
  [image: cover.jpg]


  [image: portadilla.jpg]


  
    Introducción


    Las personas se mueven de un lado para otro. Este es un fenómeno que observamos actualmente más que en el pasado. Este movimiento es un fenómeno global: las personas se mueven dentro de sus países, de un país a otro y de un continente a otro. Las razones son múltiples, y también las consecuencias. Debido a la globalización, a razones económicas o a la pobreza, y al aumento de las guerras, de los conflictos armados y de las persecuciones, hay personas que abandonan sus países. Muchos no saben qué les deparará el futuro y entran con mucha inseguridad en el mundo a menudo desconocido de otra cultura, otra nación u otro pueblo. Otros se mueven por razones turísticas y porque pueden permitirse visitar lugares “exóticos” y tienen curiosidad por explorar nuevas culturas y encontrarse con la población local.


    Las personas se mueven y dejan sus huellas detrás de ellas, y esto provoca cambios. Sus propias vidas se ven fuertemente afectadas, pero también las vidas y las culturas de las poblaciones en las que se establecen. Culturas que anteriormente eran homogéneas se hacen cada vez más heterogéneas, y la convivencia intercultural trae consigo sus propios desafíos. ¿Cómo acoge la población local a quienes proceden de otras culturas? ¿Cómo abordan los autóctonos y los nuevos llegados la diversidad cultural, el cambio, el pluralismo, etc.? La interacción con otras culturas se ha convertido en una norma de este siglo. En este contexto, se investiga sobre la interacción apropiada que dará sentido a la propia vida en un marco cultural heterogéneo.


    Las disciplinas de los diversos campos de estudio recurren a sus propias taxonomías para dar nombre a esta mezcla o interacción de culturas o para definir la vida contemporánea. Algunas la denominan multicultural; otras, transcultural o intercultural. Más adelante abordaremos el significado de estos términos, pero, de entrada, podemos decir que resulta difícil encontrar actualmente una sociedad con una vida monocultural. Aunque haya un grupo que no se mezcle con otras culturas en la vida que desarrolla en su territorio, dada la influencia de los medios de comunicación y del ciberespacio no queda grupo cultural que no esté afectado o influido por otra cultura. Por consiguiente, es muy necesario entender esta interacción entre culturas y pueblos.


    La Iglesia existe por y para su misión, y esta misión está relacionada con Dios, Cristo, la Buena Noticia, las personas, las culturas, las religiones, las criaturas, el cosmos, etc. En este contexto es de gran importancia comprender la cultura del pueblo, de las personas, y los cambios que acontecen en las interacciones culturales dentro de nuestro mundo contemporáneo. Así pues, el estudio de las culturas, la matriz de los intercambios culturales y la aparición de la interculturalidad adquieren prominencia en nuestra misión.


    Más que nunca, los misioneros van ahora del Sur al Norte y del Este al Oeste, y el paradigma y el modelo anterior, que procedía de Occidente y del Norte, ha cambiado. Debido a este fenómeno emergente, la vida misionera en una congregación o en una diócesis ha cambiado también. Difícilmente nos encontramos ya con un grupo monocultural, sino que lo hacemos con grupos multiculturales, y las mismas comunidades eclesiales se han ido transformando cada vez más en comunidades heterogéneas.


    Para comprender más profundamente la interculturalidad, se publicaron en 2015 dos volúmenes, con 44 artículos, titulados Intercultural Living (Vivir interculturalmente), vol. 1, e Intercultural Mission (Misión intercultural), vol. 2 (Steyler Missionswissenschaftliches Institut/ISPCK, Sankt Augustin - Nueva Delhi). Algunos artículos de estos dos volúmenes se han traducido en este libro para el provecho de los hispanohablantes. Presentan los desafíos de vivir interculturalmente y de realizar una misión intercultural, y exploran los posibles modos de afrontarlos y de llevar a cabo la misión en un escenario mundial que está en constante cambio.


    Para comprender la cultura


    La cultura es uno de los temas centrales del estudio realizado por varias disciplinas y grupos. Cada grupo intenta definirla y describirla a partir de su propio contexto y de sus necesidades. Las ciencias sociales han desarrollado el significado del término de diferentes modos. La cultura es un concepto complejo, y ninguna definición ha logrado por sí sola el consenso de la comunidad científica. Una cosa sí está clara: se refiere a todo cuanto las personas hacen en su sociedad movidas por sus ideas, valores, actitudes y modelos de comportamiento normativos reales o deseados. La cultura no se hereda genéticamente, ni existe por sí misma, pero siempre es compartida por los miembros de una sociedad.


    Reflejando su origen latino de la palabra cultus, participio pasado de colere (“habitar”, “cultivar”, “fomentar”, “dar culto” o “cuidar de”), el término cultura tiene numerosos significados aportados por diversas disciplinas, como la sociología, la antropología cultural, la biología y la agricultura. Antes de abordar las definiciones de cultura y sus características, veamos las diferentes escuelas de pensamiento que han desarrollado su significado1.


    – El “funcionalismo” entiende la cultura básicamente como una colección de “funciones” sociales recurrentes, presentes en todas las diferentes tradiciones y en sus instituciones, como la familia y las organizaciones sociales, el abastecimiento de comida, la protección de las condiciones climáticas, etc.


    – El “enfoque cultura y personalidad” intenta incorporar en el estudio de la cultura las ideas descubiertas por las ciencias del comportamiento, especialmente las relacionadas con los procesos de aprendizaje y del desarrollo infantil.


    – El “estructuralismo” sostiene como tesis principal la afirmación de que las culturas son la manifestación concreta y observable de estructuras psicológicas (mentales) presentes en toda la humanidad. Estas estructuras surgen de las necesidades del proceso de pensamiento discursivo. La estructura fundamental de la mente humana sería su tendencia a percibir la realidad en dicotomías, es decir, pensar en términos de opuestos, lo que permite la diferenciación (y, por tanto, la manipulación).


    – El “materialismo cultural” sostiene que la razón principal por la que existe la cultura es la supervivencia de los seres humanos frente a entornos hostiles. Para los materialistas, las restricciones específicas realmente importantes para la supervivencia humana son esencialmente materiales y, por tanto, el análisis antropológico debería centrarse en ellas. Las sociedades pueden crear estructuras imaginarias, como la religión, la moral, etc., pero estas formas imaginarias tendrán siempre una importancia secundaria y subordinada a los aspectos materiales de la supervivencia.


    La mayoría de las escuelas están de acuerdo en que la cultura es una adaptación evolutiva de la especie humana que le permite ser más versátil y favorable para vivir en una gran variedad de entornos.


    Algunas definiciones de “cultura”


    La definición de Edward Tyler ha estado durante mucho tiempo vigente en el ámbito académico: “La cultura... es ese todo complejo que incluye conocimiento, creencia, arte, moral, ley, costumbre y muchas otras capacidades y hábitos adquiridos por el ser humano como miembro de una sociedad”2. Muchos especialistas han partido de esta definición y de su comprensión y han desarrollado teorías para entender los diversos patrones de comportamiento de los seres humanos. Actualmente, se va más allá de estas capacidades adquiridas y meros hábitos para profundizar en las comunicaciones e interacciones entre los grupos y las culturas.


    Matsumoto da un paso adelante al decir que la cultura es “el conjunto de actitudes, valores, creencias y comportamientos compartidos por un grupo de personas, pero diferentemente para cada individuo, comunicado de una generación a la siguiente”3. Spencer-Oatey admite el concepto de interpretación de los comportamientos cuando afirma que “la cultura es un confuso conjunto de presupuestos y valores básicos, orientaciones sobre la vida, creencias, políticas, procedimientos y convenciones conductuales que son compartidos por un grupo de personas y que influyen (pero no determinan) en el comportamiento de cada miembro y en su interpretación del ‘sentido’ del comportamiento de otras personas”4.


    Kroeber y Kluckhohn decían que “la cultura consiste en patrones explícitos e implícitos de y para un comportamiento adquirido y transmitido por símbolos, que constituyen los logros específicos de grupos humanos, incluidas sus materializaciones en artefactos; el núcleo esencial de la cultura está formado por ideas tradicionales (es decir, históricamente derivadas y seleccionadas) y, especialmente, por los valores atribuidos a ellas; los sistemas culturales pueden considerarse, por una parte, productos de la acción y, por otra, elementos que condicionan la acción posterior”5.


    Lederach escribió: “La cultura es el conocimiento compartido y los esquemas creados por un conjunto de personas para percibir, interpretar, expresar y responder a las realidades sociales que les rodean”6. Linton, por su parte, decía: “Una cultura es una configuración de conductas aprendidas y la consecuencia de un comportamiento cuyos elementos esenciales son compartidos y transmitidos por los miembros de una sociedad determinada”7. Para Parsons, “la cultura... consiste en aquellos patrones relacionados con el comportamiento y los productos de la acción humana que pueden heredarse, es decir, transmitirse de generación en generación independientemente de los genes biológicos”8. En el contexto de la comunicación cultural, Hofstede decía: “La cultura es la programación colectiva de la mente que distingue a los miembros de una categoría de personas de otra”9.


    Zatyrka resume magníficamente la comprensión de la cultura en nuestro tiempo: “Cuando un grupo humano desarrolla un sistema común de significado, un ‘universo de sentido’, las personas que pertenecen al grupo comparten sus experiencias mediante ese sistema, interpretan la realidad a partir de él y a través de él describen sus relaciones y transmiten su conocimiento a las futuras generaciones”10. Las definiciones más sucintas de cultura tienden a subrayar este “elemento relacional”, de humano a humano, de humano a grupo social, de grupo social a grupo social y de todos ellos al medio o entorno.


    Las definiciones clásicas se están cuestionando hoy día. En el contexto actual de sociedades que se globalizan rápidamente, las “culturas” ya no tienden a ser un “todo” coherente y permanente que orienta los modos de pensar y de vivir de sus seguidores. Hoy día se prefiere entenderla como un conjunto dinámico y cambiante de creencias y valores que configuran los modos comunes de interpretar la realidad y de interactuar unos con otros.


    La cultura se manifiesta a menudo de dos modos diferentes. En primer lugar, se manifiesta como valores, creencias, patrones y teorías implícitas comúnmente sostenidas por los miembros de una colectividad (sociedad u organización), que, según los puntos de vista, se llaman atributos o contenido de la cultura. En segundo lugar, se manifiesta como prácticas comúnmente observadas y susceptibles de informes de entidades tales como las familias, las escuelas, las organizaciones del trabajo, los sistemas económicos y legales, las instituciones políticas, etc., que a menudo son denominadas el proceso de la cultura. Cuando pensamos en una comunidad tenemos en cuenta el contenido de su cultura y también cómo se practica el proceso cultural en esa comunidad.


    Aspectos esenciales de la cultura


    Es evidente que todo cuanto cae bajo el concepto de cultura es extremadamente amplio y complejo. Las diferentes perspectivas de las ciencias sociales adoptan cada una sus propias definiciones y sus propios enfoques, a menudo excluyentes entre sí.


    Desde el Vaticano II, la Iglesia ha dado más relevancia a la importancia de la cultura. Los misioneros del Verbo Divino han sido cada vez más conscientes de la importancia de la cultura y de la necesidad de tomarla en serio –la fundación de Anthropos hace más de cien años es un testimonio al respecto–. Recientemente, esta congregación ha puesto en marcha un programa para promover la competencia intercultural en los campos de la antropología cultural y de la espiritualidad. Asimismo, muchas congregaciones, diócesis y organizaciones están prestando más atención a la cultura en sus planteamientos de la misión y de la formación. Las siguientes indicaciones perfilan el enfoque que hemos usado en este libro.


    La cultura como un modo de vida


    El modo global de vida de una sociedad revela su cultura y es un medio por el que las personas satisfacen sus necesidades físicas, sociales y conceptuales. Mediante los métodos de ensayo y error, y a lo largo de su historia, las sociedades han intentado tener éxito en la satisfacción de estas necesidades. Las experiencias se han almacenado en la memoria, en el lenguaje, en las costumbres, las tradiciones y los mitos. Así pues, la cultura muestra las experiencias acumuladas y comúnmente compartidas de una sociedad, que se transmiten de generación en generación11.


    La cultura se aprende


    La cultura se aprende de los demás. Un niño la aprende de los miembros de su familia. Una persona aprende los patrones de comportamiento del grupo al que pertenece. Aprende interactuando y socializando con los otros. Observar cómo los adultos reaccionan y hablan con los recién nacidos es un modo excelente de ver la transmisión simbólica real de la cultura entre las personas. En el contexto global, una persona aprende no solo de su grupo social, sino de los todos los grupos, de modo que el aprendizaje rebasa el círculo de pertenencia.


    La cultura como sistema de símbolos


    La cultura está formada por símbolos que son comprendidos por un grupo: “La cultura es vista como una red de comunicación compartida que manda mensajes a lo largo de grandes y sofisticadas vías interconectadas. La cultura, por consiguiente, es un entrelazamiento de signos (portadores de mensajes y de sus significados). Estos signos pueden ser verbales o no verbales (personas, cosas o acontecimientos)”12. El énfasis en la naturaleza simbólica de la cultura recae en el significado, que requiere una constante interpretación.


    La cultura como un conjunto de estrategias de adaptación


    La cultura se adapta a un ambiente determinado. Mientras que los ecologistas culturales acentúan la influencia del ambiente natural en la cultura, los antropólogos cognitivistas y de orientación simbólica subrayan la influencia de la cultura en la selección y configuración de los ambientes. No se puede reducir a los seres humanos a meros agentes pasivos de la naturaleza. Los seres humanos nunca se someten a su ambiente; más bien, tienden a ser los dueños de la naturaleza. Hoy día, varios antropólogos acentúan la reciprocidad entre ecología y cultura, la existencia de patrones recíprocos e interactivos13.


    La cultura está inserta en una visión del mundo


    Los valores dominantes de una cultura están implícitos en su visión del mundo. El modo como una sociedad organiza o interpreta sus percepciones del mundo real está, en gran medida, determinado o modificado por la red mental que ha adquirido de su entorno cultural durante su desarrollo. La persona siempre ve mediante una lente cultural. De ahí que “la visión del mundo de una persona es su perspectiva característica. Es la visión interior, los modos mediante los que una persona del grupo se ve habitualmente en relación con su mundo. Incluye su cartografía del mundo, es decir, las categorías que usa para percibir lo familiar y lo extraño. E incluye la importancia que da a lo que ve, las elecciones que hace entre las alternativas que conoce”14. Un análisis de las culturas muestra que existe una base común en todas ellas.


    La cultura tiene elementos universales y específicos


    Los seres humanos son biológicamente muy semejantes entre sí y viven en estructuras sociales y ambientes físicos bastante similares, y todo esto crea grandes semejanzas en el modo como construyen sus culturas. Pero en el marco de las semejanzas también hay diferencias15. Las culturas son, de hecho, únicas y varían mucho entre sí. La cultura se encuentra en todas las sociedades, pero cada cultura de una sociedad es específica, es decir, posee características exclusivamente suyas.


    La cultura cambia


    La cultura no es algo inmóvil, sino que cambia, y este cambio puede acontecer lentamente en una sociedad conservadora, donde los cambios no son bien acogidos, o puede ser rápidamente aceptado. En las sociedades modernas, industrializadas y altamente complejas, los cambios son rápidamente aceptados e integrados socialmente. El cambio es un rasgo constante de todas las culturas.


    La cultura es una construcción social e individual


    La cultura es una construcción social: los sistemas de creencias, los ideales, los patrones de comportamiento, etc., son construidos e interpretados por la sociedad. Hasta cierto punto, la cultura, como construcción social, existe en todos y cada uno de nosotros individualmente, al igual que existe en nuestra sociedad. La cultura es tanto una construcción individual, psicológica, como una construcción social, compartida por los miembros de una sociedad. Como construcción individual, las diferencias en una cultura determinada pueden observarse en el grado en el que los individuos adoptan y se comprometen en las actitudes, los valores, las creencias y los comportamientos. Si un individuo actúa de acuerdo con esos valores o comportamientos, entonces esa cultura reside en él. En cierto modo, la construcción del individuo y la creatividad o innovación podrían también añadir nuevas dimensiones a los patrones culturales.


    A pesar de las diferentes orientaciones teoréticas, la cultura, en general, puede subsumirse bajo las siguientes categorías:


    1. Como el modo de vida típico de un grupo.


    2. Como un sistema de símbolos, significados y esquemas cognitivos transmitidos mediante códigos simbólicos.


    3. Como un conjunto de estrategias de adaptación para sobrevivir que están relacionadas con la ecología y los recursos.


    4. Como un comportamiento aprendido.


    Estas perspectivas no deben verse de forma excluyente, sino complementaria16. La cultura se analiza en la investigación actual desde varias perspectivas. Dependiendo de la perspectiva del estudio aparecerán, probablemente, elementos diversos, bien desde de la antropología, la filosofía y la cosmología, o, en el contexto de la posmodernidad, en el privilegio del individuo sobre la sociedad y de la independencia sobre la interdependencia humana.


    Multiculturalidad


    La multiculturalidad es la coexistencia de culturas diversas que incluye factores raciales y religiosos. Caleb Rosado la define del siguiente modo: “El multiculturalismo es un sistema de creencias y comportamientos que reconoce y respeta la presencia de todos los diversos grupos en una organización o sociedad, admite y valora sus diferencias socioculturales y alienta y posibilita su continuada contribución dentro de un contexto cultural inclusivo que empodera a todos los que forman parte de esa organización o sociedad”17.


    Una comunidad multicultural puede también significar que la sociedad permite e incluye grupos culturales muy diferentes, que están uno al lado del otro, aislados entre sí, aunque podrían celebrarse a menudo comidas conjuntas y fiestas sin que se produjera un aprendizaje profundo. Normalmente no se abordan las diferencias de poder, que solo se tienen en cuenta para que unos y otros puedan vivir y trabajar juntos.


    La multiculturalidad se refiere a la condición social de las personas que se diferencian por una cultura y un lenguaje, aunque viven –más por azar que por elección– en una estrecha proximidad. En Europa occidental y en Australia está adquiriendo la connotación negativa de “vidas paralelas” o “guetos”. El sistema de creencias actual afirma que los inmigrantes y las minorías no deben asimilarse en la cultura dominante de la sociedad en la que viven.


    Transculturalidad


    En una comunidad con varias culturas existe un espacio para atravesar sus fronteras. Las personas intentan tender puentes entre sus comunidades culturales compartiendo, escuchando, aprendiendo y abriéndose al cambio. Por lo general, esto requiere esfuerzo, intencionalidad y programas de concienciación, formación y construcción comunitaria. Normalmente, en las experiencias transculturales las diferencias culturales pueden entenderse o reconocerse, pero también controlarse de modo que no se permita la transformación individual o colectiva. En ellas puede limitarse el aprendizaje o el intercambio entre grupos culturales y no se abordan las diferencias de poder.


    Interculturalidad


    La interculturalidad se refiere a la interacción sustentada por personas criadas en entornos culturales diferentes. A diferencia de los escenarios multiculturales o transculturales, denota un intercambio recíproco entre culturas que puede conducir a la transformación y el enriquecimiento de todos los implicados.


    También significa que se dan relaciones mutuamente recíprocas entre las culturas; las personas de los diferentes grupos culturales interactúan unas con otras, aprenden y crecen juntas; construyen relaciones y llegan a transformarse, configurarse y moldearse a partir de las experiencias de cada una. El centro lo ocupan la construcción de relaciones (no la supervivencia), las conexiones profundas, las interacciones, la donación recíproca, el respeto y el aprendizaje mutuo. Aquí se abordan los desequilibrios de poder raciales y culturales, y lo común se resalta más que las diferencias; las personas son capacitadas para aprender unas de otras y valoran y trabajan juntas por una causa común, lo cual lleva a una transformación de todos18.


    La interculturalidad implica desplazarse desde la tolerancia de las diferencias hacia la valoración y celebración de la diferencia en las culturas. Por consiguiente, la aceptación y la unión con las otras culturas, en un marco festivo, son signos de integración. Absorber los valores de otras culturas y vivir gozosamente llega a ser un signo de crecimiento. La interculturalidad puede nutrirse cuando se entra en la esfera de la espiritualidad con la idea de que cada persona está creada a imagen de Dios y de que la diversidad cultural forma parte del plan divino. Por tanto, vivir e interactuar con otras culturas es participar en el plan de Dios, y la transformación de las culturas lleva a una persona a otro nivel.


    La cultura y sus términos


    Aculturación: La aculturación es el proceso por el que los miembros de un grupo cultural adoptan las creencias y los comportamientos de otro grupo.


    Conculturación: Es la interacción mutua entre tradiciones religiosas y seculares que persigue desarrollar una herencia cultural comúnmente compartida. Esta última no puede considerarse una propiedad exclusiva de una u otra tradición religiosa o secular a la que pueda vincularse en su origen y desarrollo. Cuando a todos los protagonistas socioculturales en un contexto específico se les permite realizar su legítima función, la conculturación puede fomentar la integración y el desarrollo de una herencia cultural común19.


    Determinismo cultural: Es la opinión de que la cultura en la que somos criados determina quiénes somos emocional y conductualmente. Esta idea apoya la teoría de que las influencias ambientales dominan nuestra identidad en lugar de los rasgos heredados biológicamente.


    Difusión cultural: Es el proceso por el que los rasgos culturales emigran de un grupo humano a otro.


    Relativismo cultural: La opinión de que las culturas no pueden juzgarse superiores o inferiores a otras, sino solamente diferentes.


    Choque cultural: El estado de desorientación y ansiedad experimentado por un individuo que repentinamente es expuesto a un ambiente social y cultural nuevo, extraño o extranjero.


    Universales culturales: Los rasgos culturales compartidos por todos los seres humanos, como el lenguaje verbal, las jerarquías de edad y género y los sistemas familiares.


    Enculturación: Es un término antropológico que se refiere primeramente al proceso por el que un niño aprende y adquiere la “cultura autóctona” en la que ha nacido. En segundo lugar, se refiere al proceso por el que una persona (por ejemplo, un misionero extranjero) aprende y adquiere posteriormente los modelos de pensamiento y conducta de un grupo o pueblo distintos a los suyos.


    Etnocentrismo: Es la opinión de que la propia cultura es superior a todas las demás.


    Inculturación: El concepto ha sido extensamente usado en la Iglesia con una amplia gama de significados e intenciones para describir cómo el encuentro con el Evangelio transforma la cultura. La inculturación de la Iglesia “es la integración de la experiencia cristiana de una iglesia local en la cultura de su pueblo, de tal modo que esta experiencia no solo se expresa en elementos de esa cultura, sino que se convierte en una fuerza que anima, orienta e innova esa cultura para crear así una unidad y una comunión nuevas no solo en la cultura en cuestión, sino también como enriquecimiento de la Iglesia universal”20.


    Competencia intercultural: Consiste en la actitud de apertura a cualquiera que sea culturalmente “diferente” a uno mismo y en las habilidades necesarias para una interacción armónica mediante las diferencias culturales.


    Crisol: Es una metáfora de la opinión según la cual los inmigrantes y las minorías deben asimilarse en la cultura dominante de la sociedad en la que viven.


    Socialización: Término sociológico equivalente a lo que la antropología cultural llama “enculturación” (en sus dos sentidos).


    Transculturación: Señala la necesidad de un encuentro transnacional y transcultural con la fe eclesial, con el objetivo de lograr una unificación transnacional y transcultural de todos los pueblos en Cristo. Debido a su impulso globalizador y a la rapidez de su propagación, a veces se invoca la cultura moderna secular como un posible medio para la transculturación21.


    Después de comprender básicamente la cultura, somos conscientes de que en el contexto actual la importancia de la interculturalidad tiene que hacerse más profunda. Con ella rebasamos la mera diversidad de culturas en una sociedad en la que las personas consideran a los demás visitantes o trabajadores. El multiculturalismo parece enfatizar el valor de cada cultura en una sociedad, pero exagera la etnicidad y las diferencias, promocionando así la tolerancia, aunque no la unidad real. A menudo, las culturas de los migrantes y de las comunidades minoritarias son respetadas, pero no integradas; son valoradas, pero no asumidas como algo importante para el desarrollo de la mayoría.


    La interculturalidad reconoce ampliamente la necesidad de capacitar a cada cultura para que sobreviva y prospere, pero también subraya el derecho de todas las culturas a contribuir al desarrollo de la sociedad en la que se vive. En una sociedad en la que viven personas de diferentes religiones, pueblos y culturas, la interacción de los valores culturales, de las costumbres y de otros valores religiosos puede reducir el conflicto y las tensiones culturales. La interculturalidad persigue reforzar la interacción intercultural como un medio para construir la confianza, la apertura y la seguridad como el tejido necesario de una comunidad.


    Los artículos de este libro están escritos por autores experimentados, pensadores innovadores, buscadores de caminos, académicos y activistas, profesionales laicos y trabajadores de base. Analizan los problemas, las dificultades y las complejidades de la interculturalidad, como también la importancia, las nuevas orientaciones, las acciones innovadoras y las visiones futuras de una vida vivida interculturalmente y de una misión intercultural.


    Lazar T. Stanislaus
Martin Ueffing

    


    
      
        1 Alexander P. Zatyrka, “Interculturality and Mission”, ponencia presentada en el XVII Capítulo General de la Sociedad del Verbo Divino, mayo-junio de 2012, Nemi, Roma, pp. 2-3. Tomamos de esta ponencia la presentación de las varias escuelas de pensamiento.

      


      
        2 Edward Tyler, Primitive Culture, John Murray, Londres 1871, p. 1 (trad. esp.: Cultura primitiva, Ayuso, Madrid 1976).

      


      
        3 D. Matsumoto, Culture and Psychology, Brooks/Cole, Pacific Grove 1996, p. 16.

      


      
        4 H. Spencer-Oatey, Culturally Speaking: Culture, Communication and Politeness Theory, Continuum, Londres 22008, p. 3.

      


      
        5 A. L. Kroeber y C. Kluckhohn, Culture: A critical review of concepts and definitions, The Museum, Cambridge 1952, p. 181.

      


      
        6 J. P. Lederach, Preparing for peace: Conflict transformation across cultures, Syracuse University Press, Siracusa 1995, p. 9.

      


      
        7 R. Linton, The Cultural Background of Personality, Appleton-Century Company, Nueva York 1945, p. 32.

      


      
        8 T. Parsons, Essays in Sociological Theory, The Free Press, Glencoe 1949, p. 8.

      


      
        9 G. Hofstede, “National Cultures and Corporate Cultures”, en L. A. Samovar y R. E. Porter (eds.), Communication Between Cultures, Wadsworth, Belmont 1984, p. 51.

      


      
        10 Alexander P. Zatyrka, “Interculturality and Mission”, p. 5.

      


      
        11 S. M. Michael, “Understanding Culture in Human Life”, colección de artículos, e-copy, pp. 4-5.

      


      
        12 Louis J. Luzbetak, The Church and Cultures: New Perspectives in Missiological Anthropology, Orbis, Maryknoll 1988, p. 154.

      


      
        13 S. Michael, “Understanding Culture in Human Life”, p. 7.

      


      
        14 David G. Mandelbaum, “The World and the World View of the Kota”, en Marriot McKim (ed.), Village India, Chicago University Press, Chicago 1954, p. 223.

      


      
        15 https://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/al/globalpad/openhouse/interculturalskills/global_pad_-_what_is_culture.pdf.

      


      
        16 S. M. Michael, “Understanding of culture in Human Life”, p. 2.

      


      
        17 www.rosado.net/pdf/Def_of_Multiculturalism.pdf.

      


      
        18 http://www.united-church.ca/files/intercultural/multicultural-crosscultural-intercultural.pdf

      


      
        19 Francis Vincent Antony, “Living and sharing our Christian Faith in a pluralistic and global world: Moving from inculturation to interculturation”, ponencia presentada por el autor en el Third Millennium National Seminar “Church in India Tomorrow”, Rajkot, 6-10 de septiembre de 2010, p. 2.

      


      
        20 Arij R. Crollius, What is so New about Inculturation?, Universidad Pontifia Gregoriana, Roma 1991, p. 16.

      


      
        21 Ibíd., pp. 2-3.

      

    

  


  
    Agradecimientos


    Hace ya tiempo que se está estudiando el tema de la interculturalidad, pero en los últimos años ha cobrado más importancia, y esto ha llevado a valorar el reconocimiento de las comunidades multiculturales en la sociedad actual. Debido a la globalización, el mundo actual se ha convertido en una ciudad o una aldea; las diversas comunidades culturales viven, se comunican e interactúan entre sí para el buen funcionamiento de la sociedad. Esto no significa que esté evolucionando como un proceso sin problemas o que las personas vivan pacíficamente juntas, comprendiendo todas las implicaciones relacionadas con sus culturas, religiones y nacionalidades. Es muy ingenuo pensar que todos vivimos en paz. Al ver las atrocidades que son cometidas por grupos fundamentalistas culturales y religiosos contra otras religiones y culturas, se aguza nuestro análisis de la cultura, de la comunidad y de la paz y la armonía mundiales. Los escalofriantes episodios de asesinatos, barbaries, secuestros, quema de seres humanos, enterramientos masivos, incendios provocados y decapitaciones son algunos de los atroces y repulsivos incidentes que han acontecido no solo en el pasado reciente, sino también en nuestros días en algunas partes del mundo.


    Por consiguiente, asumiendo que el sentido y el valor en las culturas, las religiones y el orgullo nacional no pueden negarse a nadie, vivir en una sociedad que respeta y se preocupa por los otros seres humanos debería conducirnos a reconocer las culturas, las religiones y las naciones de los otros. Esto puede llevarse a cabo no solo tolerando y comprendiendo estos tres factores en la vida de los demás, sino interactuando con ellos para dar forma a un mundo más humano. Esta interacción, intercambio, compartición y vida conjunta como una familia nos lleva al concepto de interculturalidad.


    Este concepto adquiere más importancia para la Iglesia allí donde está comprometida cumpliendo la voluntad de Dios, es decir, realizando su Reino aquí y ahora. Así pues, la interculturalidad tiene que ser estudiada más profundamente por la Iglesia y las congregaciones religiosas para que podamos comprometernos más fructíferamente en nuestros proyectos de misión. Por consiguiente, todas las comunidades cristianas –jerarquía, sacerdotes, religiosas, laicos y laicas y comunidades religiosas masculinas y femeninas– necesitan vivir y trabajar interculturalmente entre las personas. Muchas iglesias y congregaciones han tomado esta cuestión como tema de investigación y de estudio, y la Sociedad del Verbo Divino ha dedicado tiempo y esfuerzo al análisis y a la promoción de este concepto vital. Los editores de este libro han pedido la colaboración de autores de todo el mundo con el fin de que sea realmente útil para la Iglesia y para todas las personas, especialmente para las congregaciones religiosas, las diócesis y las organizaciones.


    Esta obra está escrita por varios autores, la mayoría de ellos conocidos y con experiencia. Algunos son pensadores jóvenes y directos; otros, sacerdotes y religiosos de varias diócesis y congregaciones, pastores de otras iglesias y hombres y mujeres que son profesionales y especialistas en sus campos de estudio.


    Nos gustaría dar las gracias al P. Heinz Kulüke, superior general de la Sociedad del Verbo Divino, y a su Consejo, por alentarnos a emprender este proyecto y por su apoyo a esta publicación. Numerosos miembros del Consejo nos dieron valiosas sugerencias sobre los posibles autores. Todos los que han contribuido asumieron el proyecto con inmenso interés, han realizado una valiosa investigación y han trabajado duro para ofrecernos sus artículos. Les estamos muy agradecidos a todos ellos.


    En el trabajo de edición recibimos una gran ayuda de Christian Tauchner, SVD, y reconocemos agradecidamente su capacidad, su profundidad de pensamiento y su trabajo paciente. Eric Barnsley trabajó también como lector y revisor de esta obra, una labor que apreciamos enormemente.


    En la fase de la planificación, Nzenzili Lucie Mboma, FMM, director general de SEDOS, nos dio unas sugerencias sobre algunos autores experimentados. Le agradecemos su ayuda.


    Muchas otras personas nos ayudaron a perfilar los temas y a seleccionar a los autores. Les estamos agradecidos.


    Esperamos que este libro sirva de ayuda a toda la Iglesia. Su valor dependerá de cómo estos escritos enriquezcan significativamente la vida y hagan efectiva la misión en el mundo actual.

  


  
    
PRIMERA PARTE

    VIVIR INTERCULTURALMENTE


  


  
    I

    Espiritualidad


    Conversión desde el etnocentrismo


    Philip Gibbs, SVD1



    1. Etnocentrismo


    Hay muchas dimensiones de las diferencias culturales que influyen en el modo como interactuamos con los demás. Philip Harris y unos colegas suyos han elaborado una lista de diez dimensiones culturales generales: sentido de uno mismo y del espacio; comunicación y lenguaje; vestimenta y apariencia; alimentos y hábitos de alimentación; tiempo y conciencia; relaciones; valores y normas; creencias y actitudes; aprendizaje; costumbres y prácticas de trabajo2. Hay aspectos de todas estas dimensiones que cualquier persona muy probablemente considera “normales”. Es posible que yo hable cuatro idiomas, pero habrá un modo de comunicación con el que me sentiré más a gusto en cualquier situación particular. Puedo disfrutar en un restaurante con la comida típica de determinado grupo étnico, pero la razón por la que voy es porque se trata de algo diferente de lo que “normalmente” como. Tengo ideas de lo que significa llegar temprano o tarde...


    El etnocentrismo considera esta respuesta como “normal” de un modo negativo. Incluye un prejuicio cultural o étnico –consciente o inconsciente– por el que la persona mira al mundo desde la perspectiva de su propio grupo. Esto puede producir una incapacidad para comprender adecuadamente las culturas diferentes a la propia y generar juicios de valor que muestren una cooperación preferencial con un grupo muy determinado. De este modo, el grupo de uno constituye el centro y los demás se dimensionan o aprecian en referencia a él.


    A continuación se presenta el relato de la experiencia de un sacerdote SVD (misionero del Verbo Divino) oriundo de Papúa Nueva Guinea al descubrir cambios en lo que es considerado “normal”.


    Conozco lo que es normal para nosotros en mi isla. Fui a trabajar al Altiplano y solía hablar y actuar de manera discreta, ya que en casa se nos enseña a respetar a los demás y a no expresarnos con demasiado énfasis. Sin embargo, en el Altiplano mi manera “normal” de hablar no funcionaba. La gente parecía gritarme, y esto me provocaba sentimientos negativos. Me di cuenta de que ellos pensaban que mis maneras discretas me hacían parecer un niño. De modo que tuve que aprender a hablar y cambié mi forma de relacionarme. Aprendí a ser más enérgico. Así, un día que estaba en casa hablando por teléfono con mi primo de la forma que se había vuelto normal para mí, él me reprendió porque le gritaba. Le dije: “No te estoy gritando; te estoy hablando”. En otra ocasión en la que estaba de visita en casa y tenía en brazos a un bebé, el niño comenzó a llorar y me acusaron de gritarle.


    El sacerdote fue a trabajar a otra parte de Papúa Nueva Guinea y se adaptó a una forma más enérgica de hablar con los otros. Esto se volvió “normal” para él y descubrió el modo etnocéntrico de ver las cosas de su familia cuando le reprocharon que era culturalmente excéntrico.


    2. El continuo del desarrollo intercultural


    El investigador social Milton Bennett ha desarrollado un “continuo del desarrollo intercultural” con seis niveles divididos en dos etapas principales3. La etapa etnocéntrica incluye tres niveles: negación, defensa y minimización. La segunda etapa, que él llama etno-relativista (equivalente a lo que yo llamo intercultural), incluye otros tres niveles: aceptación, adaptación e integración. Uno avanza en el continuo en la medida en que va creciendo en competencia intercultural y en la capacidad de aceptar la diversidad cultural. Consideraré los primeros cuatro de estos niveles usando ejemplos de mi propia experiencia de vida multicultural en Papúa Nueva Guinea, en comunidades misioneras internacionales, y como un extranjero viviendo con el pueblo de Papúa Nueva Guinea4. La competencia cultural se logra cuando las personas pasan, más allá de la etapa etnocéntrica, a niveles de la etapa intercultural de identificación.


    2.1. La negación manifiesta un bajo nivel de capacidad de comprensión de las diferencias culturales. En este escala, las diferencias culturales no tienen sentido o no se perciben debido a un selectivo grado de percepción. Muchas veces, en el extranjero, me han preguntado: “¿Cuántos hechiceros te has encontrado en Papúa Nueva Guinea? ¿Es la mayoría de la gente caníbal?”. Este tipo de preguntas surgen de la vaga comprensión generalizada de Papúa Nueva Guinea como un lugar lleno de hechiceros y caníbales. Parece haber poco conocimiento más allá de estos estereotipos. Las personas que formulan estas preguntas no pretenden ser despectivas, pero manifiestan unos estereotipos que ignoran las auténticas diferencias culturales.


    En este nivel también se puede experimentar la separación. Esta puede ser intencional, con la construcción de barreras físicas o sociales, o por un fuerte nacionalismo que lo mantienen a uno alejado de los demás. He tenido muchas veces la experiencia de reuniones de “comunidad” en las que, una vez finalizada la parte formal, cuando la gente se junta en grupos informales, acaban creándose grupos lingüísticos nacionales en los que dudo si inmiscuirme debido a que están hablando en su propio idioma.


    He aquí la experiencia de otro estudiante SVD de Papúa Nueva Guinea con un grupo de misioneros extranjeros:


    Yo estaba trabajando en una parroquia con dos sacerdotes y una religiosa de otro país. Una vez recibimos la visita de un médico de su país. Yo estaba cocinando y ellos hablaban en su propio idioma. Generalmente solíamos cenar hacia las siete de la tarde. Ellos salieron hablando en su propia lengua y no volvían. De modo que a las siete comí mi porción y me fui a dormir. Yo estaba molesto. Y es que, por lo menos, deberían haberme dicho lo que pensaban hacer... Más tarde regresaron y me buscaron. Volvió a suceder, y me parecía que no se percataban de mi presencia. De modo que fui a hablar con nuestro superior de distrito, que es de su mismo país. Él me dijo: “Tienes a miles de personas en la aldea que hablan una lengua que no conoces, así que ¿por qué te quejas de estos cuatro?”. Más tarde, al cabo de dos meses, pedí el traslado. Todavía me siento tenso cuando veo a personas de ese país.


    El estudiante que narra esta historia sentía que aquellos con los que vivía y su superior de distrito ignoraban la diferencia cultural. Como no encontró la manera de cambiar lo que consideraba que eran unas inaceptables actitudes etnocéntricas, optó por pedir el traslado a otra parte.


    2.2. En el segundo nivel, el de la defensa (a veces llamado polarización), la gente encuentra diferencias culturales específicas o promueve con fuerza lo que considera “normal”. A veces esto se acompaña con una tendencia a la crítica, fundada en el sentido de “nosotros” y “ellos”. He observado que con frecuencia se usa la palabra “ellos” en círculos de misioneros extranjeros. Se trata de una forma de estereotipado cultural negativo o de denigración que clasifica a todos los demás en la categoría de “ellos” y que generalmente los ve de modo negativo. No sirve de nada responder a estas presunciones inadecuadas, ya que el problema no es la falta de información, sino más bien el etnocentrismo.


    Todos queremos ser respetados, y, por eso, cuando la gente siente que no recibe el respeto que se le debe, puede responder defensivamente con una agresión pasiva o manifiesta, como ilustra el siguiente ejemplo:


    Yo estaba viendo un programa de televisión en lengua inglesa, buscando mejorar mi inglés, cuando entró otro miembro de la comunidad, tomó el mando a distancia y cambió al canal de la BBC. No me gustó, pero no dije nada y permanecí callado. Más tarde, en otras ocasiones, él volvió a hacerlo mismo. La cuarta vez me enfadé tanto que le arrojé el mando a distancia diciendo: “Yo también soy sacerdote”. Él se retiró a su cuarto y después vino a disculparse. Le dije: “Estoy haciendo esto para mejorar mi inglés. Por favor, pregunta antes de cambiar de canal”. Tal vez él creció en otra situación cultural. Las personas como él dan la impresión de que son “jefes” o de que actúan según el criterio de “yo estoy aquí desde hace más tiempo”. Si alguien de su país hubiera estado allí, probablemente no habría hecho lo que me hizo a mí.


    El sacerdote SVD más joven del ejemplo anterior reaccionó con enojo ante la falta de respeto por parte de un cohermano mayor. Pudo haber sido una situación de simple insensibilidad, pero el sacerdote más joven interpretó la afrenta en términos culturales, pensando que el hombre mayor no actuaría de esa manera con alguien de su propio país. Y agregó: “Ahora muestra respeto y todo está bien”.


    2.3. La minimización es el nivel que está situado entre una mentalidad más monocultural de negación y defensa, y las tendencias más interculturales, como la aceptación. En este nivel, uno tiende a ocultar las diferencias bajo la alfombra de las similitudes culturales de nuestra humanidad compartida. Cuando fueron analizados mediante el Inventario de Desarrollo Intercultural (IDI) de Hammer, a la mayoría de los miembros de un grupo de misioneros del Verbo Divino de varios países (incluido quien escribe esto) se les calificó con la consideración de que se encontraban en la etapa de “minimización”5. ¿Cómo se experimenta este nivel en la vida comunitaria? Un hermano SVD ofrece a continuación un comentario importante sobre lengua y minimización:


    Tenemos la política de usar el idioma del país en todos los acontecimientos públicos. Esto significa o el inglés o el tok pisin. Estoy de acuerdo con esta regla, pero, cuando se refiere a la liturgia y a la oración de la Iglesia, me parece bastante seca y aburrida. Algunos estamos acostumbrados a cantar y entonar los salmos. Recientemente me di cuenta de que ninguno de los integrantes del grupo tenía el inglés como lengua materna y de que estábamos recitando la oración de la Iglesia, incluyendo el himno, en un inglés bastante pobre.


    El hermano que hace este comentario reconoce la importancia de tener una lengua común en la comunidad, pero esto puede llevar a una especie de “mínimo común denominador”, como en el caso que menciona, en el que los ejercicios espirituales parecen desabridos por la ausencia de una peculiaridad cultural.


    ¿Qué significa esto para una congregación misionera? En los círculos religiosos hay una tendencia hacia lo que Bennet llama “universalismo trascendente”, que nos considera a todos creados por Dios y compartiendo la misma dignidad de haber sido creados “a imagen de Dios”6. Desde esta perspectiva no se trivializa la diferencia, sino que se ve como relativa ante lo que compartimos en nuestra común humanidad. El aspecto negativo de esta manera de ver se puede encontrar en algunas estrategias misioneras que buscan rasgos culturales comunes simplemente para facilitar la transmisión de la propia cosmovisión. En esos casos, el interés por las diferencias culturales no es tanto por el aprecio del otro, sino que más bien el conocimiento de las diferencias le ayuda a uno a implementar mejor la conversión. Por ejemplo, el conocimiento de las estructuras de la comunidad autóctona puede servir para explicar por analogía lo que significa ser “Iglesia”.


    Detrás de la limitación de la minimización se encuentra la suposición de que, muy en el fondo, todos somos lo mismo, y esta característica compartida puede ser utilizada para la comunicación. Esto supone que las ideas y la conducta de uno son fácilmente comprensibles para los otros, aunque tengan una cosmovisión diferente, y permite mantener un estado bastante confortable de etnocentrismo. Puede surgir la idea de “aceptar para poder seguir juntos”. En ese sentido, la minimización mediante el uso de la estrategia de las características comunes es una forma de apartar la atención de las diferencias culturales más profundas y de mantener relaciones cordiales dentro de la comunidad.


    El lado positivo de identificar los elementos universalizadores se encuentra en su potencial para una inculturación genuina. Aquí la misionología tiende a diferenciarse de la antropología. Esta última insiste en la relativa unicidad de las diferentes culturas, mientras que la misionología se centra más en la integración de la diversidad cultural con la unicidad del mensaje del Evangelio. La declaración del decimoquinto Capítulo General de la SVD describe la inculturación como un proceso de dos pasos por el que “la Buena Nueva se vuelve parte integral del modo de vida de un pueblo” y por el que “los impulsos que emanan de las diversas culturas influyen en la interpretación del Evangelio”7. Mientras se adopte una visión dinámica de la cultura, el proceso en ambas direcciones puede ser una genuina apreciación de las diferencias culturales, y, en mi opinión, deberán ser vistas no como etnocentrismo, sino como un nivel de interculturalidad8. La imagen de “Un solo corazón, muchos rostros” que utilizaron los misioneros del Verbo Divino durante la celebración de su centenario ilustra este tema. Centrarnos en el corazón único podría verse negativamente como una característica universal asumida, mientras que, si se ve en clave de unidad en la diversidad, puede interpretarse como una apreciación de la diferencia de culturas.


    3. Más allá del etnocentrismo


    Superar el etnocentrismo en el continuo de Bennett exige la capacidad de pasar de la propia cosmovisión a la de otro. Implica asumir al menos parcialmente la perspectiva de una o más culturas, construir puentes entre sistemas culturales diferentes y cambiar de conducta de forma culturalmente apropiada y auténtica. Uno reconoce que los patrones culturales han sido comprendidos desde la perspectiva del otro en la manera como se aprecia la diferencia cultural. Compárense, por ejemplo, estos dos relatos del mismo hecho:


    1. El autobús daba vueltas interminablemente por la zona del mercado recogiendo pasajeros y pasaron siglos antes de que saliera de la ciudad. Yo me sentía impaciente, y me parece que lo que llaman “tiempo Papúa Nueva Guinea” es una excusa para perder el tiempo. No lo volveré a hacer.


    2. El autobús daba vueltas para recoger a muchos pasajeros que traían alimentos y una variedad de bienes. Después de una hora o algo así, con el autobús lleno, partimos hacia Mount Hagen. Todo el viaje fue extraordinariamente Papúa Nueva Guinea.


    En el primer caso, la diferencia cultural es vista como problemática, y la persona decide evitar en el futuro ese tipo de interacción con la vida. En el otro caso, la experiencia es vista como interesante y culturalmente fascinante. Aquí hay dos maneras de vivir la diferencia. Uno la ve como algo que se debe evitar y el otro como algo que se disfruta. Este la disfruta, sobre todo, porque valora la diferencia.


    Bennett llama orientación etno-relativa a este enfoque positivo. Yo prefiero la expresión “orientación intercultural”, ya que no estoy totalmente convencido de que Bennett evite las limitaciones del relativismo tanto cultural como ético. Con el relativismo total no hay bueno ni malo, sino solo diferencia. Sin embargo, considero que uno debe ser capaz de apreciar y valorar la diferencia cultural sin abandonar los valores y principios culturales propios. La aceptación implica una mayor autorreflexión, por la que se es capaz de sentir a los otros como diferentes de uno mismo y, al mismo tiempo, merecedores del mismo respeto. Por ejemplo, los funerales son una importante característica de la vida que tiene variados valores culturales. Desde una perspectiva individualista, pueden parecer un derroche de dinero los funerales en los que el cuerpo se envía “a casa” por avión y en los que cientos de personas dejarán de trabajar y recorrerán grandes distancias para participar en ellos. Sin embargo, desde la perspectiva comunitaria de algunas culturas, esos costosos ajustes son muy importantes para cumplir con las obligaciones con la familia extensa, aunque impliquen un viaje caro a casa en avión. Desde una perspectiva intercultural, uno puede apreciar el valor de los dos modos de ver los funerales.


    El impulso hacia la perspectiva de aceptación se puede encontrar en la frecuentemente citada diferencia entre simpatía y empatía. La simpatía es etnocéntrica, por el hecho de que solo exige un cambio en la presunta circunstancia y no un cambio en el marco de referencia que uno aporta a esa circunstancia. La empatía es como el enfoque intercultural: requiere un cambio en el marco de referencia de uno para aprehender desde la perspectiva del otro. Se basa en asumir la diferencia e implica el respeto de esa diferencia y la disponibilidad para dejar momentáneamente de lado la propia cosmovisión para participar en la del otro9. Consideremos la siguiente experiencia, en la que un hermano SVD llega a reconocer y respetar la diferencia cultural:


    Recientemente, un seminarista me acompañó en un viaje bastante largo en automóvil a otra provincia. Nos pusimos a hablar de política y yo comencé a criticar fuertemente la situación política, el clientelismo, la corrupción y otros males sociales. Él simplemente escuchó y no habló mucho. En cierto momento nos paramos y nos encontramos con su tía, que nos invitó a comer algo. Realmente, nos ofreció una comida deliciosa. Cuando continuamos nuestro viaje, expresé mi gran aprecio por la generosidad de su tía y empecé a sentirme avergonzado por las muchas cosas negativas que había dicho antes. Me di cuenta de que el seminarista que me acompañaba estaba mucho más cerca de la situación y que la comprendía mucho mejor. ¿Quién soy yo para juzgar? Me sentí avergonzado, y desde entonces insisto en no ser demasiado crítico con la situación social. De hecho, ahora me doy cuenta de que lo que había calificado de corrupción y favoritismo era con frecuencia una reciprocidad informal que brindaba una seguridad que, en el lugar del que yo procedo, normalmente la proporciona el sistema formal de la seguridad social.


    El hermano SVD calificaba las conductas basándose en la experiencia de su lugar de origen. Al cambiar su marco de referencia (impulsado por la experiencia de amabilidad), la empatía que surgió al valorar la situación en términos de seguridad le hizo sentirse avergonzado por su anterior actitud condenatoria. Esto no significa que nunca pueda criticar la corrupción, sino que, al considerar la situación desde un punto de vista diferente, se formó una opinión que dio valor a una perspectiva intercultural.


    4. Una doble visión


    Cornelio era un centurión pagano que vivía en Cesarea y que, después de la visión de un ángel, envió a sus sirvientes a buscar a Simón Pedro. Mientras, en la azotea del curtidor Simón en Jafa, Pedro estaba teniendo la experiencia de un lienzo que bajaba del cielo con toda clase de animales, reptiles y aves, que se le ordenaba matar y comer (Hch 10,13). Se sorprendió ante la orden. El hecho de que algunos no fueran kosher (eran impuros) se oponía a sus creencias como judío. Cuando los amigos de Cornelio llegaron para buscarlo, Pedro no sabía que sus visitantes eran gentiles. Normalmente un judío creyente como Pedro no se relacionaría de ese modo con gentiles. Pese a su resistencia anterior al ser invitado a comer alimentos impuros (“¡De ninguna manera, Señor!”: 10,14), Pedro invitó a entrar a sus visitantes gentiles y los atendió como huéspedes. Esto es contrario a las costumbres de los judíos con los gentiles y es la primera señal de cambio en Pedro.


    Siglos antes, otro judío enviado por Dios había llegado a Jafa con un solemne mensaje para los gentiles. Jonás, el profeta, no compartía la preocupación de Dios por los que estaban perdidos. Tomó un barco en Jafa para huir del llamamiento de Dios. Pedro, sin embargo, estaba dispuesto a revisar sus tradiciones y prejuicios. Acompañó a sus visitantes hasta la casa de Cornelio en Cesarea. Al entrar en la casa del gentil, Pedro mostró un cambio de mentalidad, aprendiendo realmente una lección de la visión del gran lienzo. Como señala John Stott, “el tema principal de este capítulo no es tanto la conversión de Cornelio cuanto la conversión de Pedro”10.


    Cuando le invitan a hablar, Pedro comienza con estas palabras: “Verdaderamente, comprendo que Dios no hace distinción de personas, sino que, en cualquier nación, todo el que le respeta y obra rectamente le es grato” (Hch 10,34-35). Esta afirmación se opone totalmente al pensamiento judío predominante en esa época de que Dios mostraba su favor a los judíos, en contra de los paganos. Incluso en el caso de Jesús se le recuerda diciendo que fue enviado en primer lugar a los hijos perdidos de Israel (Mt 15,24). Lo realmente novedoso es la idea de que Dios ama y bendice a los gentiles del mismo modo como ama y bendice a los judíos, y de que Dios hizo esto mientras eran aún gentiles. Esto cambió la convicción judía de que un Dios santo y puro no derramaría su Espíritu Santo sobre gentiles profanos, comunes e impuros, a menos que se volvieran santos y ritualmente puros convirtiéndose en judíos.


    Mientras Pedro estaba hablando, el Espíritu Santo descendió sobre los gentiles de la casa de Cornelio en un Pentecostés pagano y comenzaron a hablar en lenguas y a alabar a Dios (Hch 10,46). Ante esto, Pedro dijo: “¿Se puede negar el agua del bautismo a estos que han recibido el Espíritu Santo como nosotros?”. El “convertido” Pedro, al descubrir que todos pertenecían a la misma comunidad (“recibieron el Espíritu Santo como nosotros”: Hch 10,47), aceptó a Cornelio y a los demás y ordenó bautizarlos en el nombre de Jesucristo (Hch 10,48) sin someterlos antes al rito de la circuncisión. Esto introduce un cambio que traerá consigo la oposición de los judíos cristianos circuncisos y de otros. Algunas dirigentes de la Sinagoga judía estaban preocupados por el hecho de que compartir la mesa con gentiles “impuros” podía mancharles también a ellos (Hch 11,3).


    Podríamos trivializar las preocupaciones de los líderes de la Sinagoga calificándolos de “legalistas”, pero su interés en la pureza en realidad era una preocupación por la solidaridad de toda la comunidad cristiana. No solo se les pedía compartir los bienes materiales, sino también el alimento espiritual. En realidad, su oposición a compartir la mesa con no judíos es su oposición a compartir el Espíritu Santo con gentiles “no santos”, lo que se oponía a la tendencia de privilegiar a los judíos en las prácticas sociales de la comunidad creyente. Pedro tiene la ventaja de la “doble visión” de Cornelio con el ángel y la propia con el lienzo. Los líderes cristianos judíos tenían dificultades para aceptar que, a pesar de que ellos habían sido elegidos, podía haber otros (simbolizados por el incircunciso Cornelio) con creencias y costumbres diferentes que habían sido igualmente elegidos. Este hecho constituye un momento importante en el decisivo cambio de rumbo en la misión durante los primeros días de la Iglesia.


    5. Espiritualidad de la no distinción


    En el relato de Pedro con Cornelio encontramos varios detalles que proporcionan una orientación para una espiritualidad de la no distinción, o lo que llamaremos interculturalidad. En Hch 10,34, cuando Pedro declara que Dios no hace distinción de personas, usa la expresión lambano prosopon (literalmente, “aceptar el rostro”)11. Para saludar a alguien socialmente superior, se debía bajar la cabeza. Era un signo de reconocimiento y de estima que quien era saludado levantara la cara de quien le saludaba. Pedro aplica este gesto al modo como Dios trata a las personas de cualquier nación (ethnos) y anuncia que las personas de cualquier ethnos que temen a Dios y hacen el bien son aceptadas por Él. Esto está relaciona do con la visión del lienzo con una mezcla de animales puros e impuros. Dios estaba desafiando a Pedro a relacionar la distinción entre alimentos puros e impuros con la distinción 0 “Dios me ha mostrado que no debo llamar profano o impuro a ningún hombre” (Hch 10,28).


    Pedro muestra varias cualidades que pueden ayudarnos a desarrollar una espiritualidad de la no distinción. Aquí anoto seis: fidelidad, confianza, respeto, escucha, apertura y aceptación.


    Pedro está horrorizado o, como dice la RSVB (Revised Standard Version Bible), “interiormente perplejo” ante la perspectiva de matar y comer animales considerados impuros por su fe. Responde: “Yo nunca he comido nada manchado ni impuro” (Hch 10,14). Tenía una conciencia clara de las leyes judías sobre los alimentos y tenía toda la intención de seguirlas fielmente. Sin embargo, su fe se vio cuestionada cuando discernió que, por medio de la visión, Dios le pedía no solo mantenerse abierto a una costumbre prohibida, sino incluso ponerla en práctica. Pedro se sentía perplejo justamente porque era fiel a su tradición judía.


    Pedro también muestra la cualidad de la confianza no solo en lo que discierne que viene de Dios en la visión, sino también confiando en personas desconocidas. Los hombres enviados por Cornelio llegaron a la puerta de la casa en la que Pedro se alojaba y lo llamaron. Pedro interpretó que el Espíritu le instaba a bajar y acompañarlos “sin dudar”. Aquí hay gentiles completamente desconocidos, y Pedro los invita a entrar. Confía suficientemente en ellos y en su anfitrión, el curtidor Simón, para brindarles hospitalidad e invitarlos a pasar la noche en la casa de quien le aloja.


    Otra cualidad es el respeto. Cuando Pedro llegó a casa de Cornelio, este “se postró a sus pies”. Pedro inmediatamente responde: “Levántate, porque yo no soy más que un hombre” (Hch 10,26). Pedro no quiere recibir ningún trato especial y le recuerda a Cornelio que ambos son seres humanos con la misma dignidad y merecedores del mismo respeto. No interesa si uno es un gentil o marginado, pues hay una igualdad espiritual que lleva a la aceptación, más allá de las fronteras de raza, clase o etnia. Luego Pedro escucha respetuosamente el relato de Cornelio antes de responder.


    A lo largo de todo este episodio, Pedro muestra una gran apertura y aceptación: a los impulsos del Espíritu, a lo que Cornelio dice y a Dios, que ofrece la salvación a los gentiles. Esto se ve confirmado por el Espíritu, que desciende sobre los de la casa de Cornelio, y porque estos hablan en lenguas proclamando la grandeza de Dios en un nuevo Pentecostés de los gentiles. La separación entre judíos y gentiles estaba simbolizada por las diferentes lenguas, pero aquí hablan la misma lengua para alabar a Dios.


    Pedro experimentó una conversión que le llevó desde su fiel creencia judía a una actitud de aceptación de personas que, según la ley judía, eran consideradas impuras. Su conversión nos ofrece un ejemplo para que nosotros hoy podamos pasar del etnocentrismo a la interculturalidad.


    6. ¿Cuándo hay conversión?


    Existen dos definiciones de “conversión”, que tienen su origen en los términos griegos epistrophe, que significa “conversión” o “volviendo atrás”, y metanoia, que significa “arrepentimiento” o “volver atrás”, con un énfasis en la transformación interior del que se convierte12. En los círculos judeo-cristianos, el término “conversión” se usa generalmente para describir la fe del creyente en Dios o la entrega a nuevas creencias y rituales y a una comunidad de fe.


    ¿Cuánto cambio es necesario para que se considere que se trata de una conversión? Algunos creen que la conversión implica una reorientación religiosa abrupta y radical. Otros piensan que los procesos de conversión son graduales y que los convertidos entran progresivamente en una nueva tradición religiosa o profundizan su compromiso en la tradición en la que viven. El ejemplo de Pedro al comienzo de este capítulo brinda el caso de una conversión abrupta que va desde una actitud de fidelidad a la fe judía a una actitud de aceptación de personas que según la ley judía eran impuras.


    Para otros podrá ser un proceso gradual. Yo asocio el progreso más importante de mi aprecio por la interculturalidad con un período de mi vida en el que, viviendo con una familia en una aldea aislada y sin ningún contacto con personas de fuera, pasé seis meses aprendiendo una lengua local en Papúa Nueva Guinea. Tiempo después escribí en mi diario:


    En muchos sentidos, el tiempo allí fue una experiencia de aprendizaje sobre la vida de la gente, y eran simplemente cuestiones y cosas de las que antes ni siquiera sabía lo suficiente como para preguntar. Murió un niño de la familia con la que estaba y murió también otro pariente cercano en un accidente. Llegué a ver o a participar en muchos aspectos de la vida religiosa tradicional de la gente y al final me sentí como si estuviera parado en la puerta de una casa, dispuesto a salir a un mundo totalmente nuevo que antes había estado mirando simplemente por la ventana. Toda esta experiencia me ayudó a abrirme a la experiencia religiosa fuera de la fe y la práctica tradicionales cristianas, una especie de visión cosmocéntrica que pienso que me ha influido mucho desde entonces.


    Al contrario que Pedro, yo viví el cambio gradualmente a lo largo de seis meses. Sin embargo, las mismas cualidades identificadas en el caso de Pedro –fidelidad, confianza, respeto, escucha, apertura y aceptación– fueron también importantes para mí al pasar de una actitud etnocéntrica a una de interculturalidad. Debo añadir que posteriormente afronté situaciones en las que alcancé una especie de meseta en la que consideraba que mi nivel de competencia intercultural era “suficientemente bueno”, aunque por eso mismo corrí el riesgo de una regresión, ya que el desafío de la conversión continúa en las nuevas situaciones.


    7. Consideraciones importantes para la vida intercultural


    Vista en términos de conversión, la competencia intercultural se puede concebir como un permanente reto a apreciar la diferencia cultural. Sugiero a continuación algunas estrategias positivas asociadas con las cualidades halladas en la espiritualidad de no distinción de Simón Pedro.


    Para adquirir competencia intercultural, uno debería ser fiel a la propia tradición y no abandonarla o rechazarla aunque se encuentre “interiormente perplejo” al verse desafiado por otras perspectivas. A una persona que tenga una comprensión y aceptación poco profundas de su propia cultura le resultará difícil apreciar otra, ya que en un diálogo auténtico se necesita estar culturalmente bien asentado y tener una posición de la que partir. Una apreciación madura de la fe cristiana debería abrir a la persona al “otro” en una genuina experiencia de catolicidad.


    La competencia intercultural exige salir de lo que es familiar y confiar en la buena voluntad de los demás. Lo familiar podrá estar asociado con el tiempo, el espacio, la lengua, los hábitos alimentarios o las prácticas laborales, y es importante confiar en otros y en uno mismo para salir de la zona de confort y afrontar las nuevas diferencias culturales. Me preocupa ver hoy a algunos misioneros más jóvenes pasar horas en internet comunicándose con “casa”, cuando tienen enormes posibilidades de establecer relaciones de calidad en su nuevo ambiente.


    Asocio la escucha y el respeto con el término “nosotros”. Cuando la conversación en la mesa incluye muchos “ellos”, me pregunto si los que hablan están apreciando la diferencia cultural o más bien percibiendo esa diferencia en términos dualísticos de “nosotros” y “ellos”. Me hago eco de estas palabras de Pedro: “Yo no soy más que un hombre”, para insistir en el reconocimiento de que toda persona tiene una dignidad humana que merece equidad y respeto en el modo como nos referimos y nos relacionamos.


    La apertura y la aceptación exigen pasar tiempo con la gente. Esto puede significar que debo lidiar con valores y conductas que inicialmente consideraré inadecuados, insensibles o incorrectos (¿escupir?). Siempre hay mucho que aprender. Por ejemplo, ¿quiénes considera la gente que son las “víctimas” en las acusaciones de hechicería? Desde un punto de vista científico moderno, la víctima es quien es acusado de ser hechicero, mientras que desde la perspectiva local la víctima bien podría ser el que se cree que ha sido afectado o muerto por el hechicero. Yo no tengo que estar necesariamente de acuerdo con ellos, pero en estas situaciones es importante apreciar la diferencia cultural. Los juicios morales o éticos competentemente interculturales se hacen teniendo en cuenta el sentido y el valor que tiene una práctica cultural en una comunidad cultural diferente.


    Consideraciones como las anteriores seguramente contribuirán a la conversión continua que se requiere para pasar del etnocentrismo a una orientación más intercultural que reconozca y aprecie las diferencias culturales.


    8. Conversión del etnocentrismo


    El crecimiento en competencia intercultural podrá ser visto como una conversión del etnocentrismo cuando uno sea capaz de asumir el punto de vista del otro sin perder la propia perspectiva. Esto significa superar orientaciones monoculturales como la negación y la defensa, en las que se percibe a la propia cultura como eje de la realidad, y pasar hacia una orientación intercultural en la que las diferencias culturales se comprenden en relación con las demás. En justicia se puede considerar este cambio como una conversión, debido a que requiere una radical reorientación hacia la diferencia cultural. Ya sea que este cambio se produzca instantáneamente o a lo largo del tiempo, siempre va acompañado por cualidades como la fidelidad, la confianza, el respeto, la escucha, la apertura y la aceptación. La conversión de Simón Pedro fue confirmada por la manifestación del Espíritu Santo entre los creyentes gentiles. Ciertamente, la conversión hacia la interculturalidad en cualquier contexto será bendecida por el Espíritu de Dios, que “no hace acepción de personas” (Hch 10,34).


    Espiritualidad trinitaria e interculturalidad


    Paulus Budi Kleden, SVD13



    La fe cristiana es de carácter trinitario. El monoteísmo pone al cristianismo en estrecha relación con el judaísmo y el islam, pero la Trinidad es un elemento distintivo del cristianismo que lo separa de las dos religiones abrahámicas. El monoteísmo cristiano es la Trinidad; por eso, una espiritualidad cristiana solo puede ser trinitaria. “Toda auténtica espiritualidad cristiana es ipso facto trinitaria, lo que significa que la doctrina de la Trinidad, con su amplia variedad de consecuencias prácticas, constituye el corazón y el alma de la espiritualidad cristiana”14. La espiritualidad es la actitud básica que constituye el núcleo interior de la persona, que inspira y se refleja a sí misma en el modo como la persona ve, juzga y actúa. Podemos decir, por lo tanto, que la espiritualidad cristiana es la expresión vital de una actitud basada en la Trinidad.


    Este artículo intentará profundizar en nuestra comprensión de la Trinidad como fuente de inspiración para la espiritualidad, que alimenta y enriquece la vida y la misión interculturales. La pluralidad cultural de la gente, que comparte vida y trabajo se ha convertido en una realidad común en nuestros tiempos. Hoy, la gente habla de la interculturalidad como de una herramienta que les permite no solo tolerarse unos a otros en sus vidas y trabajos, sino enriquecerse creativamente y dejarse enriquecer por los demás. En la Iglesia católica y en las congregaciones religiosas, la interculturalidad es un asunto significativo15. Por eso es importante reflexionar sobre cómo la fe en la Trinidad puede inspirar la vida intercultural, especialmente en las congregaciones misioneras. En línea con este tema, la primera parte abordará brevemente la doctrina de la fe en la Trinidad, mientras que la segunda presentará el modo como la Trinidad puede ser relevante para ampliar la interculturalidad.


    1. Trinidad: comunión pericorética



    1.1. Dificultades de la Trinidad


    La doctrina de la Trinidad ha afrontado dos dificultades en el curso de la historia. La primera dificultad es comprenderla. La Trinidad es contraria al pensamiento lógico, contiene contradicciones y, por lo tanto, no puede ser percibida y aceptada según el modo de pensar “normal”. Para explicar que tres son uno y uno son tres se necesita un movimiento acrobático de la razón que causa confusión. Esto lleva a que la persona que la explica sea considerada un apologista que trata de justificar algo que no puede ser justificado. La segunda dificultad es su relevancia para la vida diaria. En 1798, el filósofo alemán Immanuel Kant escribió: “Nada práctico se puede derivar de la doctrina de la fe en la Trinidad”16. ¿Qué diferencia produce en nuestras vidas que Dios sea tres, cuatro o solamente una persona?


    La doctrina de la Trinidad parece más bien una carga para los cristianos, porque no tienen ninguna explicación lógica de su existencia, aun cuando es una fuente de inspiración para sus vidas. Karl Rahner escribió: “A pesar de sus confesiones ortodoxas de la Trinidad, los cristianos son, en su vida práctica, casi simples ‘monoteístas’... Si la doctrina de la Trinidad fuera dejada de lado como falsa, la mayor parte de la literatura religiosa podría permanecer virtualmente inalterada”17. Gisbert Greshake citó a Georg Baudler, un docente de religión alemán que hizo la siguiente observación sobre la (in)comprensión de la Trinidad por los jóvenes: “En los cuadernos de los estudiantes, la Trinidad aparece como un crucigrama sin sentido para la vida”18.


    Los comentarios anteriores indican claramente que la doctrina de la Trinidad, a pesar de su importancia en la escala de los dogmas cristianos, no tiene mucho que aportar en el modo como los cristianos organizan sus vidas, piensan en su condición humana, interactúan con los demás y ven la realidad social. Los cristianos seguirían siendo cristianos, con sus fortalezas y debilidades, con o sin la doctrina de la Trinidad.


    Una valoración tan crítica se ha convertido en una especie de espina que ha desconcertado a muchos teólogos del siglo XX al tratar de hallar nuevas maneras de llevar a la Trinidad a la práctica. Si fuera explicada y comprendida adecuadamente, la doctrina de la Trinidad tendría serias consecuencias prácticas para la vida personal y social de los cristianos.


    Por su naturaleza, la dificultad de explicar la Trinidad consiste en evitar, por un lado, el estricto monoteísmo en sus diferentes formas, tales como el modalismo y el monarquismo, y, por el otro, el triteísmo, es decir, cómo mantener la unidad y asegurar al mismo tiempo la triplicidad en su identidad. Durante mucho tiempo, la teología occidental subrayó la unidad de la Trinidad y no prestó suficiente atención a la triplicidad. Esta teología occidental, influenciada sobre todo por Agustín, siguió lo que se llama el modelo psicológico de la Trinidad19. Esta teología comenzaba por el tema de Deo uno, para continuar solo después con de Deo trino. La consecuencia es que esta teología difícilmente se libraba de la sospecha de ser una especie de modalismo o de monoteísmo monárquico. “La doctrina trinitaria occidental ha puesto en serio peligro esta igualdad con su modelo de las procesiones de las relaciones intradivinas, en el que el Padre sirve como fuente de toda divinidad, el Hijo como mediador entre el Padre y la humanidad, y el Espíritu como el poder de los dos”20. Por otra parte, como señalan Rahner y Barth, el uso de “personas” como terminología para indicar la triplicidad no deja sin problemas a los lectores modernos. “Persona” se refiere a personalidad, en cuanto que en la filosofía moderna “persona” ha llegado a significar personalidad y designa una subjetividad, una conciencia y una fuente autónoma individuales21. Personalidad, por tanto, significa completa autonomía e independencia de los otros. Para los lectores modernos, decir que Dios es tres personas se interpretaría fácilmente con el significado de que hay tres dioses. Por esta razón, Rahner y su contraparte protestante Barth han sugerido que abandonemos totalmente el término “persona”. Proponen, en cambio, una terminología diferente: “modo de subsistencia” o “modo de ser”22. Sin embargo, esta propuesta no carece de problemas, debido a que no destaca la identidad de cada parte de la Trinidad23. Se acusa a Barth y Rahner de caer en un “modalismo idealista”24.


    1.2. Hacia la noción de perichoresis



    
    Teólogos como Moltmann y Greshake ven la tradición oriental como una inspiración para el desarrollo de una nueva teología de la Trinidad. Quieren “sacar la fe en la Trinidad de su aislamiento y relacionarla con la experiencia humana”25. Este cambio lo expresa claramente Moltmann, para quien “es necesario corregir la unilateralidad del modalismo occidental que estaba representada en la doctrina de la Trinidad desde Agustín hasta Schleiermacher”, así como en las doctrinas de Karl Barth y Karl Rahner. Él propuso, en cambio, una “doctrina social de la Trinidad tal como había sido presentada por la teología ortodoxa de Oriente”. Esta nueva concepción pasa “de la triplicidad de personas a la ‘triple unidad’ de Dios, al comprender la unidad como comunidad pericorética”26. Aquí se entiende a la persona estando en relación con los otros y no como una entidad cerrada, suficiente en sí misma. Por eso se mantiene el término “persona” al hablar de la Trinidad.


    El concepto de perichoresis fue desarrollado por el teólogo Juan Damasceno. Según esta noción, la unidad divina es la comunión dinámica compartida por las personas divinas a través de sus relaciones recíprocas de permanente inhabitación mutua. Perichoresis se puede traducir como “interanimación”27. Refiriéndose a Moltmann, Joy Ann McDougall describe la perichoresis como sigue. En primer lugar, significa una unidad que es creada constantemente de nuevo por medio de actos de autodonación y recepción entre las tres personas. En el Dios trino y uno se produce un eterno proceso vital por medio del intercambio de energías. En segundo lugar, perichoresis es “una autodiferenciación y autodonación dialéctica permanente que establece tanto la particularidad o la alteridad en la Trinidad como la unidad de las tres personas entre sí”. La unidad o unicidad de Dios no es ontológicamente anterior a la triplicidad de Dios. Por el contrario, “ellas surgen juntas porque esas relaciones de inhabitación al mismo tiempo distinguen a las personas y forman la unidad entre ellas”. En tercer lugar, en la unidad pericorética no hay subordinación entre las personas divinas. Con esta noción de perichoresis también se garantiza la radical igualdad de las tres. Las tres personas divinas están en perfecta igualdad y mutua interdependencia. “Este movimiento dinámico se basa enteramente en la perfecta reciprocidad e igualdad entre las tres personas. No existen ni jerarquías ni esquemas de dominación y subyugación en esta eterna donación y recepción de la sociedad trinitaria”28.


    Perichoresis es “el movimiento circular que se produce mediante los actos de autodonación de las tres personas entre sí”29. Este movimiento circular es un “juego trialógico de amor” en el que las tres personas divinas realizan la única vida divina como mutua autocomunicación30. Por medio de este movimiento dinámico se crea una forma de unidad dinámica en la que las personas divinas residen unas en otras y mediante unas en otras. Los actos de mutua autodonación permiten a las personas divinas obtener sus respectivas distinciones personales y, al mismo tiempo, producen su unidad. Además, la comunión pericorética expresa la generosidad de la Trinidad. El intercambio de amor entre las tres personas divinas se desborda en la creación. Dios, que es testimonio de dar y recibir sin reservas, no limita su relación de amor a sí mismo, sino que lo comparte con el otro. “Es un amor totalmente copioso e inagotable que desea apasionadamente incluir a toda la creación en su interior”31.


    En esta línea de comunión pericorética, las personas se entienden “por su misma naturaleza como interactivas, interdependientes y en comunión mutua”32. Por eso, si Dios es persona, no puede existir como una mónada cerrada en sí misma33. La unidad en la comunión pericorética no es una unión de tres personas totalmente separadas que solo en una segunda etapa se encuentran como comunidad. La unidad no se forma por las decisiones individuales de las personas divinas que están dispuestas a coexistir y proexistir. Por el contrario, la unidad solo es posible porque en su individualidad cada una de las tres personas ya incluye a las otras dos. Es cierto que cada persona tiene su identidad. En la economía trinitaria, cada persona cumple papeles diferentes que realmente constituyen sus identidades personales. Cada persona ha existido siempre en la Trinidad, lo que significa que tiene a las otras dos como elemento constitutivo de su identidad. En esta unidad divina, las personas divinas, sus relaciones y su unidad dinámica son mutuamente constitutivas unas de otras y existen juntas. “La doctrina de la perichoresis vincula la triplicidad con la unidad sin reducir la triplicidad a la unidad ni disolver la unidad en la triplicidad. Es un proceso por el cual cada persona, en virtud de su amor eterno, vive en las otras dos y comunica vida eterna a las otras dos, como una circulación de la eterna vida divina, como una sociedad, como un proceso de la empatía más perfecta e intensa”34.


    1.3. Con base en la experiencia


    Ciertamente, la perichoresis plena no forma parte de la experiencia humana; sin embargo, la fe cristiana dice que la Trinidad es algo que Dios mismo nos ha revelado en la creación y de un modo especial en Jesús de Nazaret y en el poder del Espíritu Santo35. Por eso la Trinidad no es una fórmula abstracta inventada por algunos en su reflexión solitaria, desapegada de la realidad; por el contrario, es una expresión de la experiencia de Dios en la creación, de Jesús como un hermano que acompañó y salvó, y de su divino poder que inspira y guía a la comunidad de creyentes a lo largo de la historia. Antes de la formulación de la doctrina de la Trinidad se encuentra la experiencia de Dios en la historia. En Jesucristo y en el Espíritu Santo se experimenta que Dios mismo entró en la historia y no reveló “algo”, sino a sí mismo36. Por eso no hay otro modo de llegar a la Trinidad sino por medio de Jesús y del Espíritu Santo. Solo si Jesús mismo es Dios puede representar plenamente a Dios para nosotros en el mundo y la historia (Jn 1,18). Debe ser Dios para ser la expresión de Dios para nosotros (Jn 5,19-29). Si el Espíritu Santo prometido por Jesús y en el que fue bautizado no fuera Dios, seríamos criaturas indefensas a una distancia insalvable del Señor mismo (Mt 3,11). Pero por el hecho de que el Espíritu Santo es Dios, nosotros, la historia y el mundo no solo somos radicalmente distintos de Dios, sino al mismo tiempo abarcados por Él e incluidos en su divinidad (Mt 28,19)37. La trinidad económica tiene su fundamento en la trinidad inmanente. Del mismo modo que se experimenta a Dios en tres personas, es decir, como el donante, el don y el poder que nos capacita para recibir el don, Dios también se distingue en su íntima naturaleza en tres personas. La diferenciación que experimentamos nosotros sería solo una ilusión si Dios no se diferenciara en sí mismo.


    La experiencia de Dios es la experiencia de su presencia, compañía e intervención en nuestras vidas, en momentos de bienestar y de sufrimiento. Esta es una presencia liberadora y abre a la comunidad de los creyentes al bienestar de otras comunidades de pueblos. Esta experiencia también abre hacia el futuro una perspectiva para la glorificación de la comunidad con Dios. Por eso, los acontecimientos fundamentales en la economía trinitaria son: creación, encarnación y glorificación38. La experiencia de la creación, la encarnación y la esperanza de la glorificación se puede resumir en la experiencia de la comunicación y la comunión. Los relatos bíblicos presentan ejemplos de cómo Dios, una y otra vez en tiempos de conflicto y tensión, toma la iniciativa de recuperar los ideales de comunicación y comunión. Los seres humanos somos llamados y empoderados para vivir en comunión con otros, tanto con las personas como con la naturaleza (Is 25).


    La comunicación y la comunión fueron también las experiencias fundamentales de Jesús y la experiencia de la Iglesia con el Espíritu Santo. Jesús fue visto como un profeta cuya tarea es reunir al pueblo de Israel como símbolo de la unión de todos los pueblos. Con sus palabras y acciones, Jesús llevó a la gente a la unión con los demás y con Dios (Mt 9,2-8), y trajo a Dios a la vida de la gente que lo había excluido (Lc 19,1-10). Contrariamente a la idea de un Dios que traza una línea clara que separa lo sagrado de lo profano, lo santo de lo pecaminoso, los creyentes de los paganos, Jesús proclamó un Dios que viola las fronteras y perdona y abraza a todos (Mc 7,24-30). Las fronteras que excluían a grupos de personas por su género, raza o grados de santidad fueron cuestionadas en nombre del Dios de la comunión y la comunicación.


    La tarea del Espíritu Santo es promover la comunicación y motivar para construir comunión. La experiencia de un orden en la naturaleza y la historia se expresa en el Espíritu que planea sobre las aguas, como dice el Génesis, ese Espíritu que transforma el caos en cosmos, orden y comunión (Gn 1,2). En esta comunión todo es bueno. Todo tiene su rol y todo cumple su función para la unidad. El Espíritu insuflado en los seres humanos es el principio de apertura que les recuerda que se trasciendan a sí mismos acercándose a sus compañeros y adorando a Dios (Gn 2,7). En la visión de Ezequiel, el Espíritu sopla sobre los huesos secos y dispersos. Al igual que en la historia de la creación en el Génesis, el Espíritu da vida, y esto significa reunir a los huesos en un cuerpo (Ez 37,1-14). El Espíritu reúne y crea unidad. Si cada uno se mantuviera por separado, cerrado en sí mismo, solo sería como esos huesos secos y sin vida. La tarea más importante del Espíritu Santo es la encarnación. Dios y los seres humanos son unificados en uno, con distinción pero no separación, y no mezclados en una sola persona.


    El Espíritu fue enviado al Jordán para señalar a Jesús como el Hijo de Dios (Mt 3,13-17). Él actúa como el poder unificador en el nacimiento de la Iglesia en Pentecostés (Hch 2,1-13). Gentes de diferentes orígenes lingüísticos y culturales son unidas en común en sus propias lenguas. Las diferencias de lengua materna no son un obstáculo para alcanzar una comprensión común y ser reunidos como pueblo de Dios. “Jesús, animado en su ministerio por el Espíritu, atrae a la gente al Reino uno por uno; por ejemplo, por medio de exorcismos y curaciones. Por esas acciones su Reino se hace presente. Después de la crucifixión y resurrección de Jesús, mediante la efusión del Espíritu en Pentecostés, un mundo desgarrado comienza a cicatrizar. Se crea un campo de fuerza de fe y amor que conduce a una reunificación y renovación mundial. Por el Espíritu, se conduce a la gente a una relación libre entre sí y con el mundo”39.


    La experiencia cristiana de Dios es la de la comunicación y la comunión. Esta experiencia llevó a la conclusión de que Dios es en sí mismo una comunión de personas. El Dios cristiano, testimoniado por la Biblia y la experiencia de la Iglesia, no es una mónada encerrada en sí misma y que disfruta con su separación de todos los demás; por el contrario, es el Dios del compartir y de la comunión y Él es en sí mismo un evento de comunión40.


    2. La espiritualidad trinitaria como fundamento de la vida intercultural


    La fe en la Trinidad constituye la actitud básica de los cristianos que se llama “espiritualidad”41. La espiritualidad cristiana no es otra cosa que “la vida cristiana en el Espíritu, siguiendo a Jesús y estando en comunión con Dios y con los demás”42. En primer lugar, la espiritualidad no se refiere solo a las plegarias y a los ejercicios espirituales; se trata del Espíritu que motiva a alguien y constituye el marco de sus ideas, valores y acciones. En este sentido, la espiritualidad trinitaria es una actitud básica que está influenciada por la fe en el Dios trino y uno. Es un modo de vida cristiana que está marcado por detalles ordinarios y por la rutina diaria y guiado por el Espíritu hacia una comunión y comunicación mayores con Dios y con los demás43.


    Una espiritualidad trinitaria tiene consecuencias prácticas para la interculturalidad. La interculturalidad se puede definir como el conjunto de “relaciones mutuas y de intercambios realmente profundos entre culturas, tanto a nivel individual como comunitario”44. Esta interrelación transforma a las personas, pero no como en un crisol, porque cada uno sigue manteniendo su cultura en el sentido de unidad pericorética. Solo con su propia identidad la gente puede enriquecerse y pueden transformarse unos a otros. Por eso, la interculturalidad no es una uniformidad de culturas, ni el acto de mezclar culturas o de dejarlas vivir una al lado de la otra en paz. Como unidad pericorética, la interculturalidad significa una unidad que cede ante las diferencias y acaba en unidad. En este sentido, la diversidad cultural no se ve como “una maldición causada por la arrogancia de la humanidad y el desafío a Dios, como sugiere la historia de la Torre de Babel (Gn 11,1-10)”, sino más bien “como parte del plan de Dios desde toda la eternidad”45. La vida intercultural y la misión reflejan al Dios trino y uno, que es “el paradigma de toda relación entre personas, una relación que respeta la diferencia, nutre la reciprocidad y cultiva una auténtica complementariedad”46. Lo que sigue son puntos para la interculturalidad que se derivan de la espiritualidad trinitaria.


    2.1. Respetar la individualidad, promover la comunidad


    En la Trinidad, la individualidad de cada persona divina es plenamente respetada y, al mismo tiempo, se promueve su unidad. Una espiritualidad basada en esta fe ve a los seres humanos como criaturas que encuentran su plenitud en la relación con los demás. La relación no es algo secundario para la esencia del ser humano. Individualidad y relación son dos cosas diferentes, pero nunca pueden estar totalmente separadas. Las personas no tienen que descubrir primero su individualidad para poder entrar en relación. Por el contrario, se hacen a sí mismas en la medida en que se donan a otros y aceptan que otros se vuelvan parte de su ser interior. “Los seres humanos han sido creados a imagen de Dios, que es intrínsecamente relacional; por tanto, no han sido creados como seres aislados, sino que son como tales y entran en el mundo como tales por medio de los otros”47.


    La fe en el Dios trino y uno nos motiva para aceptar y respetar a los demás y para reconocerlos como elementos constitutivos de nuestro ser, que nos forman y enriquecen. Somos quienes somos porque ellos son quienes son. Nuestra existencia no debe separarse de la de ellos. No nos volveríamos más fuertes y más perfectos si no hubiera diferencias y todos pensáramos y sintiéramos de la misma manera. La perfección y la fuerza de cada grupo de personas reside en su capacidad para aceptar y respetar las diferencias como algo que necesitamos para ser perfectos. El desafío de ser humanos y vivir en sociedades humanas consiste en despertar interés y desarrollar habilidades para acercarnos a otros, para trabajar y vivir juntos y para enriquecernos unos a otros. Respeta la autonomía y promueve la solidaridad como las dos caras de la identidad humana48.


    Lo que se dice de la persona como individuo también se puede decir de una cultura. A lo largo de la historia, las culturas son respetadas como elementos importantes y herramientas para que la gente organice su vida49. Al mismo tiempo, cada cultura recibe la tarea de abrirse a sí misma, de relacionarse con otras. La propia identidad cultural se fortalece en la medida en que se abre a otras culturas. Identidad cultural no es lo mismo que arrogancia cultural. Es la conciencia de la fortaleza y la debilidad de la propia cultura en relación con otras. En la vida y en el trabajo intercultural se descubre lo que las culturas tienen en común y se ve también las diferencias que hay entre ellas. La conciencia y experiencia de lo que es bueno en la cultura de uno y de que aquello de lo que uno se enorgullece también es bueno en otras culturas ayuda a evitar que sobreestimemos la propia cultura. Así se promoverán los elementos comunes y se definirán más claramente los elementos específicos de la propia cultura.


    Este modo de ver a las personas y sus culturas significa que no se prioriza la unidad por encima de la diversidad y de las diferencias. Está claro que en la vida diaria hay una fuerte tendencia a la uniformidad y a la homogeneización. Aceptar las diferencias no es fácil. La alteridad de los demás parece desafiar la comodidad de las personas. Solo se toleran las diferencias en la medida en que es imposible eliminarlas. Lo diferente es considerado un peligro y una molestia, por lo cual la gente pretende abolirlo. Por eso las personas tienden a dominar a los demás en lugar de dar cabida a las diferencias que existen entre ellas. Sin embargo, solo es posible vivir juntos si hay voluntad de atravesar las fronteras de la propia cultura para encontrar y respetar a los demás. La interculturalidad es más que el simplemente tolerar a los demás, que el simplemente permitirles que existan a mi lado. Es un modo positivo, activo y creativo de manejar la alteridad de los demás. El sentido de apertura es positivo cuando aprende de los demás y contribuye también con ellos. Es activo en el sentido de que uno tiene la posibilidad de tomar la iniciativa de compartir con los demás la riqueza de las culturas y en el sentido de que se necesita creatividad para dar sentido a esta riqueza cultural.


    El desafío de vivir y trabajar con otros es la existencia del individualismo y el colectivismo. El individualismo es la actitud que solo se preocupa del propio interés, mientras que el colectivismo da la máxima importancia a la comunidad, sin respetar las particularidades individuales. En la vida y en el trabajo interculturales es importante ser conscientes de estos dos desafíos. Por otra parte, necesitamos distinguir claramente el individualismo del respeto por el individuo, y el colectivismo de la promoción de la comunidad. Hay culturas que, sin caer en el individualismo, dan mucha importancia al pensamiento individual y a las decisiones de las personas. También tenemos culturas que ponen un fuerte énfasis en la comunidad sin que apoyen el colectivismo. En el primer caso, la gente tiende a trabajar sola, porque esto garantiza la eficiencia de su trabajo. Por otra parte, algunas personas solo se sienten a gusto cuando implican a otros tanto como sea posible para tener un apoyo más amplio. Es necesario reconocer que ni el individualismo ni el colectivismo son desafíos que existen solo en algunas culturas, pues en todas las culturas hallamos personas con estas tendencias. Lo importante en la vida y en el trabajo interculturales es estar alertas ante estas dificultades y ocuparnos de ellas. La espiritualidad trinitaria nos da una pista para descubrir que “desde el mismo comienzo, los seres humanos son seres sociales... Son seres gregarios y solo desarrollan sus personalidades en compañía de otras personas. Consecuentemente, solo pueden relacionarse consigo mismos en la medida en que otras personas se relacionan con ellos. El individuo aislado y el sujeto solitario son expresiones deficientes del ser humano, porque se quedan cortos en su semejanza con Dios. La persona tampoco se prioriza por encima de la comunidad. Por el contrario, la persona y la comunidad son dos caras del mismo y único proceso de la vida”50.


    2.2. Enraizados en la comunidad, salir al encuentro de los demás


    La unidad en la pluralidad y diversidad que refleja la Trinidad se basa en la igualdad de las tres personas divinas. En Dios no hay subordinación. A lo largo de la historia de la teología cristiana hubo tentaciones de pensar que la Trinidad funciona en términos de subordinación. Sin embargo, siempre fueron rechazadas como contradicciones de la esencia de la Trinidad. El fundamento y la consecuencia de la subordinación es la dominación de unos sobre otros. La idea de unidad es vista como superior a la de diversidad. Pero esto es contrario a la idea de una unión pericorética de las diferentes personas en Dios. Aquí, la unidad y la diversidad existen juntas y al mismo tiempo. Esta sincronía subraya la igualdad.


    Las personas divinas iguales con sus caracteres individuales hacen de la Trinidad una experiencia de auténtica comunidad, un proceso de compartir, de dar y recibir. La Trinidad es dinámica. Su perfección no es una situación estática y cerrada, una especie de mónada en que se disfruta a sí misma en soledad, sino que es una perfecta comunión y comunicación. La comunión y comunicación de Dios no se limita a ellos mismos, sino que se extiende a otros, a la creación. El Dios trino y uno es el amor arrollador que desborda y crea. El Dios trino y uno es un Dios misionero, un Dios de la misión y en la misión51. Él es el fundamento y la fuente de la misión de la Iglesia, como se declara en el decreto Ad gentes (AG 2).


    La comunidad intercultural se basa en la igualdad de sus miembros. Las personas solo se pueden sentir en casa en una comunidad y trabajar juntas si hay un reconocimiento básico de que cada uno, con su trasfondo cultural, es un individuo que tiene los mismos derechos y responsabilidades que los demás. La diferencia no es una razón para abolir o prohibir la presencia de alguien con una cultura establecida y peculiar. Una experiencia intensiva de comunidad afronta dos peligros en la interculturalidad: la superioridad y la inferioridad. El enraizamiento en la comunidad no se logrará si una cultura se considera a sí misma –o es considerada– poseedora de una historia más brillante y, por ello, con el derecho de dominar52. Del mismo modo, no podemos hablar de sentirnos en casa con la interculturalidad mientras un grupo de personas siga atrapado en un complejo de inferioridad que lo pone por debajo de otros. Sentirnos en casa con la interculturalidad requiere la habilidad de superar la tendencia a solo dar órdenes o meramente recibirlas.


    Tanto la superioridad como la inferioridad tienen en realidad la misma raíz: la heterophobia, el temor a los otros. Y la fuente más profunda de heterofobia es la autophobia, el temor a uno mismo. Como existe el temor a confrontarse con uno mismo, uno puede comenzar a asumir que el otro es una fuente de temor. Y se puede empezar a creer que estar en contacto con otros es peligroso. “Los que llevan cicatrices de experiencias difíciles tienden a ver a los demás como amenazas para su supervivencia. Y quienes creen que los otros les pueden atacar organizarán ataques contra los demás para evitar ser atacados en primer lugar. Esta es una manera de calmar su fobia”53.


    La manera más baja, pero también la más difundida, de atacar a otras culturas es la estigmatización, es decir, culpabilizar a los otros. Los dominantes culpabilizarán abiertamente a los otros, mientras que los inferiores mantendrán las cosas en secreto y solo las compartirán con su propia gente. Las personas que se mantienen separadas no sentirán el apoyo de su comunidad ni de la gente con la que trabajan.


    Para trabajar y vivir como personas con trasfondos culturales diferentes necesitamos sensibilidad con los complejos de inferioridad y superioridad. Sin esta sensibilidad, cometeremos fácilmente injusticias con los demás sin darnos cuenta. Las diferencias entre dos grupos igualmente fuertes saldrán a la superficie, porque en estos casos las tensiones se expresan explícitamente. Por otra parte, la injusticia cometida con un grupo que tiene complejo de inferioridad permanece sin ser formulada. La desigualdad, en esos casos, no es vista como algo extraño.


    Para afrontar el problema de la heterofobia, es importante lograr que las personas de diversos trasfondos culturales se encuentren unos con otros y convivan tanto como sea posible. De este modo, conocerán el modo de pensar y los valores de otras culturas y aprenderán a respetar sus fortalezas y a aceptar sus limitaciones, a demoler los muros de división y a superar prejuicios54. El progreso en la vida y en el trabajo interculturales también depende de la capacidad y madurez de todos los miembros para distinguir entre las diferencias de personalidad resultantes de las tensiones que surgen entre dos culturas. En las congregaciones religiosas, otro modo de superar la heterofobia pueden los ser equipos de liderazgo internacionales e interculturales –si fuera posible, en todos los niveles–. Compartir responsabilidades entre personas de diferentes trasfondos culturales abre el camino para aprender a ejercer el liderazgo tal como se practica y comprende en las diferentes culturas. Esos modos diferentes de ejercer el liderazgo enriquecen la capacidad de conducir a las congregaciones hacia el logro de sus objetivos.


    Una comunidad intercultural que esté inspirada en la espiritualidad trinitaria no se contentará solamente con vivir y trabajar juntos dentro de ella misma. Del mismo modo que el Dios trinitario no está lejos de la vida y del sufrimiento de la gente, tampoco está apartado de la historia, sino que es solidario con los seres humanos que intervienen y toman postura en defensa de los pobres y marginados55. La sensibilidad hacia la pluralidad de culturas dentro de nuestra propia comunidad, ad intra, debe tener su impacto ad extra, para otros fuera de la comunidad. Y no solo debemos estar alertas con las diferencias culturales, sino ser también capaces de reconocer las diferencias que existen entre la gente, tales como la de género o de situación económica. La unidad sentida y promovida en medio de las diferencias culturales, nos alienta a esforzarnos para apoyar la unidad entre grupos divididos por diversas razones. Una comunidad intercultural nutrida por la espiritualidad trinitaria es siempre una comunidad misionera. Su idea de santidad no es estar lejos del mundo, sino participar en el mundo y promover lo que se necesita para llevar paz, justicia y mayor sostenibilidad a la creación. No se trata de buscar una garantía de salvación individual, sino de ser solidarios con otros56. San Arnoldo Janssen, fundador de tres congregaciones religiosas, expresaba de este modo el carácter misionero de las congregaciones interculturales que fundó: “Las personas son imágenes de Dios, hermanos y hermanas de Cristo, y templos del Espíritu Santo. Al igual que Dios los ama desde la plenitud de su amor y soporta sus defectos para sanarlos, también nosotros los amaremos activamente. Esta será nuestra regla de oro, ya sea que divulguemos la fe o promovamos el amor fraterno”57.


    2.3. Reconocer debilidades, crecer hacia la plenitud


    El objetivo de la espiritualidad trinitaria es crecer hacia una comunión cada vez mayor con Dios y con los demás58. Ser cristiano significa participar cada vez más en la vida de Dios por Jesucristo y por el poder del Espíritu Santo y vivir en solidaridad con las personas que Dios ha creado y salvado. El Dios trino y uno entra en la historia y empodera a la creación en su camino de regreso a Él, donde la creación será glorificada. Esta espiritualidad, por lo tanto, respeta el proceso de crecimiento hacia la perfección, que solo puede ser garantizada por Dios en plena comunión con Él. El único perfecto es el Dios trino y uno, mientras que los seres humanos están llamados al camino de la perfección compartiendo unos con otros sus alegrías y tristezas, sus penas y angustias.


    La interculturalidad solo será llevadera si cada uno es consciente de que se trata de un proceso de crecimiento hacia una relación más profunda con los demás. Y lo que se necesita para el crecimiento es paciencia. Tener unas expectativas exageradas respecto a uno mismo y a los demás dañará fácilmente a una comunidad con diferentes trasfondos culturales. Por el contrario, la humildad de reconocer las propias limitaciones en el acercamiento y la comprensión de los demás, así como la voluntad de aceptar las limitaciones de otros en su compromiso de vida y trabajo, crean una atmósfera que ayuda a crecer juntos como comunidades interculturales. Bajo la presión de la perfección, la vida y el trabajo de uno son intolerables y se hacen también intolerables para los otros.


    Aceptar la interculturalidad como un proceso hace posible que las personas aprendan unas de otras y se enriquezcan unas a otras. La vida y el trabajo interculturales enriquecen en ambas direcciones. En primer lugar, la presencia de otros nos puede enriquecer con lo que son y tienen; por ejemplo, nos enriquece escuchar historias diferentes de las propias, y nuestro horizonte se ensancha al ver el modo como personas de otras culturas ejercen su liderazgo. Las personas también pueden compartir sus experiencias respecto al modo de afrontar la pérdida de sus seres queridos. En segundo lugar, confrontándonos con culturas diferentes a la nuestra llegamos a conocer mejor nuestra propia cultura. La presencia de los otros nos ayuda a volvernos más nosotros mismos: lo que se encuentra en las profundidades de nuestra cultura aflorará y será reconocido y apreciado. La diferencia lleva a la identidad.


    Además, para que la interculturalidad sea exitosa, se necesita un espíritu de sacrificio. Las tensiones y conflictos solo se pueden resolver si la gente está dispuesta a dar marcha atrás, a relativizar sus posiciones y a aceptar otras. Ann Hunt habla de la dimensión pascual de la espiritualidad trinitaria. Responder a la autocomunicación del Dios trino y uno y al ofrecimiento de esta comunión exige una renuncia por parte de la persona, una rendición, un radical morir a uno mismo59. Y cuando somos capaces de relativizar nuestro propio modo de ver y hacer las cosas para buscar juntos lo que realmente sirve para el bien de todos, vamos creciendo gradualmente en esta comunión con Dios.


    Sin descuidar la importancia de ver las fallas y evaluarlas, el éxito de la interculturalidad depende mucho de la promoción de buenas experiencias y de prácticas adecuadas. Compartir historias de vida y misión intercultural exitosas alienta la esperanza de que, a pesar de las dificultades que sufre la comunidad, la interculturalidad no es un proyecto condenado al fracaso. Para mantener esta llama de esperanza, la interculturalidad no debería ser vista como una situación de la que no hay escape. Por el contrario, uno se la debe apropiar y estar convencido de que tiene sentido y valor. Para los misioneros del Verbo Divino, por ejemplo, la vida y el trabajo interculturales es su “modo de testimoniar la unidad y diversidad del Reino de Dios”60. La interculturalidad no es simplemente un destino que solo podemos aceptar. Por el contrario, en palabras de Antonio Pernia, el anterior superior general de los misioneros del Verbo Divino, es algo que debe “ser conscientemente creado, intencionadamente promovido, cuidadosamente cuidado y atentamente nutrido”61. Sin una adecuada motivación y una buena disposición, la gente fácilmente renunciará a enfrentarse a las dificultades de vivir y trabajar con gentes de otras culturas.


    2.4. Fidelidad a la tradición: en búsqueda de nuevos caminos


    Las personas divinas del Dios trino y uno están en una continua fase de renovación mutua. La renovación no es signo de debilidad o limitación. Cuando entendemos a Dios como comunión y comunicación, la renovación es parte esencial de su naturaleza íntima. Sin embargo, no se trata de una renovación sin identidad o de un cambio sin fidelidad. La Trinidad demuestra que Dios tiene una identidad, pero esa identidad se encuentra en la diversidad y significa apertura a la renovación. La unidad del Dios trino y uno se encuentra en constante renovación. La fidelidad no es razón para rechazar la renovación, porque sin cambios no habría fidelidad, y sin fidelidad el cambio solo llevará a la destrucción.


    Una comprensión en este sentido de la Trinidad nos ayuda a concebir y actualizar la interculturalidad como un proceso de transformación62. La interculturalidad no busca la integración en una cultura dominante o en la cultura de la mayoría de los miembros de una comunidad. Si las personas se dejan enriquecer por los otros, serán transformadas. Y esta transformación no es una negación de la propia cultura, sino, por el contrario, un modo de ser fiel a esa cultura.


    Las comunidades religiosas compuestas por personas de diferentes entornos culturales necesitan una tradición común con la que todos se puedan identificar. Al mismo tiempo, esta tradición se verá transformada y enriquecida por los diversos contextos y sensibilidades culturales. Las diferencias culturales deben ser acomodadas en la búsqueda de nuevas maneras de vivir la misma tradición. Por ejemplo, las oraciones tradicionales de una congregación misionera que en sus comienzos estaba compuesta solo por miembros europeos deberán cambiar cuando hay miembros de otras culturas. Estas comunidades “aprecian las nuevas perspectivas y los nuevos modos de espiritualidad que las pueden enriquecer”63. La vida y el trabajo interculturales nos urgen a “superar estructuras que nos paralizan y nos hacen preocuparnos más por la conservación que por la conversión, por cómo sobrevivir extraordinariamente (supervivencia) en los momentos y asuntos difíciles. Desde el diálogo intercultural remodelamos la vida comunitaria y el estilo de liderazgo, de formación, en relación con lo que es bueno, la espiritualidad y las expresiones religiosas, el lugar de nuestra misión y el modo como llevamos a cabo la misión”64. La presencia de otros es un estímulo para ser creativos, para cuestionar las formas de pensar y actuar dadas por hecho, para hallar nuevas maneras de ver la realidad y de hacer las cosas. Examinar las alternativas es el modo de ser creativos. “Las preguntas no formuladas, las tradiciones no criticadas y los problemas no resueltos sofocan la energía para la creatividad y para los cambios”. Y, por el contrario, el diálogo con otros “nos renueva y transforma y es el motor del cambio”65.


    Conclusión


    La Trinidad significa que Dios no es una mónada, sino comunión y comunicación y que se libera a sí mismo al abrirse a otros. El Dios trino y uno es libre de concentrarse solo en sí mismo y es libre para amar. Solo el Dios trino y uno es el Dios del amor, como dice 1 Jn 4,18. Las personas del Dios trino y uno dan totalmente y reciben sin reservas. Se vacían a sí mismas para aceptar a otros y de este modo se vuelven ellas mismas. El Dios trino y uno no es un Dios aislado, sino el Dios de la comunión y de la comunicación. Hay en él una tensión creativa entre comunidad e individualidad, una tensión que no lleva a la destrucción, sino a nuevas maneras de vivir juntos. “Porque Dios no es un ser aislado o autosuficiente. Él vive eternamente en un amor extático y social. Las personas humanas, creadas a imagen de este Dios, no realizan sus personalidades en autonomía, autosuficiencia o aislamiento, sino donándose a sí mismas por otros, encontrándose a sí mismas a través de otros”66.


    Una espiritualidad basada en la Trinidad mira la diversidad de culturas desde una perspectiva positiva y fomenta la interculturalidad. Y sin descuidar las tensiones y las dificultades que surgen entre personas con diferentes trasfondos culturales, una espiritualidad trinitaria ofrece la perspectiva de no solo aceptar y reconocer las diferencias, sino también de gozarlas y agradecerlas. El intercambio profundo de diferencias facilita el crecimiento, el enriquecimiento y el encuentro de la propia identidad.

    


    
      
        1 Philip Gibbs, SVD, nació en Nueva Zelanda y presta servicios en Papúa Nueva Guinea desde 1973. Posee un diploma de posgrado en Antropología y un doctorado en Teología. Ha sido párroco, director de un centro de pastoral, profesor de seminario e investigador. Actualmente es secretario de la Comisión de Asuntos Sociales de la Conferencia de Obispos Católicos de Papúa Nueva Guinea y de las Islas Salomón. También es miembro visitante de la Escuela de Cultura, Historia y Lengua de la Universidad Nacional de Australia.

      


      
        2 Philip Harris, Robert Moran y Sarah Moran, Managing Cultural Differences: Global Leadership Strategies and the 21st Century, Elsevier, Nueva York 62004, pp. 5-8.

      


      
        3 Milton Bennett, “Towards Ethnorelativism: A Developmental Model of Intercultural Sensitivity”, en R. M. Paige (ed.), Education for the Intercultural Experience, Intercultural Press, Yarmouth, ME 21993, pp. 21-71.

      


      
        4 Aquí tengo en cuenta solo cuatro niveles para simplificar la discusión, ya que considero la dimensión positiva de la minimización como una forma de interculturalidad. Así que me refiero a los tres niveles del etnocentrismo (monoculturalidad) y al primero de la interculturalidad, pues creo que es innecesario para mi tema discutir los niveles de la adaptación y la integración.

      


      
        5 Mitchell Hammer, “The Intercultural Development Inventory”, en M. A. Moodian (ed.), Contemporary Leadership and Intercultural Competence, Sage, Thousand Oaks, CA 2009, pp. 203-218.

      


      
        6 M. Bennett, “Towards Ethnorelativism”, p. 43.

      


      
        7 Misioneros del Verbo Divino, “A la escucha del Espíritu: Nuestra respuesta misionera hoy”, En Diálogo con el Verbo 1, Publicaciones SVD, Roma 2000, n. 64-67.

      


      
        8 Como visión “dinámica” de la cultura entiendo que la cultura es más una interpretación que una colección de rasgos culturales. Uno no “tiene” una cultura; uno se involucra en ella.

      


      
        9 M. B. Bennett, “Towards Ethnorelativism”, p. 53, ejemplifica comparando “lo que yo haría en su situación” (simpatía) con “me siento diferente cuando me imagino a él viendo esa situación” (empatía).

      


      
        10 John Stott, The Message of Acts, Intervarsity Press, Lancaster 1990, p. 189.

      


      
        11 IVP New Testament commentaries, “Peter’s Witness to Cornelius”, www.biblegateway.com/resources/commentaries/IVP-NT/Acts/Peters-Witness-Cornelius

      


      
        12 Lewis R. Rambo y Charles E. Farhadian, “Conversion”, Macmillan Reference USA, Encyclopedia of Religion, 2005, pp. 1969-1974.

      


      
        13 Paulus Budi Kleden, SVD, es de Indonesia. Hizo su doctorado en Teología Sistemática en la Albert-Ludwigs-Universität de Friburgo (Alemania) y después fue docente en el STFK (Catholic Institute of Philosophy) de Ledalero (Indonesia). Ha publicado un libro en alemán y algunos libros y artículos en bahasa Indonesia. En 2012, fue elegido miembro del Consejo General de la Congregación del Verbo Divino.

      


      
        14 C. Mowry LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, en M. Downey, Nuovo Dizionario di Spiritualità, Libreria Editrice Vaticana, Vaticano 2003, p. 934.

      


      
        15 Robert Kisala ofrece una profunda reflexión sobre los fundamentos teológicos de la interculturalidad en su artículo que lleva el mismo título: Verbum SVD, vol. 54, 2013, pp. 22-34; Carlos del Valle, “Capítulo General de los Misioneros del Verbo Divino: Desafío de la interculturalidad”, Spiritus, vol. 53.4, 2012, pp. 93-99; Gonzalo M. de la Torre Guerrero, “La interculturalidad como fuente de espiritualidad: una espiritualidad para evangelizadores del siglo XXI”, Enfoque, n. 158/30, 2012, pp. 2-29.

      


      
        16 Gisbert Greshake, Hinführung zum Glauben an den drei-einen Gott, Herder, Friburgo 52008, p. 7.

      


      
        17 Karl Rahner, The Trinity, trad. Joseph Donceel, The Crossroad Publishing Company, Nueva York 1970, pp. 10-11.

      


      
        18 Gisbert Greshake, Hinführung zum Glauben..., p. 8.

      


      
        19 Partiendo del análisis de la psicología humana, que tiene tres elementos básicos –intelecto, libre albedrío y memoria–, Agustín concluye que esos son los reflejos del Dios uno y trino. Reflexionando sobre nuestra condición psicológica llegamos a reconocer que Dios es trino y uno, un Dios en tres personas distintas. Esto se diferencia del concepto de Trinidad elaborado en la Iglesia oriental por los teólogos capadocios, más conocido como concepto social de la Trinidad. Nonna Verna Harrison, “An Orthodox Approach to the Mystery of the Trinity: Questions for the Twenty-First Century”, Concilium, n. 1, 2001, pp. 58-65.

      


      
        20 Karen Kilby, “Perichoresis and Projection: Problems with Social Doctrines of the Trinity”, New Blackfriars, n. 956, octubre 2000, p. 433.

      


      
        21 John Farrelly, The Trinity: Rediscovering the Central Christian Mystery, Rowman & Littlefiled Publishers, Lanham 2005, p. 17.

      


      
        22 Karen Kilby, “Perichoresis and Projection”, p. 433.

      


      
        23 John Farrelly, The Trinity, p. 18; Karen Kilby, “Perichoresis and Projection”, p. 433.

      


      
        24 Christoph Theobald, “‘God is Relationship’: Some Recent Approaches to the Mystery of the Trinity”, Concilium, n. 1, 2001, p. 46.

      


      
        25 Ibíd., p. 47.

      


      
        26 Jürgen Moltmann, “Forword”, en Joy Ann McDougall, Journey of Love: Moltmann on the Trinity and Christian Life, University Press, Oxford 2005, p. XII.

      


      
        27 Joy Ann McDougall, Journey of Love: Moltmann on the Trinity and Christian Life, University Press, Oxford 2005, p. 97.

      


      
        28 Ibíd., pp. 97-98.

      


      
        29 Ibíd., p. 156.

      


      
        30 Gilbert Greshake, Der Dreine Gott. Eine Trinitarische Theologie, Herder, Friburgo 1997, p. 179.

      


      
        31 Joy Ann McDougall, Journey of Love, p. 157.

      


      
        32 Karen Kilby, “Perichoresis and Projection”, p. 434.

      


      
        33 C. Mowy LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, p. 937. Esto es radicalmente contrario a lo que pensaba Spinoza cuando definía a Dios como substancia. Porque substancia es algo que no necesita nada fuera de sí mismo para existir y, en consecuencia, solo Dios puede ser pensado como substancia. Sin embargo, si Dios es pensado como persona, y esto es lo que se hace en la teología de la Trinidad, no puede existir en sí mismo y por sí mismo.

      


      
        34 Karen Kilby, “Perichoresis and Projection”, p. 435.

      


      
        35 C. Mowy LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, p. 936.

      


      
        36 Gilbert Greshake, Hinführung zum Glauben..., p. 14.

      


      
        37 Ibíd., p. 15.

      


      
        38 Joy Ann McDougall, Journey of Love, p. 64.

      


      
        39 John Farrelly, The Trinity, p. 22.

      


      
        40 Gilbert Greshake, Hinführung zum Glauben..., p. 20.

      


      
        41 Anne Hunt describe el amplio objetivo de la espiritualidad diciendo que “hablar de espiritualidad cristiana es hablar, en el nivel más básico, de la experiencia de estar en el mundo que uno vive de un modo distintivo y explícitamente cristiano, que comprende la gama completa de compromisos que juntos constituyen su vida: su relación con Dios, con los demás, consigo mismo, y los ámbitos social, político y económico de su existencia” (Anne Hunt, Trinity, Nexus of the Mysteries of Christian Faith, Orbis, Nueva York 2005, p. 183).

      


      
        42 Mowry LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, p. 934.

      


      
        43 Ibíd., p. 939.

      


      
        44 Roger Schroeder, “Interculturality and Prophetic Dialogue”, Verbum SVD, 54, 2013, p. 12.

      


      
        45 Robert Kisala, “Trinitarian Spirituality and Interculturality”, p. 29.

      


      
        46 C. Mowy LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, p. 946.

      


      
        47 Ibíd., p. 937.

      


      
        48 También es discutible si como escriben algunos teólogos, como hacen C. Mowry LaCugna y M. Downey en su contribución sobre espiritualidad trinitaria (pp. 935-936), a la luz de la Trinidad la comunidad es más importante que la individualidad.

      


      
        49 Gonzalo M. de la Torre Guerrero, “La interculturalidad como fuente de espiritualidad”, pp. 5-6.

      


      
        50 Joy Ann McDougall, Journey of Love, p. 116.

      


      
        51 Antonio M. Pernia, “The State of the Mission Today”, Verbum SVD, 55.1, 2014, p. 11.

      


      
        52 Carlos del Valle, “Capítulo General de los Misioneros del Verbo Divino”, p. 95.

      


      
        53 Frans Budi Hardiman, Massa, Teror dan Trauma: Menjelajah Negativitas Masyarakat Kita, Maumere, Ledalero 2010, p. 18.

      


      
        54 Gonzalo M. Torre Guerrero, “La interculturalidad como fuente de espiritualidad”, p. 9.

      


      
        55 C. Mowy LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, p. 937.

      


      
        56 Ibíd., p. 941. Además, ambos autores argumentan que la separación de acción y contemplación, de vida espiritual y compromiso social, es expresión de una comprensión errónea de la Trinidad que establece una división entre la Trinidad inmanente y la Trinidad económica, como si aquí tuviéramos que ver con dos Trinidades diferentes (cf. el texto citado). Esto debe ser superado. Véase también Ann Hunt, Trinity, p. 188.

      


      
        57 Arnold Janssen, “The Spirit and Task of Our Society”, en Peter McHugh (ed.), Arnold Janssen, Yesterday and Today, Roma 1998, p. 301.

      


      
        58 C. Mowy LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, p. 937.

      


      
        59 Ann Hunt, Trinity, p. 189.

      


      
        60 “Documents of the 17th General Chapter SVD 2012”, Dialogue with the Word, n. 11, 2012, p. 16.

      


      
        61 Antonio Pernia, “The SVD in the year 2012. Report of the Superior General to the XVII General Chapter”, SVD Mission in 2012: Sharing Intercultural Life and Mission, SVD Publications, Roma 2012, p. 36.

      


      
        62 Robert Kisala, “From Every Nation, People, and Language”, Verbum SVD, 53, 2012, p. 37.

      


      
        63 Jose Antunes da Silva, “POR response to the Roscommon Consensus”, en Martin Ueffing (ed.), Interculturality: Roscommon 25, Steyler Missionswissenschaftliches Institut, Sankt Augustin 2013, p. 99.

      


      
        64 Carlos del Valle, “Capítulo General de los Misioneros del Verbo Divino”, p. 95.

      


      
        65 Ibíd., pp. 96-97.

      


      
        66 C. Mowy LaCugna y M. Downey, “Spiritualità Trinitaria”, p. 937.

      

    

  

OEBPS/Fonts/GaramondPremrPro-Smbd.otf


OEBPS/Fonts/GaramondPremrPro-SmbdIt.otf


OEBPS/Images/cover.jpg
Interculburalidad

ENLA VIDA Y EN LA MISION

LAZART. STANISLAUS / MARTIN UEFFING (EDS.)








OEBPS/Fonts/GaramondPremrPro-It.otf


OEBPS/Fonts/GaramondPremrPro.otf


OEBPS/Images/portadilla.jpg
Lazar T. Stanislaus, SVD
Martin Ueffing, SVD
(eds.)

Interculturalidad

En la vida y en la misién

eva







