

  [image: Pedagogia_Olodum_Epistemologia_do_samba_reggae]




  

    [image: Pedagogia_Olodum_Epistemologia_do_samba_reggae]


  




  

    [image: Pedagogia_Olodum_Epistemologia_do_samba_reggae]


  




  

    Copyright © 2023 by Paco Editorial




    Direitos desta edição reservados à Paco Editorial. Nenhuma parte desta obra pode ser apropriada e estocada em sistema de banco de dados ou processo similar, em qualquer forma ou meio, seja eletrônico, de fotocópia, gravação, etc., sem a permissão da editora e/ou autor.






    Revisão: Marcia Santos




    Capa: Vinicius Torquato




    Diagramação: Thainá Manzatto




    Edição em Versão Impressa: 2023




    Edição em Versão Digital: 2023




    

      


    




    





    Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)





    

      

        

          

            	

              F354p




              Felipe, Mara




              Pedagogia Olodum : epistemologia do samba-reggae / Mara Felipe - 1. ed. - eBook - Jundiaí, SP: Paco Editorial, 2023.




              Recurso digital




              Formato: ePub




              Requisitos do sistema: Multiplataforma




              ISBN 978-85-462-2533-0




              1. Educação Antirracista. 2. Pedagogia Olodum. 3. Samba-Reggae. I. Título.


 


            

          


          

            	

              24-87865


            



            	

              CDD: 370.91732


              CDU: 37:316.347(=1-86)


            

          


        

      




              Gabriela Faray Ferreira Lopes - Bibliotecária - CRB-7/6643




    





    




    


  


 

  Conselho Editorial




  




  Profa. Dra. Andrea Domingues (UNIVAS/MG) (Lattes)




  Prof. Dr. Antonio Cesar Galhardi (FATEC-SP) (Lattes)




  Profa. Dra. Benedita Cássia Sant’anna (UNESP/ASSIS/SP) (Lattes)




  Prof. Dr. Carlos Bauer (UNINOVE/SP) (Lattes)




  Profa. Dra. Cristianne Famer Rocha (UFRGS/RS) (Lattes)




  Prof. Dr. José Ricardo Caetano Costa (FURG/RS) (Lattes)




  Prof. Dr. Luiz Fernando Gomes (UNISO/SP) (Lattes)




  Profa. Dra. Milena Fernandes Oliveira (UNICAMP/SP) (Lattes)




  Prof. Dr. Ricardo André Ferreira Martins (UNICENTRO-PR) (Lattes)




  Prof. Dr. Romualdo Dias (UNESP/RIO CLARO/SP) (Lattes)




  Profa. Dra. Thelma Lessa (UFSCAR/SP) (Lattes)




  Prof. Dr. Victor Hugo Veppo Burgardt (UNIPAMPA/RS) (Lattes)




  Prof. Dr. Eraldo Leme Batista (UNIOESTE-PR) (Lattes)




  Prof. Dr. Antonio Carlos Giuliani (UNIMEP-Piracicaba-SP) (Lattes)




  

    


  




  

    


  




  Paco Editorial




  




  Av. Carlos Salles Bloch, 658




  Ed. Altos do Anhangabaú, 2º Andar, Salas 11, 12 e 21




  Anhangabaú - Jundiaí-SP - 13208-100




  Telefones: 55 11 4521.6315 




  atendimento@editorialpaco.com.br




  www.pacoeditorial.com.br




  

			 


			À minha mãe que, ao me contar histórias de família, me fez amar o Pelô!


			Ao meu pai (In Memoriam), meu cavalheiro elegante e nobre, literalmente meu Babão!


			Aos meus amados, maravilhosos e cheios de gentilezas: Marcelo, Malcolm e Maria Preta!


			E a todos que um dia aprenderam algo com o Olodum!


  




  

			LUZ E ENERGIA - AGRADECIMENTOS E GRATIDÃO!


			Sua história se constitui 


			Um feixe de luz


			[...]


			É um mundo de mistérios


			É um mundo de tesouros 


			Extraordinária sensação


			 [...] 


			Orixás, voduns


			Iorubás, Olodum


			Deus supremo, criador


			[...] 


			Elegibô


			Eles são luz e energia


			Deste lugar especial 


			Alimentam a esperança1


			Gratidão!!! 


			A Deus, aos Orixás, às forças positivas do Universo, às mandingas que não vejo, mas creio, e a todo esquema mitológico pelo dom da vida, das infinitas bênçãos no meu caminhar, sentir e respirar, acompanhados pela generosidade, amor, afetos e os laços ancestrais que me compõem e me fazem ser alegria, resistência, resiliência e coragem.


			A meu irmão, meu laço de amor. Meus sobrinhos. Minha mainha estrela Nalva, na vida sempre a me guiar. E em memória do meu painho, meu velho Babão. Ele que a cada formatura, cada vitória acadêmica me presenteava com um anel – tenho desde do ABC – e só mais tarde fui descobrir ser uma simbologia ligada à Mãe Senhora, que dizia “com anel no dedo e aos pés de Xangô”. Meu Baba, meu homem de branco, meu ancestral mais valioso. Meus pais e meu irmão sempre me incentivaram, faziam quórum nos meus cursos, apresentações e palestras. E que pelas minhas orientações de estudos, me chamam de “doutora em favela”.


			A Rafael Petry Trapp. O universo conspirou para, depois de tantos caminhos pedregosos percorridos, ele me orientar, para demonstrar, na própria proposta pedagógica Olodum, que há possibilidade do conviver harmonioso, afetuoso e respeitoso entre gerações, gêneros e raças. Muito agradável tê-lo a me guiar, a formarmos uma boa parceria, termos irmandade e empatia. Gratidão por sempre me incentivar, colaborar para que tudo fosse conduzido com leveza, muito estudo, conhecimento, aprendizado, delicadeza e ajuda mútua entre nós.


			À Profa. Dra. Vanda Machado e Prof. Dr. Gilson Brandão pelas contribuições bastante significativas para a construção da pesquisa, principalmente pelas provocações e sugestões fundamentais no campo investigativo do fazer científico, pela firmeza doce e brandura que me ensina a ter coragem, a ser insurgente e observar ouro, búzios e diamantes em pedras da nossa história. 


			Ao Olodum. E a todas as pessoas que contribuíram direta e indiretamente para a realização da pesquisa. Agradeço principalmente a João Jorge, pela confiança e o apoio em todos os meus percursos pela instituição. Uma gratidão infinita ao talento, alegria e vontade de mudar dos alunos e alunas, desde os tempos iniciais do Rufar dos Tambores até o momento atual. Aos educadores acolhedores, ao carinho aconchegante dos pais e responsáveis, e ao Pelourinho – a pequena tão grandiosa comunidade –, que consolidam a construção da história desses anos, nesta ideia que se transformou numa criação coletiva cujo nome dá a exata medida do criativo sonho de ser uma escola de vida Olodum.  


			Ao amor e à formação literal de uma família que o Afro Olodum me proporcionou. A Marcelo Gentil, por fazer tudo ficar mais bonito quando estamos por perto. Aos filhos endeusados desse amor Malcolm Gentil e Maria Preta – razões do meu ser –, que mesmo diferentes cantamos e vivemos felizes e de bem com a vida!!! 


			Sou grata!!! Grata!!! Muito grata por cada momento Olodum. Os tambores nem precisam rufar para meu coração se encher de orgulho e deleite de fazer parte dessa família. Meu desejo é que novos ventos sempre promovam muito sucesso, e Olodumaré ilumine as trilhas de todos que passaram, passam e passarão por esse grande aprendizado Olodúnico!





Nota


					1. Música Luz e energia de Guio e Silvio Marinho SG. Sem registro fonográfico. Letra registrada em: Rodrigues, João Jorge; Mendes, Nelson; Silva, Ubiraci de Oliveira; Capinan, Bete (Org.). Olodum, Carnaval, Cultura, Negritude 1979- 2014. Associação Carnavalesca Bloco Afro Olodum. Salvador, 2014. p. 48. 



  




  

 			ESCOLA DE VIDA OLODUM2


			Marcelo Gentil


			Keyler Rego 


			Talabá, baqueta, tamborins


			Entrelaçando os compassos do rum3


			Diamantes da cidadania


			Sendo lapidados na Escola Olodum


			Igualdade e diversidade ensinamentos do dia-a-dia 


			Resgatam minha identidade 


			Minha negritude, autoestima e etnia.


			 


			É assim que eu vou… por isso vou 


			E sempre levo mais um… não é qualquer um 


			Ecoando com meu canto


			Escola de vida Olodum.


			 


			Tu pensas em tocar, vós quererdes vir dançar?


			Minha escola lhes convida


			Conheças minha classe venhas participar


			Descobrir os teus direitos discutindo meu dever


			Seremos desafiados


			A conquistar espaços, transformar o poder. 


			 


			É assim que eu vou… por isso vou  


			E sempre levo mais um… não é qualquer um


			Encantando com minha dança


			Escola de vida Olodum.


			Teclem as verdades da vida


			Micro espaço de macro inclusão social


			Web internet interajam


			Não aceitem ser mais um ser virtual


			Tu Escola Olodum


			Dai-nos sina e ensina o que é ser cidadão


			Jovens então se transformem


			Reconstruam e transformem a madrasta em nação. 


			 


			É assim que eu vou … Por isso vou 


			E sempre levo mais um... Sempre levo mais um... não é qualquer um


			É um teclado para a vida


			Escola de vida Olodum.





Notas


					2.  Música Escola de Vida Olodum de Marcelo Gentil e Keyler Rego. Cd. Tambor Cidadão. Coral Olodum Mirim 2007. Disponível em: https://bit.ly/3PW8xUI. Acesso em: 18 fev. 2021.



					3.  Rum: O maior dos três atabaques do candomblé, que compõem um conjunto harmônico com o Rumpi e o Lê.



  






			PREFÁCIO: MARAVILHA Ê! 


			Vanda Machado4


			Estou muito emocionada! Eu nasci bem antes do Olodum. Eu nasci na primeira metade do século passado. Eu sou do tempo que gente preta só existia nas páginas policiais. Criança na TV só o bebê Johnson. Crianças pretas nos livros, nas revistas, nem pensar, como comprova Ana Célia da Silva em sua tese. Gente preta na TV só empregadas domésticas, desocupados ou escravizados. Sou do tempo que ser preto ou preta era ser feio ou ser feia. Fui educada para não ser preta. 


			Mesmo com os percalços…caminhamos. Porque sou do tempo dos grandes debates entre João Jorge, Lino Almeida, Jonatas Conceição, Arani Santana, Ana Célia, Bujão, Kátia Melo e muito mais negros e negras com Luíza Bairros chamando atenção solenemente: “Vamos evitar discussões inócuas.” Isto quando os debates ficavam mais fortes e quase não se ouvia a própria voz, nas intensas reuniões do Movimento Negro Unificado, responsável por motivar as mudanças que já aconteceram e outras que ainda estão se enraizando. A busca era por tudo que pudesse nos libertar da dor do racismo e da pobreza. Então é muita alegria e honra ter a oportunidade de fazer um texto introdutório do livro de Mara Felipe, Pedagogia Olodum - Epistemologia do Samba-Reggae, que relata um pouco dessa história sob a perspectiva da ação educativa do Olodum. 


			Pedagogia Olodum - Epistemologia do Samba-Reggae é, sem dúvida, um documentário importante para a história do samba-reggae, para história do Pelourinho e seus moradores. Significa também uma contribuição para educação de crianças, jovens e adultos para além deste espaço territorial.


			A história do Olodum contada neste livro, proveniente de uma dissertação apresentada aos cânones da academia de forma louvável, nos abraça como uma história de afeto que aborda a trajetória de práticas de transmissão de conhecimentos da instituição, anteriores à promulgação da Lei 10.639/03. É o afeto também como conteúdo de aprendizagem significativa. O afeto que se incomoda com a necessidade de outra pessoa como de si mesmo. Ou “Eu sou porque nós somos”. História que encara dificuldades motivando o mundo a cantar, dançar ao som do tambor. “E lá vou eu.” A Pedagogia Olodum faz parte de uma luta como prova de que a educação não encontra a razão de ser apenas razoável, mas também um projeto onde se inclui pluralidade de valores, crenças e ideias para uma reflexão cantada, tocada ou dançada no mundo.


			A poesia musicada produz sentidos para outras histórias também na arte de uma dança entre o sagrado, o mistério e o sentido do ato político que se espraia nas avenidas, nas ruas e nos becos em qualquer época do ano. 


			Na avenida, cada um carrega o seu tambor como um instrumento sagrado de fazer festa, o seu Ayangalu5, espírito que é a entidade invocada durante o festejo que vai muito além do Carnaval. Como patrimônio civilizatório, o Ayangalu pode se referir a diferentes contextos culturais incluindo o campo epistêmico religioso afrodiaspórico, que perpassam os propósitos da educação étnico-racial do Olodum, por meio do toque de seus tambores, que possui essa mesma entidade que é invocada para habitar dentro do atabaque durante a cerimônia religiosa quando é o intermediário entre humanos, deusas e deuses são condutores de benções e proteção para tudo que existe na terra, onde se inclui o encanto e o conhecimento.


			A Pedagogia Olodum está diante de uma escrita sagrada e de resistência poética e política. Diante de uma epistemologia construída dialogicamente com tudo que existe no Aiyê e no Orun. Mara Felipe conta, canta e tem permissão de gritar como uma “mãe que no parto também sente dor”, mas segura a sua cria perto do coração para sempre. Ela é orgânica do Olodum e promove desafios espistemológicos com uma escrita partejada por pensadores negros da maior importância, sem perder de vista a presença de Manuel de Almeida Cruz apresentado à academia vestido com a sua tradicional pedagogia interétnica, envolta pelos ritmos do samba-reggae, criado por Neguinho do Samba, nos espaços do grandioso Olodum. Salve Manoel de Almeida Cruz! Salve Neguinho do Samba! Salve o Olodum!!


			Com sua Pedagogia Olodum, ela nos leva à avenida dançando pelos caminhos de uma outra intersubjetivação africana na diáspora. E como num feixe de luz é possível imaginar a autora de braços levantados como uma Rainha Maat, no Largo do Pelourinho, contando vinte e quatro anos da história do Olodum que antecede a lei que inclui no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”. Uma história de luta implicada com muitas canções de amorosidade, protesto e esperança. 


			A leitura do Pedagogia Olodum - Epistemologia do Samba-Reggae me levou a muitos lugares e me fez voltar a um tempo quase esmaecido na memória, como o início de tudo, quando o Olodum se mostra com a sua epistemologia carregada de expressões mitopoéticas emanadas da multiplicidade de manifestações étnicas que se enraizaram nas tradições culturais de diversos povos negros pelos quadrantes dos mundos traçados desde os tumbeiros.


			Com muitas referências, a Pedagogia Olodum - Epistemologia do Samba-Reggae está diante de um diálogo perfeito e simultâneo com muitos “cabra da peste do nordeste” e mais intelectuais de diversas partes do mundo, para além do antes e depois de “Faraó”. Mara Felipe desloca olhares viciados para a outra paisagem e nos fez compreender o Olodum como uma entidade que se reconhece descendente de um faraó e que salta para o mundo carregando nos braços a Epistemologia do Samba-Reggae e a Escola Criativa Olodum como escola de referência para crianças negras. 


			A Epistemologia do Samba-Reggae é inovadora e está longe do “penso logo existo”. Eu me alegro e me permito acrescentar o pensamento de Senghor: “Nós herdamos de nossos ancestrais o nosso próprio método de conhecimento. O africano não estabelece distância entre ele e seu objeto de estudo, ele toca, ele vive, ele aspira, ele vive a realidade dialeticamente.” 


			Nasci portadora de uma memória cantante e dançante, herança dos meus ancestrais que se manifestam na roda de Xangô. E com eles brindo a Pedagogia Olodum - Epistemologia do Samba-Reggae, com a certeza que entende-se melhor tudo que é cantado e dançado como estratégia de aprendizagem. 


			Salve a arte! Salve a educação interétnica! Um salve para o Olodum!





Notas


					
4. Doutora em Educação, criadora do Projeto Político Pedagógico Irê Ayó na Escola Municipal Eugênia Anna, no Ilê Axé Opô Afonjá, desde 1987. 





					
5.  Força espiritual contida no tambor.
















			APRESENTAÇÃO: OLODUM - UM GRITO NO PELÔ!


			Marcelo Gentil - Presidente de relações institucionais do Olodum 


			 


			Mara Felipe é muita coisa. É como ela se auto-afirma MARAvilhosa! Mas aqui me aterei ao fato dela ser, nos moldes do conceito de Gramsci, uma intelectual orgânica, uma autêntica Maria com o dom, a magia, a força, a fé, a coragem e a alegria. É daquelas que amamentam e alimentam o fazer cotidiano do Olodum.


			Seus laços com o Pelô, remonta aos primórdios do século XX quando sua família paterna se instalou em um casarão no Largo do Pelourinho, em frente à Igreja do Rosário dos Pretos. Mas é no início dos anos de 1990, quando pesquisava a comunidade do Maciel/Pelourinho que chegou até o Olodum. Inicialmente como repórter da TVE/Ba e foi assim que a instituição virou tema de seu TCC de graduação em comunicação social, pela Universidade do Estado da Bahia – Uneb, que leva o título dessa apresentação. 


			Sei que muita gente, dentro e fora da cidade de Salvador não tem dúvida alguma desta assertiva, que o Olodum é um grito no Pelô, que brada aos quatro cantos do mundo. Para produzir esse seu primeiro e importantíssimo trabalho sobre o Olodum, ela além de se debruçar nas obras de referência sobre o movimento negro e instituição que, na época, eu era diretor administrativo de cultura, fez muitas pesquisas nos jornais, entrevistou intelectuais, acadêmicos e autoridades públicas das áreas de cultura e do turismo, lideranças comunitárias, pessoas vinculadas ao Olodum, dirigentes ou não e, claro moradores do antigo Maciel-Pelourinho, já que sua pesquisa era voltada para comunicação comunitária. Assim, ela já demonstrava que a instituição não era um mero objeto de pesquisa, mas sim algo a ser estudado e compreendido por dentro.


			A partir daí tornou-se, dentro do conceito de Gramsci, literalmente uma intelectual orgânica do Olodum, que se mantém ligada a instituição, atuando como uma especialista, ao pesquisar, formular, disseminar e consolidar a missão da instituição, com uma força capaz de efetivar e promover concretamente ações transformadoras.


			Jornalista, empresária, professora de filosofia, produtora cultural, mobilizadora social e ativista dos direitos da criança e do adolescente foi chegando aos poucos na instituição. E assim se passaram mais de 30 anos…entre trabalhos de produção, elaboração de projetos, revisão de textos, aulas sobre direitos humanos e cidadania, mediação de seminários, participação em mesas redondas e debates, jurada de festival. Já possuía uma consolidada atuação em Brasília, como gestora de projetos socioeducativos e culturais, quando em 2003 foi requisitada para elaborar o projeto de reestruturação da Escola Criativa Olodum. Depois de aprovado e com financiamento foi convidada a coordenar pedagogicamente a Escola, função que exerceu por 10 anos e que transformou totalmente a forma do Olodum unir ação social com educação e cultura. 


			Na Escola Olodum, montou uma equipe composta em sua grande maioria por mulheres e contribuiu para a modernização das instalações físicas, sistematização dos parâmetros socioeducativos da escola, repaginou os seminários, promoveu palestras, missões de intercâmbios internacionais, cursos e oficinas de arte-educação e formação de lideranças afrodescendentes pela cidade, pelo país e mundo. Idealizou e coordenou mobilizações sociais em defesa dos direitos humanos e em especial de crianças, adolescentes e jovens negros, produções fonográficas, mostras fotográficas, exposições, programa de rádio, jornais, boletins, espetáculos musicais, cadernos pedagógicos e as publicações Olodum Griô, com os títulos: Revolta dos Búzios, Revolta da Chibata, Revolta dos Malês e Zumbi dos Palmares, as quais passaram a dar suporte, tanto ao trabalho de qualificação de profissionais de ensino, como ao trabalho com os/as alunos/as de forma didática, leve e eficaz, colaborando com a implementação da Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório aos estabelecimentos oficiais de ensino, o estudo sobre História e Cultura Afro-Brasileira.


			Quando deixou a coordenação do projeto continuou contribuindo de forma voluntária na elaboração de diferentes projetos pedagógicos para a Escola Olodum, fazendo parte do Conselho Consultivo do Olodum.


			O Olodum sempre foi o seu objeto de estudos em cursos e especializações. E o presente livro Pedagogia Olodum - Epistemologia do Samba-Reggae, é justamente um recorte de sua dissertação de Mestrado, na UFSB, como pesquisadora sobre Erer - Educação e Relações Étnico-raciais, que faz um resgate histórico de lutas e conquistas e aponta o Olodum como uma instituição produtora de práticas pedagógicas antirracistas, anteriores à promulgação da Lei 10.639/03. Diferentemente do que podem alegar, o fato dela ser uma mulher Olodum não é uma questão geradora de obstáculos, falta de assertividade e/ou isenção, fruto do mito cientificista. Mas pelo contrário, a torna uma real intelectual orgânica que agrega potencial documental às suas análises, uma vez que o levantamento desse abundante material é dentro de uma perspectiva inédita e só poderia ser feito por uma pessoa de dentro da instituição.


			De maneira singela, descontraída como ela e ao mesmo tempo filosófica, Mara teoriza os processos sociais, educacionais, culturais e políticos construídos nas diferentes trajetórias do Olodum, em seus 24 anos iniciais e antes da Lei 10.639/03, provando que o Olodum já executava o que a Lei pronuncia. É como ela afirma: 


			O papel do Olodum, principalmente no Bloco Afro, da Banda Olodum, no Rufar dos Tambores e na Escola Criativa Olodum é de construção da resistência e fomento de uma pedagogia antirracista para fortalecimento da representatividade e da autoestima. Os saberes construídos no seu percurso são caracterizados como uma epistemologia na medida que questiona os padrões hegemônicos de saber e quebra paradigmas dominantes de conhecimento sobre as questões raciais, utilizando a sua sonoridade característica, o samba-reggae, para validar ludicamente o seu saber científico.


			Mara Felipe convoca autores como Abdias do Nascimento, Clóvis Moura, Beatriz Nascimento, Lélia Gonzales, Manuel de Almeida Cruz, Nilma Lino Gomes, Paulo Freire, Kwame Nkrumah, Marcus Garvey, Cheikh Anta Diop, Frantz Fanon e alguns outros e outras para fundamentar a Pedagogia Olodum - Epistemologia do Samba-reggae em uma narrativa sobre o Olodum alimentada pela esperança de se acreditar firmemente que, por meio da arte e da educação, pode-se inspirar, curar e desencadear ações positivas, disruptivas, contra-hegemônicas e transformadoras. Ao saber um pouco sobre o conhecimento produzido pelo Olodum, todos tornam-se também agentes de mudança, capazes de criar um mundo onde a união, o trabalho comunitário, a perseverança e o desejo por um mundo de respeito as diferenças triunfe sobre o medo, a ninharia, a opressão e o racismo. E a esperança e um movimento pela paz e o amor prevaleça diante da adversidade.


			Para além de ser uma Mãe, Maria…Mara é uma Mulher Olodum, um girassol na nossa  aquarela. 


			Deusa do amor. Rainha de Sabá. Ranavalona. Candace. Makeda de Axum. 


			MARAvilha ê…Olodum ela é!!! 













			1. INTRODUÇÃO: OLODUM ME LEVA


			Olha, tem um zum zum zum


			Rolando lá no Pelourinho


			Maravilha é o Olodum 


			Vem, Pretinha


			Que eu não vou sozinho6


			Hoje, quando me debruço nesta Introdução, é o dia nove de janeiro de 2023, exatos vinte anos após a promulgação da Lei 10.639/2003, que incluiu os artigos 26A e 79 B na Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB) e tornou obrigatório no currículo oficial das redes de ensino do Brasil o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana – posteriormente, foi agregada a histórica e cultura indígenas no escopo da Lei, em 2008. Não houve celebrações, pois acabou sendo um dia em que o Brasil e o mundo lamentaram os ataques violentos de grupos extremistas que invadiram, quebraram e saquearam os prédios dos Três Poderes da nossa República. As festividades relativas à medida que resultaram da luta histórica do movimento negro no sentido de fazer valer a Constituição Federal de 1988 e de valorizar a importância da população afro-brasileira ficaram em segundo plano. 


			O ano de 2023 é também um momento para celebrar os quarenta anos do projeto “Rufar dos Tambores”, que originou a trajetória do Olodum em Salvador no processo de educação, colocando a instituição no percurso do movimento negro educador (Gomes, 2017). O Olodum colaborou para a construção e sanção da lei, e vem ocupando-se para sua real implementação, trabalhando na produção de conhecimento e buscando construir uma pedagogia referência para os movimentos negros e as lutas antirracistas no Brasil.


			Analisar os feitos pedagógicos do Olodum, vinte e quatro anos que antecede a Lei é o objetivo dessa pesquisa, investigando como uma instituição que saiu da pequena comunidade do Pelourinho, em Salvador, e se espalhou pelo Brasil e várias partes do mundo, a partir do início dos anos 1980, tornou-se produtora de saberes, pelas letras de suas músicas, pelas atividades socioculturais, pedagógicas e empresariais, questionando o pensamento brasileiro e produzindo conhecimento, sobretudo por meio da utilização de estratégias artísticas, mixadas com epistemologias negras que fazem parte da formação do Olodum onde toda a sua concepção teórica está ancorada para a promoção de uma educação pluriversal.


			Na pesquisa, é traçada uma trajetória histórica que vai de antes do estouro público da música Faraó até a promulgação da Lei 10.639/03, demonstrando que a experiência do Olodum também gera epistemologias próprias. Dialogando com autores que pensaram o racismo brasileiro e mundial, como Abdias do Nascimento, Beatriz Nascimento, Clóvis Moura, Franz Fanon, Marcus Garvey, Lélia Gonzales, Manuel de Almeida Cruz e tantos outros, são analisadas as estratégias pedagógicas construídas e utilizadas pela instituição para falar de complexas discussões sobre as relações raciais, de gênero e de classe, a segregação espacial nas cidades, a violência policial, a luta pela sobrevivência do povo negro, a política e a educação e outros assuntos interseccionados, como meio de superação das precariedades estruturais que atingem as populações negras para buscar alternativas de promoção de uma sociedade antirracista.


			A presente escrita tem por objetivo relatar esses caminhos construídos pelo Olodum na produção de práticas político-pedagógicas, centradas em uma educação decolonial e antirracista. Refutando a tese da democracia racial, o Olodum vai promovendo uma fusão de conhecimentos decoloniais diversos e construindo de maneira lúdica e criativa sua própria epistemologia, legitimando os saberes transmitidos pelo samba-reggae.


			Os títulos e subtítulos da pesquisa fazem referências às músicas do Olodum. Pode ser o próprio nome da composição, um refrão ou algo que remeta a seu conteúdo e sua musicalidade, gerando uma playlist no Spotify e outra no YouTube7 para sonorizar a pesquisa com o toque dos tambores e a poesia Olodum, com link que se encontra nas referências musicais. 


			Os marcos temporais do estudo estão divididos em três partes. Na parte denominada “Olodum, alicerce Negro”, apresento o marco teórico e os procedimentos metodológicos. Na parte que chamo de “Poético Olodum”, faço um histórico da instituição dividido em três partes: “A trajetória decolonial do Olodum - Antes de Faraó”, outra denominada de “Depois de Faraó - Rico, Pop… descolonizado de vez” e a última chamada de “Cabeças enchem-se de liberdade...a Lei 10639/03 a caminho”. O ponto de referência e inflexão temporal é a canção Faraó divindade do Egito8, conhecida apenas com Faraó, que virou um grito de guerra negro e baiano demarcando a história do Olodum. Em seguida, em Pedagogia Olodum - Epistemologia do samba-reggae, busco configurar o Olodum como uma pedagogia. O que seria uma Epistemologia Olodum? O que esse conhecimento ensina? Quais são e como são difundidos os seus conhecimentos, enquanto uma organização musical negra que produz, sistematiza e articula saberes emancipatórios e transgressores? Poderíamos chamar isso de Pedagogia Olodum?


			O Olodum é retratado no estudo como uma dessas instituições do movimento negro brasileiro que lutou por avanços em políticas públicas de combate ao racismo, em pesquisas sobre o negro, em produção de materiais de diversas linguagens sobre a temática e nas buscas por soluções para população negra.


			Com a utilização de múltiplas fontes, procura-se demonstrar uma teoria do conhecimento samba-reggae que, através de ritmos musicais, vem se desenvolvendo dentro dos espaços do Olodum e além, vislumbrado-se nova existência, fruto de uma resistência. Sua prática pedagógica é permeada de protestos, discordâncias, desagravos, repulsas, várias queixas da sociedade na busca de consciência e fortalecimento de identidades plurais.


			Com o tempo, sua pedagogia torna-se resiliente, forte e ao mesmo tempo flexível. Passa por muitas situações, altos e baixos, mas possui uma capacidade de se adaptar em situações difíceis, de se transformar… de ser um vulcão. Um vulcão africano do Pelô. E ser aquele que busca colaborar com o empoderamento dos menos favorecidos, sobretudo negros e negras, inclusive batalhando por políticas públicas que propiciem para que tenham domínio sobre a sua própria vida e sejam capazes de tomar decisões de forma autônoma, tenham coragem e sigam em frente. Enfim, entre toques, batidas e vibrações, o Olodum vai levando, misturando e transmitindo saberes. É sinônimo de resistência, reparação e esperança!





Notas


					
6.  Música Olodum me leva, de Reni Veneno e Marquinhos  Marques. CD - A Música Do Olodum - 20 Anos. 1999, Sony Music Entertainment (Brasil) I.C.L. Letra registrada em: Rodrigues, João Jorge; Mendes, Nelson; Silva, Ubiraci; Capinan, Bete (org.). Olodum, Carnaval, Cultura, Negritude 1979-2014. Associação Carnavalesca Bloco Afro Olodum. Salvador, 2014. p. 184. Disponível em: https://bit.ly/45bbeX9. Acesso em: 18 fev. 2021.





					
7.  1. Playlist Pedagogia Olodum no Spotify. Disponível em: https://bit.ly/3PV9qgk 2. Playlist Pedagogia Olodum no Youtube. Disponível em: https://bit.ly/3PUrHKI. Acesso em: 09 jan. 2023.





					
8. Faraó, Divindade do Egito de Luciano Gomes. Gravada no LP - Egito Madagascar, 1987. Warner Music Brasil Ltda. Letra e partitura registradas em: Felipe, Mara; Silva, Gerson (org.). Olodum, história e cultura afro-brasileiras em 30 músicas. Sal- vador, Associação Carnavalesca Bloco Afro Olodum, 2010, p. 187. Disponível em: https://bit.ly/3tgbwyq. Acesso em: 26 abr. 2021.














			2. MARCO TEÓRICO E PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS: OLODUM, ALICERCE NEGRO


			Olodum idôneo


			Pois tem razão


			Os negros, não vivem em vão


			[...]


			Olodum alicerce da cultura 


			afro-negra


			Do Pelourinho


			O Olodum se expandiu


			Levou a cultura da Bahia ao Brasil 


			Não teme dor, pujante lutador 


			Místico movimento negro em Salvador 


			Refletindo paz e quer mais e mais 


			A toda nação que diz: 


			O que passou, Olodum no Pelourinho iô iô


			Que passa envolvendo a massa a cantar9


			Para apresentar o firmamento em que se assenta o alicerce negro Olodum, tem que se falar das pedras que cruzaram esse caminho, da fundação que fez e faz com que a instituição se mantenha, se sustente. Das estruturas que o mantêm seguro, às vezes seguindo uma intuição e outras seguindo uma série de cálculos e detalhes para ter base e suporte em sua missão. 


			Afinal, o que seria a Epistemologia Olodum? O que esses conhecimentos ensinam? Quais são e como são difundidos os seus conhecimentos, enquanto organização musical negra que produz, sistematiza e articula saberes emancipatórios e transgressores, capazes de modificar a realidade do indivíduo e de sua comunidade? Poderíamos chamar essas práticas de Pedagogia Olodum?


			Antes de se perguntar se o Olodum teria uma epistemologia própria, faz-se necessário dizer que epistemologia é uma área da filosofia que estuda como conhecemos as coisas. “Episteme” quer dizer conhecimento e “logia” o estudo. Ocidentalmente a palavra epistemologia foi cunhada pelo filósofo escocês James Frederick Ferrier (1808-1864) e busca compreender como é possível o ser humano adquirir conhecimento. Dizemos que produzimos conhecimento quando estabelecemos uma relação com a realidade. De uma maneira tradicional, define-se conhecimento como a relação entre sujeito e objeto.


			De forma generalizada, na concepção ocidental iluminista, a epistemologia possui duas posições: uma empirista, que diz que o conhecimento deve ser baseado na experiência, ou, melhor dizendo, naquilo que foi assimilado no decorrer da vida; e a racionalista, que propõe que a fonte do conhecimento se encontra na razão. O Olodum faz uma mistura dessas duas formas de produção de conhecimento para constituir elementos justificáveis para o seu tipo de saber, que precisa ser constantemente afirmado para demonstrar que ele existe no mesmo padrão de legitimidade eurocêntrico, mas utilizando-se de conceitos e elementos afrocentrados, formatando uma epistemologia descolonizada. 


			Ao longo de sua trajetória, o Olodum tem questionado os conhecimentos entendidos como absolutos e indiscutíveis, principalmente aqueles que carregam o caráter racista sobre a população negra. Tais questionamentos contribuem para construir outras narrativas acerca da questão racial, buscando a emancipação, a autonomia e o fortalecimento da causa.


			Para tanto, o Olodum foi inicialmente construindo seus conhecimentos ao descolonizar sua música e, a partir daí, todas as atividades que o grupo produz e/ou se envolve amplia horizontes e diversifica saberes. 


			Gomes (2017) aponta que o movimento negro possui uma série de potências emancipatórias categorizadas em três dimensões: os saberes políticos, os identitários e os estético-corpóreos. Do ponto de vista dos saberes políticos, pode-se entender como aqueles que evidenciam o racismo e colaboram na luta por políticas públicas antirracistas. Os identitários são aqueles que colocam a perspectiva de raça e negritude a partir de uma ideia positiva que afirmará e sustentará a identidade negra. Por fim, há a dimensão dos saberes estético-corpóreos, os quais reeducam o olhar sobre o negro, transgredindo o racismo e emancipando a população negra nesta perspectiva. Essas três dimensões constituem potências emancipatórias que desenvolve uma subjetividade desestabilizadora, bem como contribui para desviar o conformismo e acionar a subversão ao racismo.


			O Olodum é uma dessas instituições do movimento negro que lutaram por avanços em políticas públicas de combate ao racismo, em pesquisas sobre o negro e sua cultura, em produção de materiais de diversas linguagens sobre a temática, em busca por soluções para polução negra, que serão retratadas ao longo desse estudo.


			Verificaremos se isso pode se caracterizar como Pedagogia Olodum, e se representa uma teoria educacional com o desafio de conhecer e destacar não apenas aquilo que nos une como seres humanos, mas também aquilo que nos diferencia. Demonstraremos que tal teoria possibilita a produção de uma pedagogia própria, que mistura vários conhecimentos a partir da mobilização de ações e atitudes contra-hegemônicos.


			Investigaremos como o Olodum produz um conhecimento empírico, que possui uma relação direta com a prática e habilidade específica em cantar, discutir, protestar, buscar novos horizontes em prol da causa negra. É um conhecimento que foi adquirindo durante seus anos de existência e que também possui marcos teóricos, que perpassam conceitualmente por sua trajetória.  


			Desde os seus tempos inicias, o Olodum traz em sua base conceitual pensadores negros como Abdias do Nascimento, Clóvis Moura, Joel Rufino dos Santos, Aimé Cesar, Agostinho Neto, Marcus Garvey, Franz Fanon, Cheikh Anta Diop, Stive Biko, Malcolm X, Nelson Mandela, Beatriz Nascimento, Kabengele Munanga, Angela Devis, Elisa Lankin, Wilson Nascimento, Kwame N’Krumanh, Mahatma Ghandi, Sueli Carneiro, Amílcar Cabral, Samora Machel, Martim Luther King, Bob Marley, Neusa Santos Sousa, Luiza Bairros, Milton Santos, Alice Walker, Paul Gilroy, Ana Célia Silva, entre tantos outros e outras, negros e não negros, que embasam os pressupostos teóricos, ou seja, o universo de princípios, categorias e conceitos necessários à fundamentação do trabalho desenvolvido pelo Olodum, e que são inspiradores da luta e dos desafios da jornada da instituição.


			Não há como se debruçar sobre todos esses autores, como Cida Bento, Achille Mbembe, Joseph Ki Zerbo, Jurema Wernek, Conceição Evaristo, Tonni Morrisson, Noémia de Souza, Wole Soyinka, Catherine Walsh, Maya Angelou, Grada Kilomba, Vanda Machado, Chimamanda Ngozi Adichie, Eliane Cavalleiro, bell hooks, Carolina Pinho, Luiz Rufino, Muniz Sodré e outros. Assim, situo e restrinjo o debate sobre as problematizações trazidas com proposições provocadas por Manuel de Almeida Cruz, por ser o precursor da pedagogia interétnica que se incorpora à didática do Olodum, e Nilma Lino Gomes, por teorizar os processos sociais e políticos construídos nas lutas por emancipação dos movimentos negros, classificando-os como educadores. 


			Exponho a história do Olodum sustentada nas perspectivas teórico-metodológicas da decolonialidade e como alternativa a esse modelo branco eurocêntrico, utilizando os conceitos de:


			Quilombismo, de Abdias do Nascimento, grande parceiro e companheiro do Olodum e que dá nome à nossa Biblioteca. Em sua formulação, Abdias fala-nos do desenvolvimento de práticas pedagógicas calcadas em saberes ancestrais de matriz africana, muito presentes no fazer Olodum.


			Quilombagem, de Clóvis Moura. Outro grande parceiro da instituição, que com sua quilombagem abordaremos o dia a dia do Olodum, visto como um quilombola que recria uma nova galáxia existencial e social, que abraça todos os indesejáveis da sociedade em seu espaço, onde todos podem ter liberdade de ser o que se é. As ideias do professor Clóvis estão muito presentes no Olodum que protesta, que aborda o processo de resistência e vai até à questão da territorialidade, onde o Olodum hoje não mais se limita ao Pelourinho, seu território origem, mas possui polos receptores e irradiadores das suas ações. 


			E por último e também enquadrado na terminologia quilombo, o conceito de Aquilombamento, de Beatriz Nascimento, que teve uma vivência conosco apenas de maneira tangencial. Da Atlântida à Bahia – não houve um encontro físico no caminho. Mas há um elo que nos liga ao seu aquilombar-se e no ato de assumir uma posição de resistência contra-hegemônica, que clama por uma reconexão com nossa ancestralidade para atuar no presente, construir esperança, força, sonho, enfim… um futuro melhor. 


			Em Gomes (2017, p. 16-17) encontramos que os


			[...] movimentos sociais são produtores e articuladores dos saberes construídos pelos grupos não hegemônicos e contra-hegemônicos da nossa sociedade. Atuam como pedagogos nas relações políticas e sociais. Muito do conhecimento emancipatório produzido pela sociologia, antropologia e educação no Brasil se deve ao papel educativo desempenhado por esses movimentos, que indagam o conhecimento científico, fazem emergir novas temáticas, questionam conceitos e dinamizam o conhecimento.  


			O Olodum é um desses movimentos organizados que apresenta, sob diversas linguagens, mecanismos e práticas de debate e reflexão sobre o negro no Brasil, em vários campos do tecido social: entre eles, o educacional.


			Buscando demonstrar que o conhecimento emanado do Olodum é adquirido por experiências e percepções, e que ele é um agente sociopolítico, educacional e cultural produtor de saberes emancipatórios e antirracistas, reconstruirei historicamente a sua trajetória utilizando, para isto, uma abordagem sócio-histórica alicerçada nos próprios documentos que construíram suas atividades. Essa investigação possibilitará que o bloco do Pelô seja compreendido como um produtor lúdico de saberes, com ações efetivas em diversos campos do conhecimento, as quais colaboram no combate às desigualdades raciais.


			De modo mais amplo, contextualizarei historicamente a instituição, tentando demonstrar a sua contribuição para a construção de propostas educativas. Em um primeiro momento, o Olodum caracterizou a educação como “interétnica”, pela influência e auxílio do sociólogo e professor Manuel de Almeida Cruz (1950-2004), um dos formuladores dessa pedagogia voltada para o respeito às diversidades culturais, ainda no começo da década de 1970, e que teve a Escola Criativa Olodum como fruto da pedagogia interétnica. Esta foi a primeira proposta pedagógica preconizada por integrantes do Movimento Negro, sistematizada em seu livro Alternativas para combater o racismo: um estudo sobre o preconceito racial e o racismo: uma proposta de intervenção científica para eliminá-los, que 


			[....] tem como objetivo fundamental o estudo e a pesquisa do etnocentrismo, do preconceito racial e do racismo transmitidos pelo processo de socialização ou educacional (família, comunicação, escola, sociedade global e meios de comunicação social), além de indicar medidas educativas para combater os referidos fenômenos. (Cruz, 1989, p. 51)


			Do ponto de vista metodológico, durante a pesquisa procurei realizar estudos interpretativos que pudessem indicar o processo de organização do Olodum, reconstruindo a formulação de sua própria epistemologia, fundamentada na pedagogia interétnica, a partir da análise dos documentos produzidos pelo grupo por diversos meios – impressos e eletrônicos, publicados ou apenas de circulação interna –, na tentativa de proporcionar uma visão histórica da experiência em questão, e de mostrar o Olodum como produtor e sistematizador de sua pedagogia, embora nunca a tenham chamado assim.


			Realizei uma pesquisa bibliográfica e documental de diversas produções acadêmicas10 que já falaram do Olodum, assim como em livros daqueles que desenvolveram a pedagogia interétnica, na tentativa de abarcar os diversos olhares interligados na construção de uma prática pedagógica antirracista. Para subsidiar a reconstrução histórica, utilizei como elementos complementares matérias veiculadas pela mídia impressa e virtual, arquivos pessoais e muitos periódicos da própria instituição, que contribuem para a compreensão das suas diferentes épocas. Além de ir aos espaços do Olodum, me atentando para o contexto social e político que vai desde o surgimento do grupo, às suas atividades musicais, socioeducativas e culturais, tentando localizar as influências teóricas dos momentos mais significativos na trajetória de elaboração e socialização de uma proposta pedagógica.


			Utilizei recursos metodológicos que me permitissem reunir as informações necessárias para a construção de pistas que respondessem à questão central desta pesquisa. Para tanto, optei por uma pesquisa histórica documental, por possibilitar uma melhor contextualização, descrição e interpretação do sistema de significados culturais pertencentes e produzidos pelo próprio Olodum.


			Em campo, eu sou um membro da instituição e tenho livre acesso às pessoas, aos trâmites, ao seu cotidiano, à sua organização, ao seu quadro de colaboradores, aos seus espaços físicos e aos recursos materiais existentes na corporação. Além de ser pesquisadora do Grupo há anos, tenho muito material pessoal guardado com carinho, desde jornais antigos, clipping institucional, livros, textos em revistas e livros, apostilas, roupas, fantasias, brindes… Sou uma das poucas possuidoras de um exemplar da boneca “Suzy Olodum”, fabricada pela Estrela. Possuo também acesso e convívio com pessoas das diversas fases e graus de decisão da instituição, estando constantemente a ouvir muitas histórias sobre o grupo. Enfim, sou uma Olodum de dentro, uma mulher, Maria Olodum! 


			2.1 Cabotagem encantada


			Eu vou navegar, Odoyá!!!


			Vou levar o timoneiro Olodumaré, yê, yê 


			Pra me guiar nessa linda jornada 


			[...] 


			Tem navegação de cabotagem 


			Maremoto é Olodumaré 


			 A nova tenda dos milagres 


			Patacho é a nobre embarcação rumo à liberdade 


			E pra fazer parte dessa população negróide  


			É preciso ser de paz, ter muita fé e coragem11


			No ano de 1995, Jorge Amado (1912-2001), em analogia ao seu romance Tenda dos Milagres de 1969, escreveu uma carta dedicada ao grupo, dizendo que o Olodum era a nova tenda dos milagres da Bahia, por trazer uma série de narrativa das proezas de seu personagem, que se torna um estudioso apaixonado de sua gente. E é assim, nesta navegação de rotas, atracando em diversos portos em que o Olodum se transporta, arma sua tenda e fixa suas estacas. A frase de Jorge Amado inspirou o Bloco Afro Olodum a desfilar no carnaval de 2002 com o tema homônimo, “A nova tenda dos milagres”.


			Desta forma, para melhor fundamentar as observações da pesquisa, foi fundamental a reflexão da filósofa Davis (2018, p. 42), que nos ajuda a repensar a importância em caminhar coletivamente:


			Não sei se eu teria sobrevivido caso os movimentos não tivessem sobrevivido, caso as comunidades de resistência, as comunidades de luta não tivessem sobrevivido. Então, o que quer que eu faça, sempre me sinto diretamente conectada a elas – e acho que esta é uma época em que temos de encorajar a noção de comunidade, especialmente em um momento em que o neoliberalismo tenta obrigar as pessoas a pensar em si mesmas apenas em termos individuais, não em termos coletivos. É nas coletividades que encontramos provisões de esperança e de otimismo.


			A experiência do Olodum é toda baseada na convivência interativa e na consciência de que somos parte de algo maior e coletivo. 


			Então, para a construção do trabalho referendarei os valores comunitários do Olodum na filosofia Ubuntu, apresentada pelo filósofo sul-africano Mogobe Ramose (2002), e o pensar nagô de Muniz Sodré (2017): ambos desvendam que precisamos uns dos outros para otimizar o nosso bem-estar físico e mental. São conceitos filosóficos basilares para o ideal de união entre a humanidade, como bem descreveu Desmond Tutu12 – arcebispo da Igreja Anglicana e Prêmio Nobel da Paz, em 1984, por sua luta contra o Apartheid na África do Sul. Como uma filosofia apaziguadora, adverte que não se pode ser humano sozinho, já que é necessário reconhecermos a responsabilidade que temos uns com os outros. 


			Essas filosofias são uma contraposição à ideia de individualismo que domina parte da tradição filosófica ocidental, que sugere que não precisamos de nada além da nossa força de vontade para a maximização do nosso bem-estar, ou seja, a valorização da liberdade individual pura e simples. 


			Segundo Ubuntu, a base é a visão da comunidade, dentro de uma ética daquilo que é desejável ou não, do que é certo ou errado no comportamento humano, onde todos contribuem para o total bem-estar da comunidade. O conceito é útil para reforçar a pluriversalidade da sociedade, ajudando a compreender que, além da filosofia ocidental, com origem na Grécia antiga, as filosofias indígena e africana (entre outras) também devem fazer parte do debate sobre a humanidade. Não podemos admitir a exclusividade de um padrão de universalidade hegemônica, ou seja, da supremacia de uns sobre os outros. Existem várias possibilidades para o pensamento global e precisamos uns dos outros para a nossa existência/sobrevivência.


			Em Pensar nagô, Sodré (2017, p. 63) nos aponta o privilégio do pensar em um determinado grupo étnico e social. Para esse “pensar nagô”, para essa nova ideia de mundo, um conceito fundamental é o de ancestralidade, que não tem fundamento biológico. Os ancestrais não são apenas os pais e os avós de cada um, mas todos os partícipes de um passado coletivo. 


			Não é o começo, mas a atualidade manifestada como expansão e continuidade de um princípio que chamamos de ‘aqué’. A tradição inscrita na ancestralidade representa o momento de autonomia grupal, enquanto memória continuada e vigilante de um conjunto de regras e de personagens historicamente afinados em uma maneira particular de ordenamento do real.  


			A partir de uma filosofia nagô, o ordenamento do real considera tempo e espaço. Tudo pode acontecer em simultâneo, não há um tempo linear. Passado, presente e futuro podem estar se relacionando, diz o ditado sobre Exu: “matou um pássaro ontem com a pedra que jogou hoje”. Então se é, simultaneamente, ancestral e descendente, e para dar certo, tem que ser agora. Tem que fazer acontecer o agora. O tempo é hoje. 


			Estes dois conceitos, de união e comunidade, estão presentes na terminologia “Ujamaa” que o Olodum utiliza e que significa algo como familiaridade, família extensa ou até mesmo irmandade. Esse conceito serviu de base para as políticas de desenvolvimento social e econômico adotados por Julius Nyerere (1922-1999), um nacionalista e pan-africanista que foi consagrado o primeiro presidente da Tanzânia, após esta se tornar independente em 1961. Igualmente, serviu como inspiração para o trabalho de desenvolvimento comunitário no Maciel-Pelourinho, desenvolvido pelo Grupo Olodum, a partir de 1983.


			Assim como as anteriores, a ideologia Ujamaa foca fortemente nas práticas de vida comunitária e fraternidade. Dentro deste mesmo princípio, o Olodum também utiliza o conceito de Kwanzaa, que em swahili (suaíli) – língua falada em países como Quênia, Tanzânia e Uganda – significa “primeira fruta”. Kwanzaa é uma celebração que ocorreu pela primeira vez em 1966, época de efervescência do movimento pelos direitos civis americanos, idealizada pelo professor afro-americano de estudos africanos Maulana Karenga, da Universidade da Califórnia (EUA). O conceito de Kwanzaa está centrado nos sete princípios: união – Umoja; autodeterminação – Kujichagulia; trabalho coletivo na comunidade – Ujima; economia cooperativa – Ujamaa; propósito – Nia; criatividade – Kuumba; e fé – Imani. Todos os conceitos que representam os valores da família, da comunidade e da cultura para os africanos e seus descendentes (Karenga, 2007).


			Dentro dessas diversas maneiras de pensar afrocentradamente, Muniz ainda nos mostra que a filosofia africana, necessariamente, passa pelo corpo. O corpo negro é um corpo que fala, que diz quem é, de onde vem, e de quem descende. O corpo de um homem é sempre a metade possível de um atlas universal, e a individualidade faz parte de um coletivo como um modo indissociável de existência. Portanto, a identidade negra só faz sentido a partir de uma ressignificação política, pensada como território, como aquilombamento, como terreiro aonde todas essas ações e ideias são discutidas.


			Quando Olodum, em sua mais famosa canção, nos diz que unirá a comunidade do Pelourinho em laços de confraternidade, ele nos traz esse “pensar nagô” estrelaçado dos conceitos Ujamaa, Kwanzaa, Ubuntu, alicerçado no pensamento de Quilombismo do grande parceiro Abdias do Nascimento (1914-2011), que fomenta a ideia central de uma forma de produção de vida negra no Brasil, não só partir da experiência africana, europeia, indígena, mas a partir do diálogo entre essas três formas de construção de compreensão da vida e do mundo.


			O Quilombismo dialoga com a necessidade de se criar uma forma de produção da vida cotidiana das comunidades negras, a partir das experiências e referenciais negros como o corpo, a musicalidade, a forma de organização, a memória, a religiosidade, a oralidade, etc., aliando tudo isso à existência de diversas vertentes políticas no interior da ideia de pan-africanismo.


			Pan-africanismo é uma designação muito abrangente e que representa a agregação dos legados históricos, culturais, espirituais, artísticos, científicos e filosóficos dos africanos, desde os tempos dos antepassados, até o presente na diáspora. Promove a unidade das pessoas com a finalidade de combater o racismo, o colonialismo e todas as formas de segregação, discriminação racial, inferiorizarão de elementos culturais, organizativos, simbólicos e ideológicos relacionados à história e cultura negra (Nascimento, 1980).


			A hermenêutica do Olodum envolve o interpretar e explicar os discursos do pan-africanismo na atualidade, combinando a compreensão de sentidos face às contradições que lhes constituem e ao seu contexto social e histórico. Na sua metodologia interpretativa, o Olodum vai compilando, misturando diversas formas de pensar e procurando desenvolver o senso crítico e analítico em relação aos assuntos emergentes no cotidiano. A partir de William Edward Burghardt “W. E. B.” Du Bois (1868-1963) um dos pais do pan-africanismo, junto com Henry Sylvester Williams (1869-1911) e o caribenho Edward Blyden (1832-1912) que morou na Libéria e em Serra Leoa. Du Bois ajudou a organizar a II Conferência Pan-Americana para defender a libertação das colônias africanas das potências europeias. Ele também via a educação como uma estratégia de desenvolver a ideologia pan-africana. Para ele, adquirir conhecimentos sobre história, cultura e ancestralidade africana é um meio essencial de organização da comunidade afro-americana, e isso influenciou o pensamento Olodúnico13.


			Junta-se também o pensamento de Kwame Nkrumah (1909-1972) em Gana, e de Thomas Sankara (1949-1987) de Burkina Faso (que significa “Terra dos homens dignos”, em uma das línguas locais), que foram os líderes políticos que colaboraram com o movimento Pan-africano e representaram a época em que o continente africano experimentou a revolução, a descolonização das potências coloniais e a narrativa de renascimento e solidariedade do movimento. No Brasil, Abdias do Nascimento foi o grande difusor do pan-africanismo, um parceiro, conselheiro inspirador e espécie de mentor filosófico do Olodum. 


			A ideia do pan-africanista Marcus Garvey (1887-1940) de pensar uma comunidade negra fora do continente africano que tivesse entre si articulação e força política para a produção teórica, estética e sociocultural sobre a existência negra, de tal modo que não houvesse o apagamento negro, de que os descendentes da diáspora, filhos e netos de antigos escravizados, deveriam se unir para acabar com o colonialismo, também está presente nas atividades do Olodum. Ao defender que um povo sem o conhecimento da sua história, origem e cultura é como uma árvore sem raízes, como no discurso traduzido como “África para africanos”, Garvey fala que o povo afrodiaspórico tem um território que está sendo afanado, destruído, depenado pela máquina hegemônica ocidental, que naquele momento tratava-se da colonização do continente africano e que, na atualidade, pode ser compreendido que essa volta à África não é tão física, mas ética, estética e de pensar os valores civilizatórios africanos (Gallagher, 2018).


			O jamaicano Garvey é muito simbólico para o Olodum, pois além de ser considerado um dos maiores líderes negros da diáspora, tem forte influência em movimentos como a Nação do Islã e Black Power, sendo relacionado com o rastafarianismo enquanto religião, pois é considerado o profeta do movimento judaico-cristão Rastafari, da Jamaica, cuja nomenclatura Ras Tafari significa “Príncipe da Paz”, em homenagem a Tafari Makonnen que, após a sua coroação em 1932, recebeu o título de primeiro imperador da Etiópia Hailê Selassiê (1892 - 1975) e tem como regras da religião, advogar a paz, a busca da virtude e ideias que estão presentes também nas canções, atividades e cores utilizadas pelo Olodum, como aponta Rodrigues (1996, p. 153):


			Bob Marley, Jimmy Cliff, Peter Tosh e Mutabaruka divulgaram pelo mundo através do reggae. Mais que palavras, os adeptos do reggae e da filosofia rastafári absorveram as cores internacionais do Pan-africanismo (o verde, o vermelho, o amarelo e o preto) como cores da luta dos africanos fora da África. Hoje, milhões de pessoas em todo o mundo cantam músicas que são na realidade os discursos políticos do mais carismático líder negro do Caribe.  


			Garvey, ao fundar a Associação Universal para o Progresso Negro (Unia), em 1914, trouxe a ideia da bandeira pan-africana vermelha, preta e verde, criada na primeira convenção do povo negro. As cores reportam a bandeira da Etiópia, país independente da África e que nunca foi colonizado por ninguém. O vermelho representa o sangue que une todo o povo de ascendência africana que foi derramado pela libertação. O preto significa o povo Negro, o verde a abundante riqueza natural de África. Agregou-se o amarelo, presente na grande maioria das bandeiras africanas, representando o ouro e a riqueza. E o Olodum juntou ainda o branco, em referência à paz, trazendo um novo elemento ao movimento pan-africanista contemporâneo.


			Ainda neste emaranhado pan-africanista, bebemos também de Frantz Fanon (1925-1961) que apresenta algumas pistas para entendermos como é possível construir um olhar que contraponha a colonialidade do poder, apresentando a discriminação racial para além da dimensão comportamental, mas enraizada como mecanismo estrutural. Para Fanon (1983), o colonialismo não é só um discurso, mas uma matriz de poder. É efetivamente uma expressão objetiva e própria do capitalismo, uma forma de apropriação, exploração do trabalho, das terras, das riquezas que estão fora da Europa. O colonialismo é uma ideia que só o europeu aparece como humano. Quanto mais avançamos para a modernidade, mais a violência colonial se fortalece, pois é essa a violência que nega a humanidade do outro e que garante a própria ideia de humanidade. Ao lado do liberalismo, da igualdade, liberdade e fraternidade, existe o domínio. É o domínio do outro que permite a existência. O outro colonizado não é visto como sujeito sob o risco do próprio processo que permite a emergência desse sujeito.


			Ainda neste grupo de pensadores, o Olodum se referenda com Samora Machel (1933- 1986) de Moçambique, Agostinho Neto (1922-1979) de Angola, e Amílcar Cabral (1924-1973) da Guiné-Bissau, todos de países que já foram temas de carnavais do Bloco Afro Olodum. Juntando também o grande educador brasileiro Paulo Freire (1921-1997), que estudou a gestação desses movimentos de libertação e teorizou sobre esses processos políticos e pedagógicos que se estabeleceram nas décadas de 1960 e 1970, incorporando várias reflexões de Fanon e, sobretudo, dos movimentos da negritude, que começaram a surgir nas Antilhas, nos EUA e no próprio Brasil. O movimento da negritude permitia a revalorização da herança ancestral africana e contribuía para que o negro tivesse uma autoimagem positiva de si próprio, além de propiciar maior visibilidade às suas ações e teorias.


			É o mesmo que Lélia Gonzalez (1935-1994) irá traduzir em seu conceito de “amefricanidade”, que nos fala da ancestralidade ameríndia e africana, que, durante o processo de colonização, foi apagada da história oficial, sendo que os povos indígenas e africanos são constituintes do território latino-americano. O conceito de amefricanidade é, portanto, uma retomada de narrativas para construir a ancestralidade apagada pelo colonizador. Ao fazer esse mesmo movimento, o Olodum navega sendo resistência, ocupando espaços negados durante séculos, buscando novos territórios para serem vistos. Entre portos do nosso país ou a distâncias das águas de um Atlântico Negro, nossos corpos políticos estão disputando narrativas contra essa história dominante colonial que colocou sempre o povo negro e indígena como inferiores de uma matriz colonial de poder, à cultura “superior” europeia.


			2.2 É ouro, Olodum!  


			É ouro, Olodum, é ouro 


			O meu trono é dourado […]


			Que emana a energia sagrada de um povo 


			[...] 


			Eu sou rei, da terra fértil que brota o ouro 


			Menino rei, os tambores que falam rufando de novo14


			Como ouro, metal precioso que surgiu de violentas explosões estrelares, o Olodum passa por um longo processo para uma estruturação sólida dos terrenos dos seus pensamentos, tentando sustentar a sua história nas perspectivas teórico-metodológicas da decolonialidade e como alternativa a esse modelo branco eurocêntrico. 


			Utiliza-se dos ensinamentos de Beatriz Nascimento (1942-1995), que nos oferta os conceitos de quilombo, território e corpo como uma práxis política de sociabilidade. Suas ressignificações na ordem atual podem ser observadas nos movimentos periféricos, sambas, blocos afro, terreiros de candomblé etc., onde os negros da diáspora reelaboram suas identidades. Pensamentos presentes no LP “Olodum - Da Atlântida à Bahia… O Mar é o Caminho15”, onde observaremos o Olodum como um espaço simbólico de formação histórica e potência ideológica, do mesmo modo como ela contextualiza o quilombo.  


			Ao pensar o Olodum como cultura de resistência e herdeiro do movimento quilombola, não há como deixar de fora o pensamento do sociólogo, jornalista e historiador marxista, Clóvis Moura (1925-2003) – outro grande amigo e influenciador do Olodum. Ele nos apresenta que o confronto racial, econômico e político se dá a partir da cosmologia dos diferentes grupos que compõem a formação social do Brasil, sendo iminentemente uma cultura de resistência, de insurgência, como é a “quilombagem”. Parafraseando-o, poderíamos afirmar que a quilombagem é um movimento que se firma como símbolo de refúgios criados pelos negros para fugir das desigualdades e das impiedades com que eram tratados pela sociedade.


			Entendemos por quilombagem o movimento de rebeldia permanente organizado e dirigido pelos próprios escravos que se verificou durante o escravismo brasileiro em todo o território nacional. Movimento de mudança social provocado, ele foi uma força de desgaste significativa ao sistema escravista, solapou as suas bases em diversos níveis - econômico, social e militar - e influiu poderosamente para que esse tipo de trabalho entrasse em crise e fosse substituído pelo trabalho livre. (Moura, 1989, p. 22) 


			A experiência de quilombagem mais exaltada pelo Olodum e por quase todo movimento negro é a de Palmares, que durou mais de cem anos, entre os séculos XVI e XVII. Toda a ideologia de que os povos escravizados eram inferiores e incapacitados, é abominada por Moura, no que ele chama de “República de Palmares”, uma experiência complexa e avançada de sociedade que demonstra um espírito de luta incomum e uma capacidade organizacional surpreendente.


			Moura categoriza também outras formas de resistência, como a ideia de associativismo negro, seja pelo dialeto das senzalas, ou o que Gonzalez (2020) chamará “Pretoguês”, rompendo com a estratégia do colonizador de separar os povos dos mesmos lugares, para justamente evitar esse associativismo que poderia representar uma ameaça ao regime. Os escravizados construirão uma nova linguagem, em uma forma própria de se falar o português. Este processo dialético da sociedade interferirá diretamente na língua portuguesa falada no Brasil. Lopes (2021) também fala desse tronco linguístico formado pela contribuição bantu, e tudo isso está presente na musicalidade e atividades desenvolvidas pelo Olodum.


			Outro eixo que Moura traz é o da religiosidade. Nele, aborda as suas diversas formas de manifestação, o fenômeno do sincretismo, o diálogo com o cristianismo “católico” e os seus efeitos para a resistência da identidade negra: ponto de associativismo e de organização que o Olodum também utilizará. É muito perceptível nas ideias de Moura e na formação do Olodum, quando se aponta que um grupo diferenciado como são os negros, fruto da rejeição da classe dominante, força a constituição de grupos específicos para resistência. Moura enfatiza que em uma sociedade em que elementos detentores do poder se julgam brancos e defendem o branqueamento, o negro só poderá sobreviver social e culturalmente, sem se marginalizar, agrupando-se entre si. 


			Por esse motivo, o negro somente se sente específico porque é diferenciado inicialmente pelas classes e grupos sociais brancos, fato que o leva a procurar organizar-se e elaborar uma subideologia capaz de manter a consciência e a coerção em vários níveis. (Moura, 1989, p. 152-153)


			Ao tomar consciência de sua situação de diferenciado, o negro começa a se contrapor a esse regime. A pesquisa propõe mostrar o Olodum com um exemplo contemporâneo desse movimento de rebeldia, como um corpo em movimento em busca de humanidade, através de práticas socioculturais e educativas permeadas por princípios da afrocentricidade, que concebem os africanos e os afrodescendentes nas diásporas como agentes de sua própria cultura e história. Com narrativas epistemológicas afrocentradas, que promovem a desconstrução de linguagens estereotipadas, dos racismos e, sobretudo, ao conhecimento do mundo africano, tentando elaborar novas narrativas de valorização e reconhecimento da cultura e história do negro.


			Considerando a teoria da mobilização social de Bernardo Toro e Nísia Wernek (1996), segundo a qual o reeditor social é quem analisa e interpreta fatos, compreende o entorno social e atua sobre ele, visando transformar a realidade onde está inserido, será possível afirmar que, ao readequar vários conceitos e expor narrativas decoloniais, com credibilidade e legitimidade, o Olodum elabora sua própria mensagem? Seria um reeditor ativo, que frente aos seus diversos públicos pode legitimamente introduzir circunstâncias, propósitos e contar a verdadeira história de seu povo? Dito de outra forma, seria uma “pessoa que tem público próprio” (Toro; Werneck, 1996, p. 24), que é reconhecida socialmente, que tem a capacidade de negar, transformar, introduzir e criar sentidos frente a seu público, contribuindo para modificar suas formas de pensar, sentir e atuar.


			O protagonismo do Olodum é histórico como um movimento educador que produz saberes emancipatórios, oriundos da luta antirracista e promotora da pluriversalidade racial (Gomes, 2017). Mas, será que podemos caracterizar tais condutas como uma pedagogia? Como a Pedagogia Olodum? 


			Apresentar o Olodum como uma pedagogia antirracista é mostrar que o grupo produz uma tomada de consciência pelas letras de suas músicas, pelas atividades socioculturais, pedagógicas e até empresariais, desenvolvidas em Salvador, no Brasil e mundo afora. Dá visibilidade a temas inviabilizados pelo sistema, transmitindo mensagens sofisticadas sobre a condição social que a população negra está submetida, em um processo de conscientização, de luta e também do ponto de vista musical – seu maior instrumento pedagógico –, contribuindo para o rompimento da tradição da música popular brasileira, ao criar um ritmo que evidencia as questões de classe, de gênero, de religiosidade e, evidentemente, de raça, colocadas na gênese da formação da sociedade brasileira.





OEBPS/font/PosterCutNeue-Italic.otf


OEBPS/font/PosterCutNeue-Regular.otf


OEBPS/image/capa.jpg
Y A
mconJ FOTORIAL
4 >

MARA FELIPE








OEBPS/image/rosto.jpg
MARA FELTPE
PEDAGOGIA

Epistemologia
do Samba-reggae





OEBPS/font/TimesNewRomanPSMT.ttf


OEBPS/image/mensagem_ebook.jpg
IMPORTANTE

Cuidamos para que a produgso deste ebook tivesse o mesto padréo
de qualidade das nossas obras impressas. Mas poderd ter variag3o na
apresentagao do contedo de acordo com cada dispositivo e eitura







