

[image: ]




 


[image: ]






             


		


		

			apresentação


			Tiago José Risi Leme


			I. Aspectos biográficos


			 De nobre estirpe e batizado como Fernando, Santo Antônio nasceu em Lisboa, no ano 1195. A informação de que teria nascido no dia 15 de agosto se deve a uma tradição muito antiga.1 Era filho de um cavaleiro do rei de Portugal, Martim Afonso Bulhão,2 que teria ajudado Afonso I a expulsar os muçulmanos de Lisboa, em 1147, e sua mãe se chamava Maria.3 Recebeu sua primeira formação intelectual dos cônegos da catedral de Lisboa. Com aproximadamente quinze anos, ingressou no convento agostiniano de São Vicente, nas imediações de Lisboa, ali vivendo por aproximadamente dois anos. Em seguida, foi morar na comunidade dos cônegos agostinianos de Coimbra, então capital do reino de Portugal. Esteve ali por quase uma década, sendo ordenado sacerdote aos 25 anos de idade. Com os agostinianos, teve uma formação de excelência em teologia e filosofia patrísticas, sobretudo no pensamento de Santo Agostinho. Em 1219, conheceu os franciscanos que estavam a caminho da África, enviados pelo próprio Francisco de Assis a evangelizar os mouros. Os frades italianos tiveram de parar em Coimbra, recebendo da rainha Urraca hospedagem na ermida de Santo Antônio de Olivares.4 Segundo a tradição, é provável que Fernando fosse responsável pela hospedaria do mosteiro agostiniano de Santa Cruz, motivo pelo qual teria tido contato com os freis mendicantes, que costumavam bater às portas dos conventos em busca de alguma esmola ou comida. Esse primeiro encontro com os franciscanos despertou nele uma inquietação pela vida de pobreza e total dedicação ao anúncio do Evangelho e à prática de amor ao próximo. Em 1220, os freis missionários que Fernando havia conhecido foram martirizados na África, despertando enorme comoção nos portugueses, de modo que o príncipe de Portugal, irmão do rei, conseguiu providenciar junto aos mouros o translado dos despojos mortais dos mártires, que foram abrigados na basílica real do mosteiro de Santa Cruz. Nesse momento de grande emoção, Fernando decidiu tornar-se franciscano, com a condição de também ser enviado à terra dos sarracenos e alcançar a glória do martírio.5 Ao vestir o rudimentar hábito franciscano, recebe o nome de Antônio, em homenagem a Santo Antônio do Egito (ca. 251-356), mais conhecido no Brasil como Santo Antão, um eremita dos primórdios do cristianismo, considerado pai do monaquismo cristão. De fato, ao assumir esse nome, Antônio de certo modo estava se dispondo a trazer consigo e assumir como parte de sua história, para o bem dos irmãos, todo um patrimônio espiritual, cultural e teológico que consolidou em seus anos de vida contemplativa segundo a Regra de Santo Agostinho.6  


			Antônio finalmente parte para a região do atual Marrocos, mas fica impossibilitado de pregar, devido a uma misteriosa enfermidade que o obriga a fazer repouso. A doença não se esvai, ele acaba tendo de retornar a Portugal numa embarcação que ventos contrários conduzem, à deriva, até a costa da Sicília, onde se recupera depois de alguns meses. Na festa de Pentecostes do ano 1221, estará pela primeira vez diante de São Francisco, em Assis, aonde haviam acorrido todos os frades para o capítulo geral da Ordem, no qual o Poverello7 os exortou “a mostrar ao mundo a paciência e o bom exemplo”.8 Em Assis, o superior da província franciscana da Emília Romanha, frei Graciano, perguntará a Antônio se é sacerdote e o convidará a acompanhá-lo. Antônio será designado à ermida de Montepaolo, nas imediações de Forli, onde a comunidade dos frades precisava de um padre que celebrasse a Eucaristia. O domínio da oratória por Antônio não é notado pelos confrades, o que acontecerá somente na ocasião de uma ordenação sacerdotal na catedral de Forli, quando seu superior o convidará a pregar sobre o ministério sacerdotal, já que os dominicanos e os franciscanos presentes não se sentiam em condições de fazê-lo. Antônio se esquiva o máximo possível de tal missão. Quando, porém, sobe ao púlpito, desperta a admiração de todos os presentes com a magnificência de sua erudição, o elevado conhecimeno das Sagradas Escrituras e o fulgor de sua espiritualidade: “Aos frades da ermida parecia um padre semianalfabeto e, no entanto, mostrou elevado nível cultural e domínio de palavra e de doutrina”.9 Frei Graciano refere o ocorrido a frei Elias, ministro geral dos franciscanos, que, por sua vez, o dirá a São Francisco, que responderá com a célebre exclamação: “Finalmente também nós temos um bispo”, isto é, “um mestre”.10 A partir de tal reviravolta em sua vida, Antônio passaria a ser convidado a percorrer o Norte da Itália e o Sul da França a fim de pregar a Boa-nova de Jesus Cristo, exortar o clero a uma vida de maior santidade e coerência evangélica, e esclarecer as pessoas sobre a doutrina oficial da Igreja, num momento em que surgiam movimentos de caráter sectário e herético, notadamente o dos cátaros, ou albigenses.11 


			No final de 1223, Antônio foi convidado a dar aulas de teologia em Bolonha. Ele havia persuadido São Francisco sobre a importância de os frades estudarem teologia para que pudessem estar preparados para combater as heresias, algo que os padres seculares tinham dificuldade em fazer.12 Tal aprovação foi escrita de próprio punho por São Francisco, numa carta que chegou até nós: “Frei Francisco a Frei Antônio, meu bispo, saudações. Apraz-me que leias a Sagrada Teologia aos frades, contanto que dentro desse estudo não extingas o espírito da santa oração e devoção, como está contido na Regra”.13 


			Antônio permaneceu em Bolonha por dois anos. Em 1226, foi enviado a Limoges (França) e, em 30 de maio de 1227, encontrou-se em Assis, na festa de Pentecostes, para o Capítulo geral dos Frades Menores. Foi ministro provincial da Província franciscana do Norte da Itália entre 1227 e 1230, função que o obrigava a percorrer as diversas comunidades da região. Foi nessa época que a cidade de Pádua se tornou cara a seu coração; ali ele se hospedava na pequena comunidade franciscana junto à igreja de Santa Maria Mater Domini.14 Serão dois breves períodos que Antônio transcorrerá em Pádua: entre 1229 e 1230, e 1230 e 1231, quando morrerá precocemente, com apenas 36 anos.


			Antônio não se dedicou apenas à pregação, mas também ao cuidado dos pobres e sofredores, como também a restabelecer a paz nas cidades por onde passava, muito marcadas por disputas familiares e políticas. No intuito de defender a dignidade dos mais pobres, convenceu o governante da cidade de Pádua, Stefano Badoer, a promulgar uma lei relativa aos devedores inadimplentes, que na época acabavam presos. A cidade vivia dominada por um sistema de agiotagem que oprimia os mais pobres. Por essa lei, datada de 17 de março de 1231, tais devedores, depois de entregarem os próprios bens, não poderiam ser levados para a prisão. 


			Depois da Páscoa de 1231, seu estado de saúde se agravou muito, em razão dos rigores penitenciais da Quaresma. Retirou-se então em Camposampiero, próximo a Pádua, na propriedade do conde Tiso, abrigando-se à sombra de uma grande nogueira, onde permanecia em profunda oração e conversando com os humildes camponeses da região. Foi nessa ocasião que ele teve a visão de Jesus na forma de uma criança, fato posteriormente testemunhado pelo conde.15


			Em 13 de junho de 1231, muito debilitado pela enfermidade, pediu para ser levado a Pádua, onde desejava morrer. Transportado sobre um carro de boi, acabou falecendo no caminho, numa aldeia chamada Arcella, às portas da cidade por ele tão amada. Deu seu último suspiro proferindo as seguintes palavras: “Vejo o meu Senhor”. 


			Foi sepultado em Pádua, na igrejinha de Santa Maria Mater Domini, que costumava ser seu refúgio espiritual. Menos de um ano depois de sua morte, a fama de santidade e os milagres testemunhados pelos que conviveram com ele foram suficientes para levar o papa Gregório IX a canonizá-lo, em 30 de maio de 1232. Em 8 de abril de 1263, seu corpo foi levado para a basílica construída em sua honra; a missa que marcou esse momento histórico foi celebrada por outro santo franciscano e doutor da Igreja, então ministro provincial da Ordem dos Frades Menores: São Boaventura de Bagnoregio. Em tal ocasião, descobriu-se que sua língua havia permanecido intacta, ao que São Boaventura exclamou: “Ó língua bendita, que sempre glorificaste o Senhor e levaste os outros a glorificá-lo, agora nos é permitido avaliar como foram grandes os teus méritos perante Deus!”.16


			Em 1946, o papa Pio XII proclamou-o doutor da Igreja, com o título de Doctor evangelicus. 


			II. Contextualização histórica dos Sermões de Santo Antônio 


			Santo Antônio redigiu seus Sermões, basicamente, nos últimos dez anos de sua vida, marcados sobretudo por uma intensa atividade missionária e apostólica; assim como outros pensadores e religiosos medievais, ele foi um pregador itinerante, percorrendo cidades como Messina, Assis, Bolonha, Forlívio, Montpellier, Toulouse, Le-Puy, Bourges, Arles, Vercelli, Roma, Pádua, Camposanpiero e Arcella, onde faleceu.17 Segundo Francisco da Gama Caeiro, que redigiu a biografia intelectual de Antônio, os Sermões foram escritos nos últimos quatro ou cinco anos de sua vida.18 


			A fama de santidade de Santo Antônio de certo modo deixou na sombra, para a religiosidade popular e fora dos ambientes franciscanos, sua qualidade de escritor e pensador brilhante, ainda que seus primeiros biógrafos não a tenham omitido. A tradição o considera como fundador da assim chamada “escola franciscana”, da qual outros grandes pensadores medievais fizeram parte, como São Boaventura, o bem-aventurado João Duns Scotus (grande precursor do dogma da Imaculada Conceição), Raimundo Lúlio, Guilherme de Ockham, Rogério Bacon e Pedro Olivi. 


			É importante diferenciar o Santo Antônio que pregava para as multidões do Santo Antônio autor dos Sermões. Segundo a tradição, ele chegava a pregar para milhares de pessoas, que podiam ouvi-lo e entendê-lo perfeitamente, fato esse que se costuma associar ao milagre de sua língua incorrupta, bem como de seu aparato vocal, prodígio evidenciado na última exumação de seus restos mortais, ocorrida em 1981. Sua pregação também foi acompanhada por milagres e prodígios, como aquele que citamos na nota 11. Alguns de seus milagres estão representados magnificamente em altos-relevos esculpidos no mármore que se encontram em sua basílica em Pádua.19 


			De acordo com o estudioso José Francisco Meirinhos, nos Sermões de Santo Antônio “faltam os traços da pregação popular que o celebrizou”, de modo que seus textos evidenciam “sobretudo um exegeta moralizador e um autor ágil e abundante em recursos literários”.20 Assim, percebe-se bem nos Sermões um distanciamento entre o Antônio pregador e o Antônio escritor:


			A obra que possuímos não é seguramente o texto dos sermões arrebatados que Antônio pregava ao povo ou aos clérigos de todas as dignidades, que acorriam a escutá-lo e que justificaram os apodos de arca do testamento e martelo dos hereges. São, sim, o resultado de um trabalho de demorada redação, elaborada e cuidada em todos os pormenores, apesar de aqui e ali parecer que lhes falta ainda uma revisão final de autor que os harmonizasse com o método hermenêutico da quadriga enunciado no Prólogo (§ 5).21


			Os Sermões foram escritos principalmente para ajudar na formação dos franciscanos. Sua função, portanto, estava circunscrita ao âmbito da Ordem à qual o santo pertencia e sua gênese, por sua vez, associada à carta que o próprio São Francisco enviou-lhe, tratando-o carinhosamente como “meu bispo”, e na qual o autorizava a ensinar teologia aos confrades, com a condição de que “por tal estudo não extingas o espírito da oração e devoção”, de modo que o estudo não diminuísse nos frades o amor pela pobreza, a humildade e o serviço aos irmãos.22 Tendo sido o primeiro na Ordem Franciscana a exercer a atividade docente, como demonstram suas primeiras biografias,23 Antônio foi convidado pelos próprios irmãos a empreender o trabalho de redação dos Sermões, para auxiliá-los em seus ministérios de pregadores das Sagradas Escrituras, como se pode depreender das próprias palavras do santo no início do prefácio geral dos Sermões dominicais: “Fi-lo [i.e., concordar os textos compilando] com medo e pudor, porque me sentia insuficiente para tamanha e incomportável responsabilidade; venceram-me, porém, os pedidos e o amor dos confrades, que a tal empresa me compeliam”.24 O Epílogo dos Sermões dominicais também retrata os companheiros de profissão religiosa como os primeiros destinatários deste monumental sermonário: “Eia, portanto, irmãos caríssimos, eu, o mínimo de todos vós, vosso irmão e servo, para vossa consolação, edificação dos fiéis e remissão dos meus pecados, compus, como soube, esta obra dos Evangelhos pelo curso do ano”.25 


			De acordo com uma das primeiras biografias do santo,26 os Sermões festivos foram escritos sob encomenda do bispo de Óstia, o cardeal Rinaldo de Jenne, o que permite datá-los do derradeiro ano de vida de Antônio. Isso demonstra o prestígio de que o santo frade já gozava em vida. De fato, o conjunto dos Sermões constitui uma suma moral, a partir de uma leitura moralizante da Bíblia, tendo como meta a salvação dos fiéis e a conversão dos hereges. Essa suma antoniana não se estrutura como as sumas teológicas da época (divididas em questões, disputas e respostas), entre as quais podemos evocar a mais célebre e prestigiosa delas: a do frade dominicano Tomás de Aquino. A suma moral presente nos Sermões se constitui a partir das leituras bíblicas usadas nas missas dominicais e festivas, sendo regidas, portanto, pelo calendário litúrgico da época. Nesse sentido, “os Sermões são sobretudo um exercício prático da arte de pregar, estruturalmente fundado na exegese bíblica e no uso combinatório das leituras dominicais”.27 


			III. Modo de composição dos Sermões 


			Não se pode dizer com exatidão se os Sermões foram escritos diretamente pela pena de Antônio ou se foram inicialmente ditados e posteriormente receberam acréscimos de citações bíblicas e de autores autorizados pela tradição de Igreja, ou se foram se constituindo a partir de anotações de seus alunos em aula. Não há vestígios de autografia nos manuscritos existentes.28 Não obstante essa incerteza, é possível afirmar que os Sermões receberam uma cuidadosa revisão, “que lhes retirou todos os elementos de oralidade e improvisação”.29 O produto final dos Sermões é formado por citações literais ou citações indiretas, cuidadosamente formuladas, o que permite inferir que o autor tinha acesso às fontes citadas. Isso coloca um problema, pois a Ordem Franciscana, em seus primórdios, não gozava de recursos materiais e, por conseguinte, dificilmente um Studium franciscano daquela época teria uma rica biblioteca à disposição, o que permite conjecturar que Santo Antônio tivesse uma memória extraordinária e que trouxesse consigo as leituras realizadas em seu tempo de formação em Coimbra. De qualquer maneira, não se sabe com exatidão a que ponto e de que modo Antônio atuou no processo de revisão final do texto, completando as referências, por exemplo, ou revisando as citações, uma vez que, enquanto intelectual medieval, “depende sobretudo de copistas ‘funcionários’ (secretários ou discípulos) que estabelecem a mediação entre o ditado ou os esboços de texto lançados em suportes perecíveis (dejetos de pergaminho, tábuas de cera, etc.) e o texto final, copiado segundo uma ordenação e paginação cuidadas, depois da revisão e incorporações de anotações do próprio autor, sempre que essas ocorressem”.30 Segundo B. Pagnin, que estudou o famoso códice do Tesouro, conservado como relíquia na basílica de Pádua, o “texto dos Sermões teria sido copiado dos cadernos de apontamentos pessoais de Antônio por alguém do círculo de scriptores da catedral de Pádua; Antônio, por sua vez, tê-los-ia anotado e daí resulta o texto difundido”.31 Essa hipótese, no entanto, foi contestada por estudos paleográficos mais recentes, segundo os quais as anotações atribuídas à pena de Antônio em tal manuscrito não poderiam ser dele.32


			IV. Três fontes de influência de Santo Antônio nos Sermões


			O conteúdo doutrinal e teológico dos Sermões tem a influência direta de três fontes fundamentais: 1ª) as Sagradas Escrituras, 2ª) os Padres da Igreja e 3ª) os manuais de história natural (principalmente os bestiários medievais).33 Em primeiro lugar, a Bíblia é citada abundantemente nos Sermões, tanto por meio de passagens diretas como pelo uso de paráfrases, contabilizando aproximadamente 6.000 citações em todo o sermonário antoniano. A recorrência à Bíblia tem uma função sobretudo moral, visando legitimar um discurso cujo escopo é, acima de tudo, despertar as consciências dos ouvintes para a conversão (no caso dos pecadores), para o retorno ao caminho da verdade (no caso dos hereges) e para a perseverança na vida sacramental e no exercício da caridade (caso dos confrades de Antônio em fase de formação ao sacerdócio). Com efeito, o método exegético empregado por Antônio era basicamente aquele que ficou conhecido como método da quadriga.34 Este remonta a autores mais antigos, como Agostinho e João Cassiano, como também a autores mais próximos de Antônio, como o beneditino Guiberto de Nogent (1053-1130), e preconizava para a interpretação bíblica quatro estágios hermenêuticos: 1) a leitura histórica ou literal do texto, focalizando os eventos históricos narrados; 2) a leitura alegórica, que, de modo geral, identificava os acontecimentos ou personagens do Antigo Testamento como figuras dos acontecimentos e personagens do Novo Testamento (assim, por exemplo, Moisés conduzindo o povo judeu à Terra Prometida é figura do Cristo Salvador, que se revelou como o único Caminho que nos leva ao Pai); 3) a leitura tropológica ou moral, que tinha como foco a edificação e a conversão por meio da apresentação de exemplos a serem seguidos ou evitados; 4) a leitura anagógica ou escatológica, que apontava para os fins últimos do cristão (a salvação ou a condenação eternas).35 Outro método de interpretação bíblica usado por Antônio nos Sermões é o da concordância bíblica, em que “textos bíblicos são expostos em consonância uns com os outros”, proporcionando “ao orador a faculdade de expor aos ouvintes a doutrina aceita como autêntica Palavra de Deus, evitando-se, assim, interpretações e testemunhos equivocados”.36  


			Dentre os Padres da Igreja, que tiveram influência direta sobre o pensamento de Antônio, destaca-se, em primeiro lugar, Santo Agostinho, cuja obra A doutrina cristã serviu como verdadeiro manual da arte de pregar durante toda a Idade Média, dominando a teoria da pregação desde o século V.37 Agostinho delimita três estilos de eloquência, que remontam a Cícero e constituem três objetivos da pregação: o simples, que visa informar ou transmitir o conhecimento; o temperado, com o objetivo de agradar ou de louvar; e o sublime, visando despertar a compunção pelo pecado e a conversão.38 Outra influência patrística marcante em Antônio foi a do papa São Gregório Magno, sobretudo por meio de suas obras Regra pastoral, “que versa sobre o ofício sacerdotal de forma geral, e reserva uma posição de destaque para a predicação, vista como uma das obrigações essenciais dos clérigos”,39 e Moralia in Job, um comentário moral sobre o livro de Jó, focalizando oito pecados capitais. 


			Por fim, os bestiários medievais como terceira fonte de influência dos Sermões remontam aos tratados de história natural da Antiguidade, como a História dos animais, de Aristóteles, e a Historia naturalis de Plínio, o Velho, e consistem em “textos alusivos que tomam os bichos como imagens, metáforas, representações deformadas dos seres humanos. Como tais, permitem aos homens um distanciamento em relação a si mesmo que o torna desarmado para absorver, sem maiores defesas narcísicas, as intenções críticas moralizantes que neles se expressam”.40 Os bestiários medievais também foram influenciados diretamente por livros bíblicos como o de Jó, em primeiro lugar, mas também o dos Salmos, o de Daniel e o do Apocalipse. O primeiro bestiário, intitulado Fisiólogo, data do século II d.C. e surgiu na cidade de Alexandria. Os bestiários medievais tinham como principal característica a diferenciá-los dos tratados de história natural a presença de lições morais projetadas a partir do simbolismo animal, que permitiam estabelecer um paralelo entre as realidades transcendentes (ou espirituais) e aquelas imanentes (ou materiais), a fim de que o mundo visível fosse interpretado como um livro escrito por Deus, assim como a Bíblia.41 


			Segundo Glícia Campos, que fez um estudo magistral sobre os Sermões de Santo Antônio, “um dos principais instrumentos utilizados nos sermões que empregam o bestiário medieval é a alegoria”.42 A autora compreende alegoria a partir da definição do crítico literário e professor titular do Departamento de Teoria Literária da Faculdade de Letras da Universidade de São Paulo João Adolfo Hansen, segundo o qual “o conceito de alegoria está intrinsecamente associado à noção de metáforas sucessivas, fundamentadas em uma relação de analogias entre duas ideias”.43 Nesse sentido, as alegorias provenientes dos bestiários medievais e da própria Bíblia tinham como objetivo, para Santo Antônio, “difundir os valores professados pela fé cristã, considerando o agrado do receptor/ouvinte”.44


			V. Breve consideração sobre a história do ano litúrgico até a época de Santo Antônio


			Não será aqui o lugar de explanar exaustivamente acerca do ano litúrgico na época de Santo Antônio. Contudo, não podemos deixar de acenar para o fato de que o leitor contemporâneo dos Sermões de Santo Antônio nem sempre encontrará correspondência entre os textos litúrgicos lidos nas celebrações eucarísticas no tempo de Santo Antônio e aqueles lidos em nossas celebrações, marcadas principalmente pela reforma litúrgica iniciada pelo papa Pio XII e concretizada por Paulo VI, depois do Concílio Vaticano II. 


			O ano litúrgico, até alcançar sua configuração atual, foi se modificando através dos séculos. O que jamais mudou foi seu foco e perspectiva primordiais: o Mistério Pascal, uma realidade que ultrapassa nossa compreensão e nos transcende, e que, apesar da simplicidade de seu enunciado – Cristo se encarnou no seio da Virgem Maria, morreu e ressuscitou, e há de vir em sua glória, para julgar os vivos e os mortos –, tem implicações teológicas e espirituais inesgotáveis.45 Assim, o ano litúrgico poderia ser definido como um ciclo anual que abrange os diferentes aspectos do Mistério Pascal, permitindo uma vivência sequencial de tal Mistério e uma imersão nele que se faz por etapas, “sem perder de vista a unidade do conjunto”.46 Sobre o ano litúrgico, assim se refere a Constituição Conciliar Sacrosanctum Concilium sobre a Sagrada Liturgia: 


			A santa mãe Igreja considera seu dever celebrar, em determinados dias do ano, a memória sagrada da obra de salvação do seu divino Esposo. Em cada semana, no dia a que chamou domingo, celebra a Ressurreição do Senhor, como a celebra também uma vez por ano na Páscoa, a maior das solenidades, unida à memória da sua Paixão. Distribui todo o Mistério de Cristo pelo correr do ano, da Encarnação e Nascimento à Ascensão, ao Pentecostes, à expectativa da feliz esperança e da vinda do Senhor. Com essa recordação dos Mistérios da Redenção, a Igreja oferece aos fiéis as riquezas das obras e merecimentos do seu Senhor, a ponto de os tornar como que presentes a todo o tempo, para que os fiéis, em contato com eles, se encham de graça (n. 102). 


			O ano litúrgico não nasceu com as primeiras comunidades cristãs, mas foi se constituindo progressivamente, para assumir, no século VIII, uma configuração mais próxima daquela que conhecemos hoje. De fato, nos primórdios do cristianismo, o domingo, enquanto Dia do Senhor, era o eixo celebrativo em torno do qual orbitava o tempo litúrgico dos primeiros cristãos. Cada domingo era compreendido como a “unitotalidade do Mistério de Cristo morto e ressuscitado” e “celebrado pela assembleia eclesial e a Eucaristia”.47 O ano litúrgico se estabeleceu a partir de dois ciclos anuais principais: o ciclo da Páscoa e o ciclo do Natal. O primeiro se consolidou no século II e teve o acréscimo de um tempo de preparação (inicialmente um triduum, de três dias, e posteriormente uma “quarentena”, ou Quaresma), e de um tempo de regozijo, “cinquenta dias de alegria”, que se estende da Páscoa à Ascensão do Senhor. O ciclo do Natal remonta ao século IV e também se configurou a partir de um tempo de preparação (que deu origem àquele que conhecemos como o tempo do Advento do Senhor) e um tempo de prolongada alegria (tempo do Natal).48 


			Na época de Santo Antônio, começam a se constituir os textos litúrgicos que deram origem ao que hoje conhecemos como Missal Romano e aos nossos Lecionários, ainda que a disposição e a seleção dos textos bíblicos não sejam as mesmas da época atual, marcada pela reforma litúrgica do século XX, a partir da qual se estabeleceu aquela que ficou conhecida como “missa de Paulo VI”.49 De acordo com Josef Andreas Jungmann, na seção “A missa na época gótica”, em sua obra magistral Missarum Sollemnia:


			No século XI prevaleceram ainda claramente as forças da comunidade, no que diz respeito à vida eclesial e litúrgica. [...] A missa conventual diária que era celebrada, como acontecia nos mosteiros, como coroação da liturgia das horas na presença de toda a comunidade dos clérigos, representa o ápice da liturgia. Os ordinários da missa e as rubricas dos livros litúrgicos tratam quase exclusivamente desta liturgia comunitária; nela, o celebrante aparece quase sempre acompanhado por um diácono e subdiácono, embora a celebração privada fosse conhecida. Mas o principal é que toda a disposição dos textos litúrgicos continua ainda orientada para a cooperação de vários liturgos. O sacerdote precisa somente do sacramentário. O lecionário e o antifonário continuam sendo livros separados deste, destinados para a mão de quem foi encarregado com a leitura ou com o canto. Essa situação continua sendo a predominante até aproximadamente o século XII. Nesta época começa a se impor uma nova ordem dos livros litúrgicos, por meio da qual o sacerdote pode assumir também as funções do leitor e do grupo dos cantores, e assim desempenhar seu ministério também independentemente deles. [...] No século XIII, o missal integral prevalece sobre o sacramentário.50 


			Aqui podemos estabelecer um paralelo com a biografia de Santo Antônio, remetendo à ocasião em que a comunidade franciscana de Montepaolo, na Emília-Romanha, precisava de um sacerdote que presidisse as celebrações da Eucaristia. É provável que os confrades de Antônio não tivessem percebido sua imensa erudição até o evento do discurso na ordenação presbiteral na catedral de Forli pelo fato de seu papel na celebração eucarística ainda estar restrito, naquela circunstância, como frade recém-chegado, ao uso do sacramentário. 


			VI. Sobre esta tradução dos Sermões


			Os Sermões de Santo Antônio publicados pela Paulus em quatro volumes, na Coleção Clássicos do Cristianismo, foram traduzidos do original latino por Paulo Augusto da Silva, a partir da versão on-line disponível no site oficial da basílica de Santo Antônio em Pádua,51 com exceção dos Sermões para o Primeiro Domingo da Quaresma, Quinto Domingo da Quaresma e Quinta-feira Santa (que se encontram no vol. I), traduzidos por Tiago José Risi Leme, a partir da versão italiana disponível no mesmo site.52 Assim, o volume I compreende os Sermões do Domingo da Septuagésima a Pentecostes; o volume II, os Sermões dos Domingos depois de Pentecostes; o volume III, os Sermões do Primeiro Domingo do Advento ao Terceiro Domingo depois da Oitava da Epifania; e o volume IV, os Sermões Marianos e Festividades diversas.    


		




             


		

			


			I DOMINGO DO ADVENTO


			Prólogo


			Rendemos nosso preito de louvor e ação de graças ao Deus Uno e Trino, pois que, com sua ajuda, chegamos, com nossos sermões, ao Primeiro Domingo do Advento do Senhor. Lembramos que, durante todo o Advento a Igreja convida-nos a ler a profecia de Isaías. Na medida em que o Senhor nos conceda, colocaremos em paralelo os diversos versículos desse profeta com os tópicos dos Evangelhos do tempo próprio do Advento e das respectivas epístolas. 


			Temas dos sermões


			

					
O Evangelho do primeiro domingo do Advento, que será divido em quatro tópicos, é: “Haverá sinais no sol e na lua”.53 Começaremos com um sermão para os penitentes ou os religiosos, com: “Naquele dia, o rebento do Senhor”.54 Nosso segundo sermão será sobre a confissão: “A glória do Líbano” ou “Naquele dia o Senhor rapará”55 [primeiro tópico]. Depois falaremos da Anunciação ou da Natividade do Senhor, com: “Vi o Senhor” e: “O oleiro sentado”. Em seguida, falaremos sobre a Paixão do Senhor e de suas cinco chagas, com: “Haverá cinco cidades” [segundo tópico]. O tema do sermão seguinte visará os religiosos e penitentes, com: “Moisés tomou o sangue”.56 Depois vem uma alocução para os enclausurados com: “A glória do Líbano virá sobre ti” (Is 60,13). Também: “No ano em que faleceu o rei Ozias”.57 O próximo tema será contra os apregoadores e sábios deste século, com: “Naquele dia o homem lançará” (Is 2,20). Falaremos também da toupeira e do morcego.



					
Vem, em seguida, um sermão aos penitentes, com: “Levanta-te, levanta-te” [terceiro tópico]. O tema do sermão seguinte será o momento da morte ou a sepultura do falecido, com: “Olhando para cima”. Também contra os luxuriosos e gulosos, com: “Vós vos envergonhareis dos jardins”58 [quarto tópico]. Teremos ainda um sermão sobre o dia do Juízo e da condenação dos pecadores, com: “A terra será arrasada”,59 também: “Uivai, porque o dia está próximo”;60 “O Senhor sai como um herói”61 e “a espada do Senhor está cheia de sangue”.62



			


			Exórdio


			Sermão aos penitentes e religiosos


			A confissão 


			1. Sentido alegórico. Naquele tempo: Disse Jesus a seus discípulos: “Haverá sinais no sol, na lua e nas estrelas...” (Lc 21,25).


			Disse Isaías: “Naqueles dias, o rebento do Senhor cobrir-se-á de glória e magnificência, e o fruto da terra será esplendoroso” (Is 4,2). Este versículo será aplicado, em primeiro lugar, do ponto de vista alegórico, ao Verbo Encarnado e, em seguida, ao pecador convertido. 


			Sentido alegórico. “Naquele dia” quer dizer “no tempo da graça”, tempo no qual aqueles que estão sentados nas trevas (cf. Mt 4,16) foram iluminados pela “efusão da luz eterna” (Sb 7,26). Nesse dia, diz Isaías com certeza profética, “haverá um rebento do Senhor”, isto é, o Filho do Pai, que a Virgem Maria, como a árvore da vida, fez brotar no Natal. Assim diz Isaías (45,8): “Orvalhai, ó céus, lá do alto”. A respeito, temos um comentário: Que venha Gabriel e envie-nos o orvalho, isto é, faça seu anúncio. “E as nuvens chovam o justo”, isto é, os profetas, para que, irrigando nossos corações com a chuva da salvação, anunciem o nascimento de Cristo. “Abra-se a terra”, isto é, que Maria se abra para crer e assim “germine o Salvador” (Is 45,8). Ele cobriu-se “de magnificência”, pelo lado de sua pregação e pela realização de milagres e “de glória”, por causa da ressurreição. Ele é o “fruto da terra”, isto é, da bem-aventurada Virgem, cheio de esplendor em sua ascensão. 


			Quanto à magnificência dos milagres, diz Isaías (35,4-6): “O próprio Deus virá para nos salvar. Então abrir-se-ão os olhos dos cegos e os ouvidos dos surdos. Então o coxo saltará como o cervo e a língua dos mudos será solta”. Quanto à glória da ressurreição, ele diz, quando fala sobre os apóstolos: “Eles verão a glória do Senhor e o esplendor de nosso Deus” (Is 35,2). Como diz João (Jo 1,14): “Vimos sua glória, a glória que o Unigênito recebeu do Pai...”. E do esplendor da ascensão, o Pai diz, por meio de Isaías, no ponto em que este fala do Filho (Is 52,13): “Eis que meu servo prosperará, será exaltado e se elevará, e será grande em esplendor”.63 O Filho é chamado de servo do Pai, porque lhe foi obediente até a morte. 


			2. Sentido moral. “Naquele dia”. Durante o dia, o sol brilha sobre a terra. Quando o sol da graça ilumina a terra, isto é, o espírito do pecador, ela faz brotar o rebento do Senhor, expressão com a qual se designa a confissão. Assim diz Isaías (55,10): “A chuva e a neve descem do céu e para lá não voltam sem terem irrigado a terra, tornando-a fecunda e fazendo-a germinar, dando semente ao semeador e pão ao que come”. A chuva e a neve figuram a graça do Espírito Santo. Podes ler mais a respeito da neve no Evangelho: “Jesus tomou consigo Pedro, Tiago e João...”64 (Segundo Domingo da Quaresma). 


			A graça é como a chuva e a neve, que descem do céu, isto é, a divina misericórdia desce e inebria a terra, isto é, o pecador afeito às coisas da terra, para que ele se torne insensível a elas, contrito até as lágrimas e desnude o segredo de seu pecado. São estes os três efeitos dessa embriaguez: tornar insensível, provocar as lágrimas e pôr o segredo a descoberto. “E fecunda-a”, com o espírito de pobreza, da qual diz Isaías (35,15): “Seja derramado sobre nós o espírito do alto”, para que não se abrase contra ela a sede, a cupidez (cf. Jó 18,9).65 “E a faça germinar, de modo magnífico, o que acontece, quando o pecador, arrependido de tudo o que cometeu e de tudo o que omitiu, dá ao semeador, isto é, ao penitente, a semente das boas obras, que ele semeia entre lágrimas. E dá “o pão a quem come”, pois colhe em meio à alegria (cf. Sl 125,5). Portanto, “naquele dia, o rebento do Senhor cobrir-se-á de magnificência”. E logo se diz: “de glória”. Do rebento da contrição brota a glória da confissão, da qual Isaías (35,2) diz ao penitente: “A glória do Líbano lhe será dada, bem como a beleza do Carmelo e de Saron”. Por Líbano indica-se a inocência. O Carmelo indica a circuncisão. O nome “Saron” interpreta-se como sendo o estribilho de tristeza. São os três aspectos da confissão: devolve a inocência à alma, circuncidando-a de todo supérfluo, enquanto chora intensamente e canta tristemente: “Minha alma está triste até à morte” (Mt 26,38). “Quando a mulher está para dar à luz, entristece-se” (Jo 16,21).


			A respeito da recuperação da inocência por parte da alma, diz Isaías (4,4): “O Senhor  lavará a imundície das filhas de Sião, bem como o sangue de Jerusalém, do meio dela, pelo fogo de seu julgamento, sopro de fogo abrasador (...)”. Essa imundície é a impureza dos pensamentos. Deles diz Jeremias (Lm 1,9): “Sua impureza cobre seus pés”,66 isto é, suas disposições sensuais. O sangue designa a luxúria da carne. É essa luxúria que o Senhor lava das filhas de Sião, isto é, das almas, ou seja, da Igreja, “pelo fogo de seu julgamento”, a saber, da confissão, na qual o penitente julga-se a si mesmo e se condena. E “no sopro do fogo abrasador”, isto é, da contrição, que incendeia a alma e a leva às lágrimas da compunção. 


			Isaías fala assim das coisas supérfluas, que devem ser eliminadas na confissão (7,20): “Naquele dia, o Senhor rapará, com uma navalha afiada e alugada daqueles que estão para além do rio,67 a cabeça e os pelos das pernas e toda a barba”. A navalha, que faz o homem barbeado parecer mais novo, é a confissão, que rejuvenesce o espírito da pessoa. Assim lemos em Jeremias (4,3): “Arroteai para vós um campo novo e não semeeis entre espinhos”, para que estes não sufoquem a palavra da confissão (cf. Lc 8,7). Essa navalha é afiada e alugada. Ela é afiada, porque excisa o pecado e suas circunstâncias. E é alugada, porque o próprio pecador, na obra de sua salvação, deve alugá-la pelo preço da dedicação e da humildade. “O Senhor rapará a cabeça” daqueles que “estão para além do rio” ou que atravessaram o rio, isto é, o batismo. A cabeça e as pernas lembram o princípio e o fim da vida, e a barba designa a força das boas obras. Com a lâmina afiada da verdadeira confissão, o Senhor rapa os vícios do penitente, aqui significados nos pelos. O Senhor os elimina do começo, isto é, de quando entra, até a sua saída da vida. Rapa-lhe também toda a barba, para que não se ufane de suas boas obras como se fosse seu único autor. De fato, devemos confiar naquele que nos fez e não nas coisas que nós fazemos. Aquele que nos fez é totalmente bom, é o sumo bem. Aquilo que fazemos é como um trapo imundo68 (cf. Is 64,6). Atenta tu também em que tipo de bem colocarás tua confiança. O verdadeiro bem está no Senhor Jesus, do qual diz o Salmo (118,6): “Bom és tu, ó Senhor”. 


			


			Igualmente diz Isaías (15,5), sobre o estribilho de tristeza: “Sobem a chorar a ladeira de Luit, e pelo caminho de Horonaim ergue-se um pranto aflitivo”. 


			Podes ler mais sobre esse tema no Décimo Domingo depois de Pentecostes, parte III.


			Continuação, com o versículo já citado. “O fruto da terra será esplendoroso”. O fruto da terra é a satisfação da penitência. Dele diz Isaías (27,9): “E este será o fruto, que seja afastado seu pecado”. O fruto da penitência será esplendoroso, se o penitente for humilde. O verdadeiro penitente humilha-se perante o sol esplendoroso e humilde que é Cristo, que encobriu o esplendor natural de sua luz, com a vestimenta rude de nossa mortalidade. Por isso está dito no Evangelho de hoje: “Haverá sinais no sol...”. 


			3. Considera que são quatro as vindas do Senhor.


			A vinda primeira foi na carne, da qual se diz: “Eis, virá o grande Profeta: ele renovará Jerusalém” (antífona de Laudes, do Primeiro Domingo do Advento).


			A segunda vinda realiza-se na mente; de fato, se diz: “Viremos a ele e faremos nele nossa morada” (Jo 14,23).


			A terceira vinda acontecerá no momento da morte; de fato, se diz: “Feliz aquele servo que o senhor, ao chegar, encontrar assim ocupado” (Lc 12,43).


			A quarta vinda se realizará na glória; lemos no Apocalipse: “Ele vem com as nuvens, e todos os olhos o verão” (Ap 1,7).


			Essas quatro vindas são indicadas nas primeiras quatro palavras deste santo Evangelho: consideremos singularmente.


			Na antífona de entrada da missa de hoje se reza: “A ti, Senhor, minha alma se eleva” (Sl 24,1), e lê-se o texto da Carta de Paulo aos Romanos: “Já é hora de acordarmos do sono” (Rm 13,11). Confrontaremos essa passagem da Carta aos Romanos com a vinda primeira, e também com a segunda, a que ocorre na mente. E a antífona de entrada, vamos confrontá-la com a terceira e a quarta vindas.


			Consideremos primeiramente a primeira vinda. 


			I. A primeira vinda de Cristo: A encarnação 


			4. “Haverá sinais no sol e na lua”. O sol, portador de um brilho único, é Jesus Cristo, que é o único a habitar a luz inacessível (cf. 1Tm 6,16). Em comparação com seu esplendor, isto é, com sua santidade, ofusca-se a glória de todos os santos. Não debalde diz Isaías (64,6):69 “Todos nós éramos como pessoas impuras”, isto é, como os leprosos, “todos nós como um trapo imundo”, eis nossa justiça. O Apocalipse (6,12) diz que esse sol tornou-se “preto como um saco de crina”. Com efeito, ele cobriu o brilho de sua divindade com o pano de saco de nossa humanidade. Assim lemos no Salmo (68,12): “Visto-me com pano de saco”. E por que te vestes de pano de saco, ó Filho de Deus? Assim devia vestir-se, não quem é do céu, e sim quem é o réu, não o Criador, mas o pecador. Esta devia ser a veste do penitente e não daquele que perdoa os pecados. Por que te vestes de pano de saco? É profunda e variada a carência do pecador. Pois o Senhor disse: “Arrependo-me de ter feito o homem” (cf. Gn 6,7), isto é, atormenta-me haver criado o homem. Assim disse Isaías (43,24): “Com teus pecados, fizeste de mim um escravo, cansaste-me com tuas iniquidades”. E ainda (1,14): “Cansei-me desse fardo”. 


			Então: “O sol tornou-se preto como um saco de crina”. Com efeito, sob a veste da carne esconde-se o esplendor da eterna luz (cf. Sb 7,26). Vamos de novo a Isaías (45,14-15): O renovo da vida “é Deus e, fora de ti, não existe Deus algum. Na verdade, és um Deus que se esconde, ó Senhor Deus de Israel, salvador”. Temos ainda (Is 53,3):70 “Seu rosto está como escondido”. Adequadamente se diz “escondido”, pois o anzol da divindade estava escondido debaixo da isca da humanidade, para, como disse Isaías, matar o Leviatã,71 que vive no mar, isto é, o diabo no mundo salobro e amargo (Is 27,1). Lemos no Livro de Jó (40,19): “Capturará Beemot diante dos olhos, como com um anzol”. O humilde captura o soberbo, nosso menino captura a antiga serpente. De novo Isaías (11,8): “A criança de peito poderá brincar junto à cova da áspide e a criança pequena porá a mão na cova da víbora”. Nosso menino, envolto em faixas, deitado no presépio (cf. Lc 2,7.12), esmagou com a mão de seu poder a áspide e a víbora, isto é, o diabo, na toca ou na caverna, ou seja, na consciência dos pecadores. 


			Portanto, o “sol tornou-se preto como um saco de crina”. Ó primeiro! Ó último! Ó esplendoroso! Ó humilde e desprezado! Uma vez mais diz Isaías (53,4): “Nós o tínhamos por imundo, castigado por Deus e humilhado”. 


			5. Da humildade de Cristo, tens um paralelo com o próprio Isaías (6,1): “Vi o Senhor assentado sobre um trono alto e elevado”. Vejamos o que significam o gesto do Senhor ao se assentar e o trono alto e elevado. 


			O gesto do Senhor ao assentar-se é a humilde inclinação da divindade, na direção da humanidade. Assim lemos no Livro do Eclesiástico (38,29):72 “Assim também acontece com o oleiro, quando se assenta para fazer o trabalho girando a roda com os pés e dedicando total cuidado à sua obra”. O oleiro é o Filho de Deus, do qual lemos no Salmo (32,15): “Ele forma o coração de cada um”. Ele assentou-se, isto é, humilhou-se assumindo a carne, “sempre zeloso de sua obra”, isto é, a nossa salvação. Sempre de novo Isaías (28,21): [O Senhor levantar-se-á] “para fazer sua obra, sua obra singular. Ele vai concluir sua obra, uma tarefa insólita”. São Gregório nos ensina: Ele veio ao mundo para completar sua obra: redimir o gênero humano. Mas é uma obra singular, pois não compete à divindade receber cusparadas, ser flagelada, ser crucificada. Por isso, ele gira a roda de nossa natureza com os pés de sua humanidade. Nossa natureza corria para a morte e por isso, antigamente, lhe havia sido dito: “Tu és pó e ao pó voltarás” (cf. Gn 3,19). Agora, todavia, lhe é dito: “Agora és feliz e tudo te correrá bem” (Sl 127,2). Os Evangelhos patenteiam mui claramente com quanta solicitude preparou-se por trinta e três anos para poder completar sua obra. Assim diz o Salmo (61,5): “Sedento, corri”. Tamanha era sua sede, que correu para a cruz, como para uma fornalha, onde daria rigidez e consumação a sua obra, sem sequer responder a Pilatos, para não atrasar mais a obra de nossa salvação.


			6. “O trono” etc. Trono firme é a própria humanidade de Cristo que se eleva estável e sólida, sustentada por sete colunas. Voltemos a Isaías (4,1): “E naquele dia, sete mulheres lançarão mão de um homem e lhe dirão: ‘Comeremos do nosso pão e nos vestiremos às nossas custas. Apenas seja-nos permitido usar teu nome. Livra-nos de nossa humilhação’”. As sete mulheres simbolizam os sete dons do Espírito Santo, porque ninguém pode ser gerado para Deus, a não ser pelo Espírito Santo. O homem é Cristo, o único isento de pecado, que os sete dons seguram com firmeza, para que não o percam. Nenhum dos homens que viveram, com exceção de Cristo, foi tomado pelos sete dons. Com efeito, não existe homem algum isento de pecado. Em todos os outros, o Espírito encontra um pouso de tribulação e não uma tenda para seu repouso. Ele estava presente nos profetas e em outros homens justos, que, no entanto, eram pecadores. Por isso esteve neles, mas não permaneceu neles. Por isso, no Evangelho de João (1,33), encontramos algo que só é dito do próprio Cristo: “Aquele sobre quem vires descer e permanecer o Espírito é o que batiza”. 


			Portanto, “lançam mão de um homem e lhe dizem: comeremos nosso pão...”. Um comentário lembra que quem tem pão e roupas de nada mais precisa. “Comeremos nosso pão e nos vestiremos às nossas custas”. Isso significa ter o Espírito Santo, juntamente com o Pai e o Filho e, consequentemente, de nada carecer. “Apenas seja-nos permitido usar o teu nome”. Por tua causa, sejam chamados cristãos aqueles que desejam repousar em nossa tenda. “Livra-nos de nossa humilhação”, para que não continuemos a obrigar a mudar de pouso esses dons, que são expulsos dos corações dos homens pelo mau cheiro dos vícios. 


			7. Portanto, a humanidade de Jesus Cristo, na qual se assentou como em um trono, isto é, humilhou-se, a divindade foi alta e elevada. Foi alta, pela sua incomparável santidade de vida. Por isso João (3,31) diz: “Aquele que vem do alto está acima de todos”, pela excelência de vida. Isaías diz sobre ele (7,15): “Ele se alimentará de manteiga73 e de mel, até que saiba rejeitar o mal e escolher o bem”. 


			Sabemos que se podem fazer duas coisas com o leite da ovelha: a manteiga e o queijo. A manteiga é doce e gorda. O queijo é duro e seco. Adão era a ovelha, cuja natureza, antes do pecado, era como a manteiga, em razão da inocência e da pureza. Depois do pecado, tornou-se como o queijo, duro e seco. Assim lemos: “O solo será maldito”, isto é, tua carne será maldita e produzirá para ti “espinhos e cardos”, por teu próprio trabalho (cf. Gn 3,17-18). Ao vir o Emanuel, aquele que a Virgem concebe e dá à luz, ele se alimenta, não de queijo, mas de manteiga, pois tomará a carne não corrompida ou subjugada pelos vícios, mas tomará a puríssima carne da carne da puríssima Virgem Maria. Ele comerá o mel que vem do alto, no qual está designada a sublimidade da sua vida. 


			A humanidade de Cristo foi elevada no patíbulo da cruz. Ele mesmo diz no Evangelho de João (12,32): “Quando eu for elevado da terra, atrairei a mim todas as coisas”, com o gancho da cruz, na qual o nosso sol foi encoberto com o pano de saco de nossa humanidade e recebeu cinco sinais. Por isso se diz: “Haverá sinais no sol”. 


			8. Os sinais no sol foram as cinco chagas no corpo de Cristo. Estas são as “cinco cidades da terra do Egito, que falam a língua de Canaã”. Uma delas será chamada “cidade do sol” (Is 19,18). O Egito lembra a tristeza e as trevas. A terra do Egito é a carne de Cristo, que se encheu de tristeza, como lemos na Carta aos Hebreus (5,7): “Apresentou pedidos e súplicas com veemente clamor e lágrimas”, em meio a trevas, como diz o Salmo (142,3): “Faz-me habitar nas trevas, como os que estão mortos para sempre”. Nesta terra existiram as cinco cidades, isto é, as cinco chagas, que são cidades de refúgio. Todo aquele que nelas se refugiar ficará livre da morte. Foge, pois, para essas cidades fortificadas. Quem for encontrado fora delas morrerá. É o que vemos no Livro do Gênesis, que toda carne encontrada fora da arca foi destruída pelas águas do dilúvio (cf. Gn 7,21-23). Portanto, fora da arca não há vida. Refugia-te, pois, dentro dela, como fez Rute, a quem Booz diz no livro que lhe leva o nome (Rt 2,12): “Receberás uma retribuição da parte do Senhor Deus de Israel, a quem buscaste e sob cujas asas buscaste refúgio”. Com o braço estendido na cruz, como se fossem duas asas, Cristo acolhe os que nele se refugiam e esconde-os da perturbação do demônio, nas profundezas de suas chagas. 


			Continuação. “Falam a língua de Canaã”, que significa “transformada”. De fato, as chagas de Cristo, como uma linguagem transformada, falam por nós ao Pai, pedindo não a vingança, mas a misericórdia. Assim diz o Apóstolo na Carta aos Hebreus (12,22.24): “Vós vos aproximastes de Jesus, o mediador da Nova Aliança e do sangue da aspersão, que fala melhor que o sangue de Abel”. O sangue de Abel clama por vingança, o de Cristo clama por misericórdia. Por isso, São Bernardo ensina: “Ó homem, tens seguro acesso a Deus, pois encontras a mãe à frente do Filho e encontras o Filho à frente do Pai. A mãe mostra ao Filho os seios que o amamentaram e o Filho mostra ao Pai seu lado e suas chagas. Não haverá recusa alguma diante de tantos sinais de tamanho do amor”. 


			Retomemos. “Uma delas será chamada cidade do sol”. A chaga do lado do Senhor é a cidade do sol. Ao ser aberto o lado do Senhor, abriu-se para nós a porta do paraíso, pela qual se irradiou sobre nós o esplendor da eterna luz. A história natural ensina que o sangue tirado do lado da pomba remove as máculas dos olhos. Assim o sangue tirado do lado de Cristo pela lança do soldado iluminou os olhos do cego de nascença, isto é, do gênero humano. 


			9. A primeira perícope da epístola de hoje faz um paralelo com esse primeiro advento. “Já chegou a hora de acordar” (Rm 13,11). Na última vinda de Cristo, “as trombetas soarão e os mortos ressurgirão” (1Cor 15,52). Na primeira vinda, soou a trombeta da pregação: “Já chegou a hora” etc. Esta hora é o ano da benignidade, o tempo da plenitude, no qual Deus enviou seu Filho, nascido de mulher, nascido sob a Lei (cf. Gl 4,4). Levantemo-nos, pois, do sono, isto é, do apego às coisas do mundo, das quais diz Isaías (56,10): “No sonho, veem coisas inúteis e gostam de dormir”.74 E as coisas fúteis são os bens temporais, que fecham os olhos do coração para a contemplação das realidades eternas. As ilusões das coisas temporais, que enganam aqueles que dormem, são dissipadas na primeira hora do dia, isto é, ao nascer do sol. O pano de saco, as faixas toscas, com as quais ele foi envolvido e reclinado pequenino no presépio, convidam-nos a expulsar tais ilusões. Já chegou a hora de despertarmos desse sono. Mas ai de nós, que nessa hora, não o conseguimos, porque não queremos vigiar com o Senhor. O Senhor permaneceu vigilante, como lemos em Jeremias (1,11): “Vejo um ramo vigilante”. Jesus Cristo foi o ramo flexível pela obediência e humildade, simples pela pobreza, virtudes que compunham sua vigilância. Os que têm riquezas caíram no sono (cf. Sl 75,6), mas as riquezas dos homens justos, isto é, sua humildade e sua pobreza, vigiam com o Senhor e, por isso, podem dizer com verdade: “Nossa salvação está mais próxima agora do que quando abraçamos a fé” (Rm 13,11). Salomão assim diz no Livro dos Provérbios (4,18): “A vereda do justo brilha como a aurora e avança até que se faça pleno dia”.75 Quando abraçamos a fé, vimos a luz da aurora e a nossa salvação está mais próxima: é pleno dia. A luz da aurora foi a Encarnação do Verbo, que nos trouxe a fé. O pleno dia é sua paixão, que torna a nossa salvação mais próxima. De que nos valeria o ter nascido, se não tivéssemos sido redimidos? (Missal Romano, Sábado santo: “Praeconium paschale”).76


			Irmãos caríssimos, humildemente, supliquemos àquele que, em sua primeira vinda, cobriu-se com pano de saco e que se marcou com os sinais da Paixão, para interceder por nós. Que ele nos faça despertar do sono e vigiar em sua companhia, até que mereçamos tomar posse da herança da salvação eterna, em sua última vinda. Tal no-lo conceda, ele que é bendito pelos séculos. Amém. 


			II. A segunda vinda de Cristo no espírito humano


			10. Abordamos agora a segunda vinda. “Haverá sinais na lua”.77 Os sinais que se darão na lua são aqueles descritos por João no Livro do Apocalipse (6,12): “A lua inteira tornou-se em sangue”. Joel (3,4) já dissera: “A lua converter-se-á em sangue”. “Deus fez dois luminares: um maior e outro menor” (cf. Gn 1,16), ou seja, duas criaturas racionais. O luminar maior é o espírito angélico e o luminar menor é o espírito humano. O espírito humano, como a lua, deve ser uma luz entre outras. Para isso foi criado, para que, tornando-se conhecedor das realidades celestes, louvasse o Criador, na condição de mais um entre os bem-aventurados espíritos celestes, e se alegrasse em companhia dos filhos de Deus (cf. Jó 38,7). Esse espírito, por estar muito próximo à terra, tornou-se escuro e perdeu o brilho. Se quiser recuperá-lo, deve, primeiro, por inteiro, converter-se em sangue.


			O sangue remete à contrição do coração, do qual diz o apóstolo na Carta aos Hebreus (9,19-22): “Moisés tomou o sangue com água e lã escarlate, o hissopo e aspergiu o próprio livro e todo o povo, dizendo: ‘Este é o sangue da aliança que Deus nos ordenou’. Em seguida, aspergiu a tenda e todos os utensílios do culto. Todas as coisas são purificadas com sangue e sem a efusão de sangue não há remissão”. Assim a lua, por inteiro, transformou-se em sangue. Vejamos o que significam o sangue, a água, a lã escarlate e o hissopo, o livro, o povo, a tenda e seus utensílios, do ponto de vista moral. 


			Quando Jesus Cristo, misericordioso e compassivo, vem ao espírito humano, então Moisés toma o sangue, para a aspersão. Moisés é o mesmo pecador, já convertido, retirado das águas do Egito. Ele deve acolher estas quatro realidades: o sangue da dolorosa contrição, as águas da confissão entre lágrimas, a lã da inocência, tornada escarlate pela caridade fraterna, e o hissopo da verdadeira humildade. Com esses elementos, ele deve aspergir o livro, isto é, os recônditos de seu coração, bem como todo o povo de suas cogitações, a tenda, isto é, seu corpo e todos os utensílios, a saber, os cinco sentidos. O sangue da contrição tudo purifica, tudo perdoa, desde que haja o propósito da confissão. Mas sem o sangue da contrição não acontece a remissão do pecado. 


			11. Vamos continuar. “Haverá sinais na lua”. Os gestos exteriores do penitente são sinais da disposição interior de contrição. Quando refulgem o autodomínio no corpo, a humildade no agir, a abstinência no alimento, a modéstia no vestir-se, essas atitudes tornam-se prenunciadoras do caminho interior da santificação. Sobre essas quatro realidades paira uma promessa do Senhor ao espírito penitente, na Profecia de Isaías (60,13): “A glória do Líbano virá sobre ti, o cipreste, o buxo e o pinheiro, todos juntos, para adornar o meu santuário”. A glória do Líbano é a castidade do corpo, da qual o espírito gloria-se no Livro do Eclesiástico (24,17):78 “Elevei-me como o cedro do Líbano”. O cedro do Líbano representa a “alvura”.


			O odor do cedro afugenta as serpentes. Portanto, no Líbano, isto é, no corpo casto, a alma se eleva como o cedro, pois com o odor das suas atitudes afugenta as serpentes das sugestões demoníacas e a concupiscência carnal. Voltamos a Isaías (4,5), que fala do tema: “Sobre todas as coisas sua glória será o abrigo”. Onde existe o brilho da castidade, ali se encontra a proteção da divina compaixão, que salvaguarda todo o proceder. 


			O cipreste,79 que serve de adorno e fornece madeira, significa a humildade, que é mais prestativa que outras virtudes e se ergue mais alto do que elas. Esse pensamento tem um paralelo em Isaías (6,1):80 “No ano em que morreu o rei Ozias, vi o Senhor sentado sobre um trono alto e elevado. A barra de seu manto enchia o templo”. O rei Ozias, soberbo e leproso, significa o vício da soberba. Quando este vício morre na pessoa, o Senhor sobre ela assenta-se como num trono. O espírito do justo é o trono da sabedoria. De fato, o Senhor repousa sobre o espírito que, erguido pela humildade, afasta-se das coisas terrenas para contemplar as eternas. É então que o templo dos cinco sentidos é preenchido pelas franjas de suas vestes. Todos os membros desse corpo entram em repouso, quando o Senhor repousa nesse espírito. O Senhor diz, por meio do profeta Isaías (32,18): “Meu povo habitará em moradas de paz, quando eu repousar em seu meio”; “em mansões seguras”, ou seja, numa consciência firme “e em lugares tranquilos”, cuja riqueza é a boa fama. Logo se acrescenta: “A barra de seu manto enchia o templo”. Quando o Senhor repousa em nosso espírito, tudo o que fazemos lhe é submisso, pois tudo fazemos com humildade. Essas nossas obras, então, enchem o templo, ou seja, edificam o próximo. 


			O buxo é uma planta de cor desbotada e, por isso, significa a abstinência de comida e bebida. Isaías (30,20) diz a respeito: “O Senhor te dará o pão da angústia e a água racionada”. E logo adiante (30,24): “Os jumentos que puxam o arado”, isto é, os penitentes que afligem a própria carne, “comerão uma forragem fermentada”. A forragem é feita de cevada, com a palha, o que faz lembrar a frugalidade do alimento.


			


			Por fim, o pinheiro, do qual se retira o piche, representa a modéstia nas atitudes. O estômago vazio e o comportamento modesto rogam a Deus com sentimento. Devemos compensar as iguarias do passado e a exuberância no vestir, com uma alimentação frugal e a modéstia no vestir. Como diz Isaías (3,24): “Em lugar do bálsamo, haverá mau cheiro; em lugar do cinto, uma corda; em lugar do cabelo encrespado, a calvície; em lugar da veste fina, pano de saco”. 


			Essas quatro coisas são adornos do santuário do Senhor, isto é, a alma do penitente, na qual o Senhor repousa. Ele mesmo o diz: “Viremos a ele e faremos nele nossa morada” (Jo 14,23). 


			12. A segunda perícope da epístola de hoje faz eco dessa segunda vinda. “A noite avançou, o dia já se aproxima” (Rm 13,12). É bem o que disse Isaías (26,3): “Desapareceu o antigo engano. Tu conservarás a paz, a paz, Senhor, porque em ti nós esperamos”.81 A noite e o engano significam a cegueira do pecado. O dia e a paz significam a iluminação da graça. A palavra “paz”, ao aparecer duas vezes, significa a tranquilidade interior e exterior. O homem tem essa paz, quando o Senhor está assentado no trono alto e elevado. 


			A epístola continua: “Deixemos as obras das trevas” (Rm 13,12). Também aqui voltamos a Isaías (2,20): “Naquele dia, o homem lançará seus ídolos de prata e seus simulacros de ouro às toupeiras e aos morcegos”. Notemos que a prata significa a eloquência, o ouro representa o conhecimento, a toupeira lembra a avareza e os morcegos designam a vanglória. A toupeira, desprovida de visão, cava a terra. O morcego não enxerga de dia, pois não possui o cristalino dos olhos, e suas asas são presas aos pés. O homem carnal, acostumado ao sabor da terra, faz para si ídolos com a prata da eloquência e com o ouro do conhecimento, ou seja, as toupeiras da avareza e os morcegos da vanglória, que são as obras das trevas. De fato, a avareza, porque carece da luz da santa pobreza, cava a terra, ama as coisas da terra. A vanglória agrada-se do dia do homem e, por isso, não vê o dia de Deus. Suas asas, isto é, as obras com as quais poderia voar para o céu, estão presas aos pés, isto é, os afetos carnais. São os que desejam serem vistos e elogiados pelos homens. Que pena! Quantos pregadores e prelados de nosso tempo não fazem para si, para sua adoração, ídolos com a eloquência e o conhecimento que lhes foram concedidos por Deus! Eles desejam enriquecer-se, ser honrados, ser chamados de rabi e saudados nas praças (Mt 23,7). 


			No entanto, aproxima-se o dia da iluminação, isto é, o dia da graça. É o dia do qual foi dito: “o dia se aproxima”. Nesse dia, o homem lançará fora as toupeiras e os morcegos, que, por não enxergarem, significam as obras das trevas. Cumprir-se-á, então, o que se segue: “Revistamo-nos das armas da luz” (Rm 13,12). 


			13. É o que diz Isaías (52,1): “Desperta, desperta, reveste a tua força, ó Sião! Põe tuas vestes de gala, Jerusalém, cidade santa”. Sião e Jerusalém significam a alma. A alma, enquanto está no pecado, é cativa e subjugada pelo diabo. Quando faz penitência, levanta-se, desperta. Desperta, pois na contrição! Desperta na confissão! Reveste-te da força da perseverança final e veste tuas roupas de gala, isto é, o amor em seus dois sentidos! Assim será, de fato, a cidade santa, isto é, do Espírito Santo.


			Continuação. “Enquanto é dia, andemos de maneira honesta” (Rm 13,13). Voltemos a Isaías (60,1-3): “A glória do Senhor aparece sobre ti, as nações caminharão à tua luz e os reis, ao clarão de teu sol nascente”. As nações são os sentidos do corpo e os reis são as disposições de espírito. Aqueles andarão à luz de um convívio honesto, e estas ao clarão da pureza, a partir do momento em que a pessoa seja iluminada pela glória do Senhor. 


			Prosseguimos. “Não em orgias e bebedeiras...” (Rm 13,13). Destes fala Isaías (28,7-8): “Puseram-se a cambalear, pelo efeito do vinho, e andam a divagar sob a influência da bebida e ignoraram aquele que vê”, isto é, Deus que tudo vê, e assim “divagaram nas suas sentenças”. De fato, “todas as mesas estão cheias de vômito e imundície e já não há um lugar limpo”. “Não nos cubículos e libertinagem” (Rm 13,13). Em Isaías (34,13), lemos: “Servirá de toca para os chacais e de morada para as avestruzes”. Desse tema, encontrará mais no Evangelho: “Foi levado ao deserto”82 (Primeiro Domingo da Quaresma, número II). 


			“Nem em rixas e ciúmes” (Rm 13,13). E Isaías (9,20): “Todos comem a carne de seu braço”, isto é, maltratam o próximo, em contendas e invejas. “Manassés maltrata Efraim”, isto é, os clérigos maltratam os leigos e Efraim maltrata Manassés, isto é, os leigos maltratam os clérigos. “E ambos voltam-se contra Judá”, isto é, contra os religiosos. “Mas revesti-vos de Jesus Cristo” (Rm 13,14). Uma vez mais lemos Isaías (61,10): “O Senhor me veste com as vestes da salvação”, isto é, com as virtudes, “e cobre-me com o manto da justiça”, isto é, Jesus Cristo. “Todos os que fostes batizados em Cristo, fostes revestidos de Cristo” (Gl 3,27). 


			Roguemos-lhe, irmãos caríssimos, que transforme a lua por inteiro, isto é, a nossa alma, no sangue da contrição. Por meio dela, lancemos fora as obras das trevas, para andar como de dia, e mereçamos ser revestidos dele, que é bendito pelos séculos. Amém. 


			III. A terceira vinda de Cristo na morte 


			14. A terceira vinda: “Haverá sinais nas estrelas”. No Apocalipse (6,13), João fala destes sinais nas estrelas: “As estrelas do céu precipitaram-se sobre a terra, como a figueira que deixa cair seus frutos, ao ser agitada por um vento forte”. Isaías (8,21-22) fala a respeito da pessoa agonizante, no momento da morte: “Olhará para cima e voltará seus olhos para o chão: por toda parte, só vê angústia, trevas, noite de aflição e escuridão envolvente, e não pode voar para longe de sua angústia”.83 O momento da morte traz a angústia da enfermidade, traz a escuridão, pois os olhos ficam privados da luz e entram na noite da aflição. A angústia da morte traz a escuridão envolvente, isto é, o medo do inferno e a presença do diabo, que tenciona arrebatar a alma tão logo ela saia do corpo. Infeliz do homem! Quer olhe para cima, quer volte seus olhos para o chão, não conseguirá voar para longe de sua angústia, sem cair por terra, sem voltar ao pó. Novamente diz Isaías (21,9): “Caiu, caiu Babilônia”, isto é, o homem que vive em função da carne, “e todas as estátuas de seus deuses”, isto é, os deleites dos sentidos, “foram despedaçados no chão”, “pois és pó e ao pó voltarás” (cf. Gn 3,19). Essas são as “estrelas” que caíram, isto é, os homens que em vida “caíram do céu”, ou seja, do firmamento, pois acreditavam ser muito mais firmes e que viveriam muito mais na terra da qual foram criados. 


			“Como a figueira...”. A figueira é a natureza humana. Quando é agitada pelo forte vento da morte, deixa cair seus frutos, isto é, perde a força dos seus sentidos e de seus membros e passa a ser tida por inútil. São os sinais nas estrelas. Bem-aventurado será aquele servo que o Senhor encontrar vigilante, quando vier e bater à sua porta (cf. Lc 12,36-37). 


			15. Bem-aventurado é aquele que, na hora de sua morte, puder cantar o que cantamos na antífora de entrada da missa de hoje: “A ti elevo minha alma” (Sl 24,1). Como diz Isaías (51,17): “Desperta, desperta! Levanta-te, Jerusalém!”. Desperta, ó alma, das seduções da tua carne, desperta da concupiscência do mundo, levanta-te para o eterno gozo. Haverá segurança para aquele que, no momento da morte, elevar sua alma para Deus. 


			“Ó meu Deus, eu confio em ti” (Sl 24,2). Assim lemos na profecia de Isaías (10,20): “Naquele dia, o resto de Israel não se apoiará sobre aquele que o fere”, isto é, o assírio ou o diabo, “mas apoiar-se-ão no Senhor, o santo de Israel” (Is 10,20). É no Senhor que confio e não no mundo. E Isaías diz a respeito dessa confiança (Is 36,6): “Tu confias no apoio desse bastão de caniço quebrado, que é o Egito, que penetra e fere a mão daquele que nele se apoia”. A abundância do mundo e a exuberância física são como o caniço do brejo. Deita sua raiz no barro e é vazio por dentro, mesmo se por fora é bonito. O homem apoia-se nesse caniço, que se quebra na hora da morte e, uma vez quebrado, fere a alma que, ferida, cai na geena. 


			“Não serei envergonhado” (Sl 24,2). Grande verdade é que aquele que confia no Senhor durante sua vida, na hora da morte não ficará envergonhado. Uma vez mais vamos a Isaías (61,10): “Transbordo de alegria no Senhor e minha alma regozija-se no meu Deus”. E Isaías lança ainda um alerta máximo para aqueles que confiam neste mundo (Is 1,29-31): “Envergonhar-vos-eis dos jardins que tanto desejáveis. Pois sereis como os carvalhos cujas folhas murcharam, como um jardim sem água. Vossa força será como o borralho da estopa e vossas obras, como uma fagulha: arderão ambas e não haverá quem as possa apagar. No fim da vida, aqueles que vivem segundo a carne envergonhar-se-ão dos jardins da gula e da luxúria, que desejaram enquanto vivos. Ficarão desnudos e secos, como o carvalho, cujas folhas murcharam, isto é, aqueles cujas riquezas e deleites minguaram serão como “um jardim sem água”, pois todo o prazer desaparecerá. Pelos canais dos sentidos já não correrá a água da volúpia mundana, para embriagar a concupiscência da carne. Também “sua força”, isto é, sua soberba, na qual confiavam, será como o borralho da estopa, que queima muito rápido e como uma fagulha, isto é, não durará mais que um instante. Ambos arderão por obra dos demônios, isto é, a força da soberba e as obras da avareza, “e não haverá quem as possa apagar”. Em Isaías (66,24), lemos: “Seu verme não morrerá, seu fogo não se extinguirá”. 



OEBPS/font/LegacySansStd-BoldItalic.otf



OEBPS/font/LegacySansStd-Bold.otf


OEBPS/image/rosto.jpg
SANTO ANTONIO DE PADUA

Sermies: db Primeitio.
@amm?o/ b Adento ao
vl 3

Tradugio: Paulo Augusto da Silva (in memariam)

o )

PAULUS





OEBPS/font/MinionPro-Regular.otf


OEBPS/font/TimesNewRomanPSMT.ttf


OEBPS/font/LegacySansStd-BookItalic.otf


OEBPS/font/LegacySansStd-Book.otf




OEBPS/image/capa.jpg
SANTO
ANTONIO DE PADUA

Sewmaes: Do Priymeiro
@ammga b Adfento ao
a Oitava d C()/D('/W
vol. 3

<

PAULUS





