
		[image: Coberta]

	
		
			Víctor Pérez i Flores

			DE LA NUESA

			FRAGMENTA EDITORIAL

		

	
		
			
					Publicat per

					
					fragmenta editorial
					
						Plaça del Nord, 4
						08024 Barcelona
						www.fragmenta.cat
						fragmenta@fragmenta.cat
					

				

					Col·lecció

					
assaig, 79

					Sèrie

					
assaltar la bíblia, 3

					Directora de la sèrie

					anna punsoda

					Primera edició
				
					febrer del 2023

					Primera edició ePub

					juliol del 2024

					Direcció editorial

					ignasi moreta

					Producció editorial

					maria callís

					Assistent de producció

					eulàlia chéliz

					Il·lustració de la coberta

					àfrica fanlo

					Composició digital

					pablo barrio

					© 2023

					
víctor pérez i flores pel text


					© 2023

					
fragmenta editorial, s. l. u. per aquesta edició


					ISBN

					978-84-10188-63-1

					Amb el suport de

					[image: ]

					reservats tots els drets

			

		

	
		
			
				índex

				
						
						Introducció
					

						
						1⁄2 Pornografia · Mc 6,14-28
					

						
						1 Desemparament · Mc 14,51-52
					

						
						2 Abjecció · Mc 5,1-20
					

						
						3 Mc 15,24
					

						
						Bibliografia
					

				

			

			
				navegació estructural

				
						Coberta

						Portada

						Crèdits

						Índex

						Començar a llegir

						Bibliografia

				

			

		

	
		
			introducció

			Només començar els seus Essais, Michael de Montaigne considera important mostrar-se del tot nu davant el món: «Si hagués volgut quedar bé amb el món, m’hauria mudat i em presentaria amb un aire més estirat. Vull que m’hi vegis de la manera més senzilla, natural i vulgar, sense contenció ni artifici: ja que soc jo que em retrato. […] T’asseguro que de bona gana m’hi hauria pintat complet, i totalment nu.»

			Segons una tradició molt antiga, l’evangelista Marc també es retrata a si mateix nu i fugint de manera precipitada en el moment més central de la narració; ell també mostra el costat més simple, natural i ordinari. L’evangeli de Marc, que és el primer que es va escriure, es presenta sense contenció ni artifici. Sembla adient acostar-nos-hi d’una manera igualment franca i selvàtica.

			[image: ]

			Molts dels treballs acadèmics en l’àmbit dels estudis culturals —sovint propers al feminisme interseccional— tenen el bon costum de fer explícites les posicionalitats de les investigadores. Les posicionalitats d’una persona són aquells aspectes socials i polítics que en un context determinat creen la identitat en termes d’ètnia, gènere, sexualitat, classe social o creença religiosa. L’exposició d’aquestes posicionalitats, una mena de striptease intel·lectual, no es fa amb l’ànim d’evitar biaixos interpretatius en els resultats de la investigació, sinó més aviat al contrari: com que aquests biaixos són del tot inevitables i operen amb més llibertat com més neutre es pretén ser, els estudis culturals opten per donar a conèixer d’entrada al lector quines són aquestes posicionalitats i així posar de manifest el tipus de biaixos que haurien pogut passar desapercebuts als mateixos autors. Aquesta mena de declaració de condicions polítiques i socials, a la pràctica, és una confessió de privilegis més que no pas de pecats.

			En estudis d’hermenèutica religiosa, on això resultaria especialment necessari, aquestes declaracions brillen per la seva absència. Des de l’escolàstica, les principals obres de teologia han sigut enginyosos subterfugis de proselitisme repintats de sil·logística i «raons necessàries». Artefactes destinats a la conversió en massa d’infidels, concebuts des de la devoció religiosa però presentats des de la neutralitat de la lògica aristotèlica.

			Personalment faig meves les paraules del poeta Albert Garcia Elena:

			
				Al diable li maldo tres mals:

				haver nascut home, de classe mitjana

				i nació oprimida.

				I la foscor mat de ser tres voltes imbècil.

			

			El motiu de les dues primeres imbecil·litats no presenta cap misteri: són fruit de l’esclerosi mental i emocional inherent a qui forma part del grup dominant. Com és sabut, el confort de pertànyer a una posició hegemònica comporta el perill de ser incapaç de modelar la realitat més enllà dels paràmetres de l’oficialitat. El tercer motiu d’idiotesa és més subtil i, alhora, més oportú per al tema que ens ocupa. Es tracta d’una posicionalitat minoritzada: després de l’1 d’octubre del 2017, tothom que subscriu els anhels nacionals de l’autor va entrar en una dimensió insospitada d’intempèrie. De cop i volta, molts dels drets i dignitats que consideràvem adquirits i inalienables es van esvanir sota una pluja de cops de porra, d’acarnissaments judicials i d’ofegament polític. Vam descobrir què era un Estat i l’evidència que en restàvem fora. Des d’aleshores, les proclames de decisions unilaterals des d’un poder estèril, les estratègies de negociació a partir de posicions estrictament dominades o les intransigències d’una puresa revolucionària sense compromís emmascaren l’atordiment general i agreugen la situació. En qualsevol cas, això és tot el que ens resta. No voldria perdre lectors massa aviat; no es tracta d’enrocar-se en posicions polítiques sinó d’exposar la perspectiva des d’on s’escriu: la foscor mat de què ens parlava el poeta, que ens pot posar en sintonia amb les palpitacions de l’Evangeli.

			A més, és convenient que consigni com més aviat millor la condició, no tan paradoxal com sembla, de ser catòlic, agnòstic i ateu. Tot a la vegada.

			Catòlic. En un sentit ampli, el mot catòlic s’estén molt més enllà de l’estricta confessió de certs dogmes de fe i de l’observació més o menys rigorosa d’una sèrie de preceptes morals conservadors. És, sobretot, una manera de ser en el món. Una posicionalitat.

			El catolicisme que propugno es viu d’una manera indolent i espontània. Fins i tot, ho admeto, és de baixa intensitat. De fet, aquest hàbit esmorteït n’és la principal virtut. Consisteix a anar passant l’any menjant tortells, botifarra d’ou, bunyols, mones, castanyes i torrons segons marqui el calendari; a recordar el sant dels amics, però no el seu aniversari; a saltar a la plaça de Sant Pere de Berga el dijous de Corpus i, el gras, anar al ball de la patacada prop de la plaça del Bisbe; a mantenir el tractament de vostè al mossèn benèvol de la parròquia, quan ja has perdut tot el respecte pel malparit del teu uròleg; a acomiadar els morts a la catedral de Solsona i seguir les ermites el dia del patró per recollir-hi el pa, potser sense entrar-hi ni sentir dir missa; a arreglar el porc al gener i petar piules per Sant Joan. Aquest catolicisme aplega les tietes que s’han quedat per vestir sants; perdularis del proyecto hombre que s’agafen a un ferro roent; gent rància d’ultradreta que s’aprenen el catecisme de memòria i en castellà; famílies supernumeràries que compren butlles al Vaticà; capellans progres que pengen l’hàbit en un excés de fe; però, també, els macips de torn de la festa del carrer; els cupaires que arrenden rectories a la marededéu; els pares descreguts que matriculen els fills a una escola concertada i tots aquells que per Nadal mengem galets, escudella i carn d’olla. Aquest catolicisme acull per igual llepaciris i renegaires. De fet, aquests últims amb els seus blasmes i penjaments mantenen especialment viu aquest poti-poti on tot bull.

			D’altra banda, és des d’aquest catolicisme lax que s’amplifiquen algunes experiències artístiques, com Treure una marededéu a ballar, de Perejaume, Les cançons tel·lúriques, de Roger Mas, Els estranys, de Raül Garrigasait, o Il Cristo Mandragora, de Miquel Barceló. Aquest catolicisme no s’encela amb jaculatòries místiques, més aviat arrela i trepana terra endins. Tampoc no s’està gaire per disquisicions o desconstruccions elitistes; més aviat és de tall popular i agermana amb els estranys.

			Reclamo la condició de catòlic per a tots aquells que ho som perquè no sabríem ser altra cosa. Segurament, no hauria tingut mai la necessitat de reclamar la condició de catòlic si no hagués sigut perquè un grupuscle de creients especialment radicalitzat, no gaire nombrós però amb una notable preeminència entre les jerarquies eclesiàstiques, va decidir apropiar-se en exclusiva de l’epítet de catòlic i, davant l’evident desfeta de l’impacte de la litúrgia i la pastoral, va gosar adoptar el lema pocs, però bons. La màxima més anticatòlica que es pugui imaginar. Fins aleshores, no era necessari vindicar la condició de catòlic per a un mateix perquè no exigia cap mena de qualificació especial o professió extravagant. Només consistia a formar part d’un ambient. El catolicisme pel qual advoco el podríem resumir amb la parèmia tots, encara que coixos. Com els deixebles de l’evangeli de Marc.

			Agnòstic. Soc agnòstic. Aquesta és una altra posicionalitat important. De fet, en aquest punt arribo a ser intransigent i tot; em costa mantenir un diàleg autèntic fora dels paràmetres agnòstics. Hi ha molts creients i molts ateus que menyspreen l’agnosticisme perquè els sembla un ateisme tebi, propi de persones blanes i indecises. Jo, per contra, em malfio instintivament tant d’aquells discursos que condicionen l’esdevenidor del món a una providència divina (i a la consegüent extorsió moral per fer-s’hi accepte), com d’aquelles altres homilies pròpies de prosèlits cientificistes (amb l’absurd i impossible bandejament de les passions subjectives que comporten). Als ulls d’un agnòstic, el fervor entusiasta, tant dels uns com dels altres, els fa donar una resposta precipitada i, per tant, inadequada a la qüestió que se’ls planteja: ¿existeix Déu? Aquesta pregunta és de caire epistèmic i la resposta no admet gaire marge de dubte: no se sap. O, si es vol, no se sap encara.

			Amb independència del que cadascú cregui, acceptar que no tenim un coneixement cert sobre l’existència de cap ésser suprem i necessari em sembla una premissa innegociable a l’hora d’establir un diàleg fructífer. En aquest sentit, val a dir que he tingut la sort de conèixer una pila de sacerdots, monjos i religioses que, malgrat ser professionals de la fe catòlica, es comporten com a perfectes agnòstics en els seus quefers quotidians, sense que això els impedeixi ser creients devots ni mancar al manament de l’acollida pastoral. Senzillament, en adreçar-se a algú, no donen per fet que l’altre professa la mateixa fe ni desacrediten altres credos. Admeten que les seves conviccions, per pregones que siguin, no són universalitzables i, per tant, no afirmen saber allò que creuen. En l’extrem oposat, tots coneixem espècimens pseudollibertaris que bo i brandant l’estendard de la tolerància, la democràcia i la llibertat, no dubtarien a enviar al patíbul no només aquells conciutadans de religiositat més o menys encesa, sinó també a tot aquell que no combregués amb l’ideari del seu partit polític. En aquest cas, les seves conviccions personals sobre la no-existència d’una entitat immaterial i transcendent no són menys dogmàtiques i radicalitzades que les dels fonamentalistes religiosos. Per tant, ser agnòstic, en el sentit que advoco, no és una qüestió de fe, sinó d’honestedat intel·lectual. Per sort, la majoria de nosaltres, creguem el que creguem, ho som.

			Com que entenc que la posició agnòstica no és una tercera resposta intermèdia, més neulida i pusil·lànime, davant la qüestió de la professió de fe, sinó l’actitud moral més saludable davant el fet indecidible de l’existència de Déu, m’atreviré a proposar alguna orientació deontològica: Eugeni d’Ors diu que qui no té una vida espiritual cal que la cerqui, però una vegada se’n té una, és imprescindible no alimentar-la. A l’esperit no se li ha de donar ales, sinó pes. Joan Miró, de qui m’és impossible dubtar que gaudia d’una vida espiritual plena, quan feia referència a aspectes de la seva vida que per ell tenien una pregonesa que li semblava especial, feia servir sistemàticament l’expressió «és gairebé religiós». Per mi, el quantitatiu «gairebé» marca de manera inequívoca un guany i no una mancança. Designa perfectament la tensió que cal per donar esperit al propi viure i, alhora, el tremp indispensable per no ofegar-s’hi en transports hipnòtics i al·lucinats.

			Ateu. No crec que Déu existeixi. No crec que calgui. Amb tot, no m’hi posaré fort. En el meu cas,	la qüestió sobre l’existència o no d’un ésser absolut no m’interpel·la d’una manera especialment viva. La filiació que pugui sentir amb el col·lectiu ateu no és gaire més forta que el parentiu que pugui tenir amb els que, com jo, pensen que demà no ha de ploure. Per mi, no és tan important la posició que es pren davant la qüestió de fe sobre l’existència de Déu com la perspectiva des de la qual es planteja. Vet aquí una altra posicionalitat.

			Ja hem dit que l’existència de Déu és indecidible; això no vol dir que no ens puguem inclinar —i, de fet, diria que tots ens inclinem— cap a una resposta o altra. Ara bé, sigui quina sigui la resposta, ha de contemplar amb ironia la possibilitat de l’opció contrària.


OEBPS/images/logo-gencat-cultura.jpg
Generaltat de Catalunya ittt Catata do s
Departament | C
de Cultura Creges






OEBPS/images/cover.jpg
SERIE

ASSALTAR

LA BIBLIA

Victor Pérez i Flores

De la nuesa

FRAGMENTA EDITORIAL






OEBPS/images/ornato.jpg





