
        
            
                
            
        

    


 


 


 


 


PSICOSMOLOGIA


Ciência,
filosofia, espiritualidade


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 







 


 


 


 


 


MEDICINA  ESPIRITUAL


Terapias Espirituais


VOLUME I


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 







 


ALDER
D’PASS


 


 


 


 


 


MEDICINA  ESPIRITUAL


Terapias
Espirituais


VOLUME
I


 


 


 


 


1a Edição


Editor Alderaci Brasileiro Passos


Governador Valadares – MG


2021







 


MEDICINA ESPIRITUAL


Terapias Espirituais


VOLUME I


Copyright © 2021 by
Alderaci Brasileiro Passos.


O conteúdo desta obra é de
responsabilidade do autor, proprietário do Direito Autoral. Proibida a venda e
reprodução parcial ou total sem autorização.


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


Projeto gráfico, editoração e impressão


EDITOR ALDERACI BRASILEIRO PASSOS


dr.felicidade@outlook.com


(33) 9 .9100 – 6677


 


 







 


INDICE


 


INTRODUÇÃO  07


A Questão da Medicina
Alternativa


CAPÍTULO I  15


Breve Relato Sobre A
Medicina


CAPÍTULO II  27


1.1 - O Magnetismo
Animal De Mesmer


1.2 - O Espiritismo De
Allan Kardec


1.3 – Magnetismo e
Espiritismo


1.4 - O Magnetismo E O
Espiritismo São Ciências?


CAPÍTULO III  77


O Magnetismo, O Passe,
O Reiki,


A Terapia Holística


CAPÍTULO IV  89


Algumas Experiências Vivenciadas


CAPÍTULO V  109


Proposta de uma
Medicina Espiritual


CAPÍTULO VI  115


Métodos, Técnicas E
Terapias


 


CONCLUSÃO  127







 


 


 


AVISO
AO LEITOR


 


“ ESTE NÃO É UM LIVRO PARA SER LIDO”.


ESTE É UM LIVRO PARA SER ESTUDADO ”.


“LEIA INCLUSIVE AS NOTAS DE RODAPÉ, POIS
ELAS VISAM ESCLARECER PONTOS FUNDAMENTAIS”.


 


Alder D’Pass


 


 


 


 


 


 


 


 







 


 


INTRODUÇÃO


A
QUESTÃO DA MEDICINA ALTERNATIVA 


 


Antes
de tratarmos das terapias e técnicas e da nossa proposição de constituição da “medicina
espiritual”, convém abordamos uma outra questão, a título de
introdução, que é a situação da medicina alternativa, ou terapias
alternativas, na atualidade no Brasil. Só para o leitor ter uma ideia,
na designada “medicina alternativa”, existem uma grande diversidade de
práticas, inclusive de origem oriental, como reiki e acupuntura, entre
outras práticas, que visam o bem-estar, o alívio dos males e sofrimentos, tanto
do corpo como da mente e até da alma humana, ou do espírito no sentido entendido pela Doutrina Espírita,[1]
como essência do ser humano, considerado o “eu” espiritual, o princípio da
inteligência humana, ente imortal que sobrevive à morte do corpo biológico, em
outra dimensão invisível ao olhar humano, a dimensão espiritual, o mundo dos
espíritos livres.


Mas,
o que se entende popularmente por medicina alternativa e/ou terapia
alternativa? Por medicina
alternativa, entende-se toda prática, técnica e método ou procedimento que
tem por objetivo a saúde e o alívio dos sofrimentos em geral, principalmente os
da alma, da mente, do corpo biológico e do corpo espiritual, o períspirito,
conforme denominação da ciência Espírita. 


Essas
práticas alternativas são discriminadas pela medicina ordinária e pelo
cientificismo, que tem suas práticas como as únicas aceitas como verdadeiramente
válidas e comprovação empírica pela bioquímica e biologia etc., como é o caso
dos medicamentos e vacinas. A medicina ordinária por ser fundamentada em
métodos científicos empíricos de experimentos e pesquisas adota a atitude
dogmática com a medicina alternativa, se contrapondo contra todas as práticas
considerando-as pseudomedicinas (falsa medicina), ou pseudociência (falsa
ciência) como no caso do Reiki, do Espiritismo e do magnetismo ou mesmerismo
etc.


Na medicina alternativa, também designada
de medicina
complementar, práticas integrativas etc,
existe uma diversidade de práticas que enumeraremos as mais usuais, como segue:



·        
Acupuntura,
Aromaterapia, Arte Terapia, Auriculoterapia, Ayurveda, Biomagnetismo, Cirurgia
e Cromoterapia, Fitoterapia, Florais De Bach, Homeopatia, Iridologia,
Magnetoterapia, Mesmerismo ou magnetismo Animal, Medicina Natural, Medicina
Ortomolecular, Musicoterapia, Osteopatia, Quiropraxia, Reflexologia,
Reflexoterapia e Reiki etc.


A terapia
holística, por exemplo, consiste em um conjunto de práticas, como a acupuntura, o reiki, a massoterapia, a
herbologia e a ayurveda, florais etc. A título de informação, as terapias
alternativas, também designadas “complementares”,
algumas, como a acupuntura, são atualmente práticas reconhecidas pela OMS –
organização Mundial da Saúde. Aqui no Brasil o SUS – sistema único de Saúde
oferece aos pacientes atualmente cerca de 29 terapias alternativas que são
designadas de Terapias Integrativas
complementares, de “Práticas
Integrativas e Complementares – “Pics”. Entre outras práticas terapêuticas – as Pics – o SUS adotou em 2018 as práticas da apiterapia, florais, aromaterapia,
bioenergia, hipnoterapia, reiki, constelação familiar, cromoterapia, imposição
de mãos (passes), geoterapia e ozonioterapia entre outras.


Em
2006, no Brasil, foi criado a Política Nacional De Práticas Integrativas e
Complementares (PNPIC), o que significou o início do reconhecimento das
terapias alternativas com a adoção de cinco (5) tipos de terapias. Em 2017
foram incorporadas mais quatorze (14) novas modalidades, perfazendo,
atualmente, o total de vinte e nove (29) terapias alternativas.


A
atitude de rejeição da medicina ordinária em relação às medicinas alternativas se
deve ao fato de que estas últimas não se fundamentam em procedimentos de
controle científico e em evidencias empíricas clínicas experimentais, como
também porque algumas práticas se baseiam em teorias que são contrárias às
teorias científicas da medicina; outras por terem explicações míticas,
místicas, sobrenaturais, espirituais, a exemplo do passe do Espiritismo. Deste modo, a medicina refuta toda prática e
terapia que não se enquadra em sua metodologia científica experimental,
protocolos clínicos e normas éticas. Mas, essa é uma atitude dogmática, pois,
se a própria ciência e a medicina científica não provam que as práticas e
terapias alternativas são ineficazes, porque elas escapam de seus métodos
experimentais, ela não pode discriminar e rejeitar todas elas argumentando que
elas são pseudomedicinas e pseudociências apenas por não adotarem a
metodologia científica ordinária. Isso é discriminação de juízos a priori sem fundamentos e demonstração
científicas experimentais. Ora, algumas práticas alternativas geralmente se
fundam em conhecimentos milenares, não
científicos, mas, que já provaram sua eficácia, a exemplo do reiki e 
a acupuntura, como também, por se fundarem em conhecimento de ordem
espirituais e de energias espirituais, como os passes nos centros espíritas, fatos esses não pesquisados pela
ciência ordinária e nem pela medicina por simples preconceito, rejeitando a realidade do mundo espiritual e de “energias psicomagnéticasespirituais”,
sem nem uma prova em contrário e definitiva de sua inexistência ou ineficácia,
o que não invalida essas práticas e terapias espirituais e espiritualistas, até
prova em contrário. Essa rejeição da ciência e da medicina é uma atitude
preconceituosa, materialista, cética e ateísta.


O
negacionismo cientificista é uma atitude dogmática inaceitável, considerando-se
que a ciência prega e se funda na atitude racional de demonstração empírica da
validade de toda teoria. O problema é que a ciência e a medicina ordinária têm
por objeto de conhecimento a realidade material fenomênica sem se interessar
pela pesquisa de energia de outra natureza, como a energia psicomagnética, [2]
enquanto as práticas da medicina alternativas se fundam no conhecimento de
outra ordem de energia e da realidade espiritual, a exemplo do Espiritismo que
tem por fundamento a existência da alma humana e a existência do mundo
espiritual e dos espíritos e sua influência sobre os seres humanos, a nível do
corpo espiritual, o perispírito, [3]
corpo astral etc. Pensando nessa questão, a única solução possível, é a
constituição de uma “medicina espiritual”, uma medicina não-convencional,
fundamentada em experimentos e métodos e controle conforme suas particularidades
e naturezas. Mas, isso é possível? Claro que sim. A exemplo do mesmerismo do
médico alemão Franz Anton Mesmer (século XVII), o magnetismo de natureza e
origem humana e espiritual; da hipnose sugestiva e neuropsicológica do médico
inglês James Brand (século XVIII) e do fenômeno de mediunidade de natureza
espiritual segundo Allan Kardec (século XIX), do reiki e da acupuntura do
Oriente entre outras práticas, podem serem submetidas à experimentação empírica
e controle científico segundo sua ação e efeitos observáveis e mensuráveis.
Claro que não será uma coisa fácil, nem simples, pois, o método científico não
é aplicável para toda prática alternativa/complementar e requer procedimentos e
métodos especiais caso a caso. Por este motivo, de início, vamos nos limitar
aqui neste livro em propor o uso apenas das seguintes técnicas terapêuticas,
como segue: [4]


1.   
O
Passe (em geral);


2.   
O
reiki;


3.   
A
hipnose e a sugestão;


4.   
A
regressão de vivencias passadas;


5.   
A
visualização;


6.   
O
relaxamento;


7.   
A
projeção espiritual;


8.   
O sonambulismo
induzido;


9.   
A
reprogramação psicoespiritual.


Sem
com isso, implicar na rejeição de outras práticas alternativas. Neste sentido,
A MEDICINA ESPIRITUAL que propomos, deve se fundar na existência da alma humana
e na existência do espírito livre, bem como na existência de energias psicomagnéticas
de ordens humanas e espirituais inerente a todo ser humano, porém, sem se
vincular a dogmas e crenças religiosas [5]
ou em crenças míticas e místicas sem comprovação, mas, em fatos fenomênicos
observáveis experimentais e documentados tanto ao longo da história, como
também de fenômenos atuais espontâneo ou provocados, a exemplo do que fez Allan
Kardec (1804-1869) no século XIX, em Paris, com os fenômenos mediúnicos
documentados experimentalmente. [6]
Deste modo, teremos uma MEDICINA ESPIRITUAL sólida e com fundamentação
científica e filosófica, a exemplo do que idealizou Kardec para o espiritismo.


Para
fundamentarmos nossa proposta de constituição de uma “Medicina Espiritual” (espiritualista) faremos uma breve narrativa
histórica, começando pela antiga Grécia citando a atividade oracular, (dos
sacerdotes) nos templos gregos, a exemplo da sacerdotisa Pítia (Pythia ou pitonisa (serpente)) do templo do deus Apolo, na
cidade de Delfos, na antiga Grécia, bem como dos profetas do povo hebreu que
nada mais eram que “médiuns” que
serviam de conexão do mundo humano com a dimensão espiritual. O mesmerismo no século XVII, com o magnetismo animal do médico alemão Franz
Anton Mesmer (1734-1815), como também, no século XIX, com o surgimento do Espiritismo como ciência e filosofia
proposta por Allan Kardec, em seu O Livro dos Espíritos (Paris,1857),
pela observação e experimentação do fenômeno de efeito físico – mesas girantes - e a escrita com as
cestas de bico, designado de “mediúnicos”, bem como de outros processos e
fenômenos como o da escrita direta, a incorporação de espíritos nos médiuns e a
materialização de espíritos de pessoas falecidas do passado e da época etc.


Para
finalizar essa breve introdução, queremos deixar claro que não negamos ou
rejeitamos a ciência nem a medicina, e que respeitamos e temos ambas em alta
consideração pelos benefícios, bens e serviços que elas têm proporcionado ao
homem. Reconhecemos seu valor e relevância desmascarando os truques do
charlatanismo e crenças supersticiosas promovendo o conhecimento válido e
seguro para o bem de toda a humanidade. Porém,
deixamos claro que somos contra e repudiamos o cientificismo e o dogmatismo
que discrimina e cerceia a priori, julgando o conhecimento de uma realidade que
está fora de seu campo de pesquisa e experimentação. Essa realidade é a dimensão espiritual e das energias psicomagnética [7]
espirituais e humanas e, por ser
de natureza espiritual não pode ser detectada e manipulada por meios físicos
ainda. Portanto, a prática dessas terapias não são objeto de discussões da
ciência e da medicina ordinária. 


 


 







 


 


CAPÍTULO
I


BREVE
RELATO SOBRE A MEDICINA


 


Em
filosofia é comum pedir a definição do objeto ou do tema em discussão. No
presente caso, o tema em questão é a medicina.[8]
Neste sentido, por definição, [9]
entende-se por medicina “o conjunto de
conhecimentos relativos à manutenção da saúde, bem como, à prevenção, tratamento e cura das doenças, traumatismos e
afecções”. [10]
Como podemos observar, medicina como arte e/ou ciência, é o conjunto de conhecimentos que visam o bem-estar físico,
psicológico, emocional e mental, e também, podemos acrescentar, espiritual e
existencial. Neste sentido, a definição não diz qual é o método ou sistema
é medicinal e quais outras práticas não são, mas que medicina é um conjunto de conhecimentos. Portanto, dizer que
medicina é apenas aquela que se utiliza do método científico é uma apropriação
indevida por parte de grupos de médicos e organizações pessoas jurídicas para
terem a primazia da atividade medicinal.


Para
se entender bem a questão da medicina [11]
e a discussão com as conhecidas “medicinas alternativas” ou complementares, que
no nosso entendimento deveriam serem designadas de medicinas tradicionais, pois,
são o produto da cultura e que se perpetuaram por tradição, penso que devemos
conhecer um pouco da história da medicina em sua acepção ampla como processo Psicoterapêutico
do corpo, da mente e da alma humana. 


É
certo que misturado às práticas das “medicinas alternativas”, sempre houve a
ação de charlatões e exploradores da boa-fé alheia visando o lucro e proveitos
pessoais sem nem um compromisso com os pacientes e com a verdade. Mas, isso
acontece até mesmo com a medicina ordinária com pessoas tentando passar por médicos,
enfermeiros etc.


A
prática da medicina tem suas origens na Antiguidade, principalmente, nos povos
orientais Vedas, chineses, egípcios e semitas (Árabes e Judeus), bem como, na
Europa entre romanos e gregos da Antiguidade. Segundo a narrativa histórica, o
sistema de medicina mais antigo seria a medicina dos Vedas, a “Ayurveda”, [12]
que remonta a 6.000 anos, portanto, há mais de 4.000 a. C. (anos antes de
Cristo). Também é de conhecimento histórico que a medicina era praticada entre
o povo egípcio antigo, [13]
com a realização de cirurgias de certa complexidade e de embalsamento dos
mortos, o que pedia certo conhecimento de anatomia e procedimentos médicos.
Mas, em sentido mais estrito, a medicina teve um desenvolvimento considerável
na Grécia antiga, com o aparecimento das técnicas de identificação dos sintomas
das doenças. Segundo a tradição médica, o Grego Hipócrates é considerado o pai
da medicina, cujo símbolo é um cajado com uma cobra enrolada. 


Convém
salientar que a medicina na Antiguidade era uma mistura de falsas crenças,
mitos e práticas empíricas, bem como a crenças de que certas doenças eram
castigos dos deuses, ou tinham sua origem na ação de seres demoníacos,
espíritos e “daimons”,
inteligências do mal etc., coisa que ainda nos dias atuais persiste em algumas
religiões a exemplo do cristianismo, que na idade média adotava o exorcismo
como método de cura de certas afecções devido à ação de demônios ou espíritos
malignos, e que no espiritismo receberam a denominação de espíritos obsessores,
causa de convulsões e possessões e mesmo de certos fenômenos fisiológicos e
fenômenos físicos, bem como de comunicações ditas mediúnicas pelos adeptos do
espiritismo kardecista, umbanda, candomblé, essas duas últimas de origem afro. 


Reconhecemos
que no passado, mesmo depois da Idade Média, com o surgimento da ciência e da
medicina na Idade Moderna, predominavam práticas tradicionais fundadas em
falsas crenças. Porém, não podemos esquecer que desde a Antiguidade, a questão
da espiritualidade e a influência do mundo espiritual estavam também presentes
em algumas práticas médicas, como também no conhecimento e uso de energias humanas e espirituais que se
bem aplicadas poderiam promoverem o bem-estar e a saúde de certas doenças de
ordem fisiológicas, mentais e espirituais.


Na
Idade Moderna podemos citar o “mesmerismo”, ou magnetismo animal do médico alemão Franz Anton Mesmer,[14]
(1734 – 1815) no século XVII, e que teve grande desenvolvimento nos séculos
XVIII e XIX até o começo do século XX, quando declinou devido o avanço da
ciência farmacêutica na produção de medicamentos e da medicina com
procedimentos terapêuticos e a perseguição das instituições médicas e a criação
de leis que criminalizou as práticas médicas “tradicionais”, rotulando-as como
práticas de curandeirismo e/ou charlatanismo. É certo também que desde o início
o mesmerismo ou magnetismo animal [15]
de Mesmer teve seus adeptos e opositores, principalmente médicos na época
(século XIX). Como toda teoria nova em ciência, nem sempre ela corresponde cem por cento à realidade dos fatos,
mesmo atualmente como vemos na física astronômica e na física das partículas
subatômicas e da gravidade existem teorias que se opõem. Este foi o caso da
teoria do “fluido magnético cósmico” que Mesmer julgava ser a causa das curas
por ele realizada. Em parte, ele tinha razão, pois, ele acreditava que todo ser
vivo absorvia pelos nervos esse “fluido magnético cósmico” que devidamente
aplicado pela imposição das mãos [16]
podia realizar verdadeiras curas de diversas afecções do corpo, da mente e da
alma. 


Para
designar a ação de um magnetizador sobre os pacientes, por meio desse “fluido” [17]
magnético visando a cura, Mesmer criou o neologismo, em 1773, “magnetismo animal”, pois, ele supunha
que era um “fluido magnético” orgânico com propriedades similar ao magnetismo
mineral e o eletromagnetismo. Desse modo, surgiu a classe dos “magnetizadores”
no século XVII, XVIII e XIX, capazes de magnetizar pessoas e mesmo objetos para
promover a saúde de diversos males e mesmo de provocar o sonambulismo lúcido
(sonambulismo magnético). Como é natural, os opositores do mesmerismo buscavam
também explicações diversas, entre elas, a teoria do hipnotismo do inglês James
Braid e a sugestão, negando a existência do fluido magnético animal de Mesmer. [18]


A
intenção inicial de Mesmer era dar fundamentação científica à sua teoria do
“fluido magnético animal” que inicialmente ele supôs ser cósmico e que por
influência dos planetas influenciava também o corpo humano. Em 1766 Mesmer
publicou em Viena sua teoria: De l'influence des planètes sur
le corps humain (A influência dos planetas sobre o corpo
humano). Somente depois é que ele mudou sua teoria, dizendo ser um “fluido
magnético animalizado”. O que resultou na acusação de seus opositores de
charlatão.


Mas,
por mais que se empenhasse junto às autoridades constituídas e instituições
científicas, Mesmer não conseguiu convence-los e aos doutores da faculdade de
medicina da França que proibiram os médicos de praticarem o magnetismo animal
no ano de 1784. Mas, essa proibição da faculdade de medicina não impediu que a
teoria do magnetismo animal de Mesmer ganhasse ampla divulgação por meio de
seus adeptos, os magnetizadores, e mesmo por seus opositores pela discussão que
se formou da medicina contra o magnetismo de Mesmer, principalmente no século
XVII, quando o magnetismo teve grande desenvolvimento e aplicação medicinal,
sendo que alguns adeptos de Mesmer defendiam a teoria do magnético animal,
enquanto outros magnetizadores atribuíam as curas à imaginação do magnetizador
e do magnetizado; ainda outros, a exemplo de François Deleuze afirmava que as curas eram devidas à vontade do
magnetizador. Havia mesmo alguns que defendia a influência dos espíritos nas curas, o que, segundo se acreditou,
teve grande influência no surgimento do espiritismo no século XIX, em 1857 com
a publicação de O Livro dos Espíritos,
de Allan Kardec. É fato que Allan Kardec foi também estudioso do magnetismo
animal e de suas aplicações nas curas de afecções diversas e do sonambulismo
magnético por mais de trinta (30) anos; coisa que não teve influência direta na
concepção kardecista do Espiritismo e da mediunidade e na ação dos espíritos
nos fenômenos de efeitos físicos – as mesas girantes – nos salões de Paris, que
de início se pensava que era um efeito do magnetismo animal (mesmerismo) das
pessoas presentes e mesmo da eletricidade ou outro “fluido” desconhecido, e
somente depois é que surgiu a teoria da ação dos espíritos, conforme veremos
mais adiante no capítulo sobre o Espiritismo.


O
leitor deve estar se perguntando, o que tem a ver o magnetismo animal de Mesmer
e o Espiritismo de Kardec com a questão da recusa da medicina desde o século
XVII em aceitar as práticas e terapias da “medicina alternativa” (ou medicina
tradicional?)? Ora, a nossa intenção é a de demonstrar que o preconceito da
ciência em geral e da medicina em particular se deve às raízes da medicina e
suas crenças e práticas desde a Antiguidade. Reconhecemos que no passado e
ainda no presente a denominada “medicina alternativa” carece de uma metodologia
científica e que é associada com crenças de natureza mística e mesmo de origem mitológica,
da qual não nos ocuparemos aqui, pois este não é o nosso objetivo. O que não
invalidade a eficácia e validade das práticas terapêuticas, especialmente o
reiki, entre outras, como a acupuntura, o passe por imposição das mãos, também
designado por alguns de passe mediúnico
ou passe espírita, magnético e espiritual, conforme o entendimento de cada
pessoa e sua crença ou não nos espíritos, bem como a prática da Terapia Holística da ayurveda entre
outras.


A
relevância em focarmos a questão no magnetismo animal de Mesmer e no
espiritismo e na mediunidade, implica o fato de que ambos tinham por proposição
o reconhecimento como ciência pela classe científica constituída, apresentando
teorias naturalistas, tanto de ordem físicas, como no caso do magnetismo animal
de Mesmer, como de ordem espiritual por Kardec no caso da mediunidade, mas, que
por preconceito dos doutores da medicina e o dogmatismo do cientificismo
“negacionista”, sofreram toda sorte de crítica e discriminação e perseguição,
até mesmo pela religião. [19]
Ora, Mesmer descobriu realmente que todo ser humano é dotado da faculdade de
emitir pelas mãos uma energia com características de um forte “campo magnético”, que influência o
corpo humano, e que pode ser desenvolvido pelo exercício, podendo ser aplicada
sobre outras pessoas pela imposição das mãos, o “passe”, e que pode provocar
efeitos diversos, como o sonambulismo lúcido e o restabelecimento da saúde de
diversos males do corpo, da mente e da alma, a exemplo de Jesus e de seus
discípulos; fenômenos que observamos e também experimentamos e que vamos narrar
mais adiante em capítulo próprio. [20]



OEBPS/themedata.thmx


OEBPS/cover.jpeg
AILDER D'PASS

MEDICINA ESPIRITUAL VOLUME |

TERAPIAS ESPIRITUAIS
VOLUME |

PSICOSMOLOGIA
Ciéncia, Filosofia, Espiritualidade





