

  

    [image: Símbolos da fé de Westminster. A confissão de fé. O catecismo maior. O breve catecismo. Cultura Cristã.]

  




		

			[image: Símbolos da fé de Westminster. A confissão de fé. O catecismo maior. O breve catecismo. Cultura Cristã.]


		




		

  Símbolos de Fé © 2005, Editora Cultura Cristã.
Todos os direitos são reservados.


  1ª edição (2005), 2ª edição (2014), Reimpressões (2008 e 2016), 3ª reimpressão (2019), 3ª edição (2023)


 Produção Editorial


Revisão: Vagner Barbosa | Editoração e Capa: Ideia Dois | Produção do e-book: Ranna Studio


  Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
Sueli Costa CRB-8/5213


  S588s


  Símbolos da fé / Assembléia de Westminster. –- São Paulo : Cultura Cristã, 2023.


Recurso eletrônico (ePub)


  ISBN 978-65-5989-240-2


  1. Doutrina. 2. Catecismo. 3. Teologia reformada. I. Título.


  CDU-234.2


  Conselho Editorial


Cláudio Marra (Presidente), Christian Brially Tavares de Medeiros, Filipe Fontes, Heber Carlos de Campos Jr, Joel Theodoro da Fonseca Jr, Misael Batista do Nascimento, Tarcízio José de Freitas Carvalho, Victor Alexandre Nascimento Ximenes


  [image: Editora Cultura Cristã]


  Rua Miguel Teles Júnior, 394 – CEP 01540-040 – São Paulo – SP


Fones 0800-0141963 / (11) 3207-7099


 www.editoraculturacrista.com.br – cep@cep.org.br


  Superintendente: Clodoaldo Waldemar Furlan
Editor: Cláudio Antônio Batista Marra







		

			Prefácio


			[image: ]


			A notável e histórica “Assembleia de Teólogos Sábios e Eruditos” foi convocada em 12 de junho de 1643 pelo Parlamento da Inglaterra para estabelecer a doutrina da Igreja em oposição ao arminianismo, para discutir também o Governo e a Liturgia da Igreja e para defender o ensino da Igreja Anglicana.


			A primeira sessão ocorreu no dia 1o de julho de 1643 e reuniu 121 teólogos na Abadia de Westminster, em Londres. A promulgação e adoção da Confissão de Fé foi um marco não apenas para as igrejas da Inglaterra e da Escócia, mas para todo o Cristianismo Reformado.


			Nesta edição, colocamos no rodapé da Nota Histórica de John Kyle os capítulos que a Igreja Presbiteriana do Norte (EUA) incluiu em 1903 na Confissão. Tomamos o cuidado de, desse modo, identificar os tais capítulos (Do Espírito Santo e Do Amor de Deus e das Missões) por não haver a Igreja Presbiteriana do Brasil feito a mesma inclusão. Não podemos tratá-los como se integrassem a Confissão de Fé de Westminster tal como adotada pela IPB. Essa decisão editorial não entra no mérito dos referidos capítulos, nem poderia fazê-lo.


			Qual será o valor atual desta publicação? Muitos, sob vários aspectos. A Igreja Presbiteriana é confessional, identifica-se pela aceitação e defesa de seus símbolos de fé e, ao fazê-lo, propaga a melhor sistematização de teologia já produzida em todos os tempos. Especialmente em dias como os de hoje, quando “ventos de doutrina” sopram de todos os lados, a firmeza doutrinária histórica será um elemento importante para a sobrevivência das Igrejas de origem Reformada e, melhor ainda, será também a contribuição delas para grupos novos que vão surgindo sem o mesmo embasamento na Palavra de Deus, nossa Regra Única e Infalível de Fé e de Prática.


			A Confissão de Fé de Westminster, porém, não tenciona congelar-nos no passado nem inutilizar nossa capacidade de raciocínio e reflexão. Como fruto das lutas dos cristãos reformados contra os erros do seu tempo, ela nos desafia e estimula a pensarmos profundamente nossa época e a buscarmos nas Escrituras as respostas para as urgentes questões que enfrentamos. 


			Cláudio Marra
Editor


		




		

			NOTA HISTÓRICA


						[image: ]




			Desde julho de 1643 até fevereiro de 1649, reuniu-se em uma das salas da Abadia de Westminster, na cidade de Londres, o Concílio conhecido na História pelo nome de Assembleia de Westminster. Esse Concílio foi convocado pelo parlamento inglês para preparar uma nova base de doutrina, forma de culto e governo eclesiástico que devia servir para a Igreja do Estado nos três reinos.


			Em um sentido, a ocasião não foi propícia. Já começara a luta entre o parlamento e o rei, Carlos I, e durante as sessões do concílio o país foi agitado pela revolução em que o rei perdeu a vida e Cromwell tomou as rédeas do governo. Em outro sentido, a ocasião foi oportuna. Os teólogos mais eruditos daquele tempo tomaram parte nos trabalhos da Assembleia. A Confissão de Fé e os Catecismos foram discutidos ponto por ponto, aproveitando-se o que havia de melhor nas Confissões já formuladas, e o resultado foi a organização de um sistema de doutrina cristã baseado na Escritura e notável pela sua coerência em todas as suas partes.


			O Parlamento não conseguiu o que almejava quando nomeou os membros do Concílio. A Confissão de Fé foi aprovada, mas por apenas poucos meses a Igreja Presbiteriana foi nominalmente a Igreja do Estado na Inglaterra.


			A Confissão de Westminster foi a última das confissões formuladas durante o período da Reforma. Até agora houve na história da Igreja somente dois períodos que se distinguiram pelo número de credos ou confissões que neles foram produzidos. O primeiro pertence aos séculos 4o e 5o, que produziram os credos formulados pelos concílios ecumênicos de Niceia, Constantinopla, Éfeso e Calcedônia; o segundo sincroniza com o período da Reforma. Os símbolos do primeiro período chamam-se “credos”, os do segundo, “confissões”. Uma comparação entre o Credo dos Apóstolos, por exemplo, e a Confissão de Westminster mostrará a diferença. O Credo é a fórmula de uma fé pessoal e principia com a palavra “Creio”. A Confissão de Westminster segue o plano adotado no tempo da Reforma, é mais elaborada e apresenta um pequeno sistema de teologia. Esse sistema é conhecido pelo nome de Calvinismo, por ser o que João Calvino ensinou, e foi aceito pelas Igrejas Reformadas, que diferiram das Luteranas.


			A utilidade de uma Confissão de Fé evidencia-se na história das Igrejas Reformadas ou Presbiterianas. Sendo a Confissão de Westminster a mais perfeita que elas conseguiram formular, serve de laço de união e estreita as relações entre os presbiterianos de todo o mundo. Os Catecismos especialmente têm servido para doutrinar a mocidade nas puras verdades do evangelho.


			No tempo em que se reuniu a Assembleia, e por muito tempo antes, todos sustentavam a necessidade da união entre a Igreja e o Estado, e originalmente havia no Capítulo que trata do Magistrado Civil uma seção ensinando essa necessidade. Ao formar-se a Igreja Presbiteriana nos Estados Unidos da América do Norte, em 1788, essa seção foi omitida, pois ali quase todos entendiam que a Igreja devia estar livre de toda a união com o Estado, sendo cada um livre e independente na esfera que lhe pertence.


			Em 1887, ou quase cem anos mais tarde, a Igreja geralmente chamada Igreja do Norte eliminou a última parte da Seção IV do Capítulo XXIV, que dizia:


			O viúvo não pode desposar nenhuma parente carnal de sua mulher nos graus de parentesco em que não possa desposar uma das suas próprias parentes, nem a viúva poderá casar-se com um parente carnal de seu marido nos graus de parentesco em que não possa casar-se com um dos seus próprios parentes.


			O Sínodo do Brasil, organizado em 1888, fez igual eliminação. No ano de 1903 a mesma Igreja do Norte dos Estados Unidos fez outras emendas importantes1 e também acrescentou mais dois capítulos à Confissão de Fé.2


			A AUTORIDADE DA CONFISSÃO DE FÉ E DOS CATECISMOS


			Pessoas há que estranham adotar a Igreja Presbiteriana uma Confissão de Fé e Catecismos como regra de fé, quando sustenta sempre ser a Escritura Sagrada sua única regra de fé e de prática. A incoerência é apenas aparente. A Igreja Presbiteriana coloca a Bíblia em primeiro lugar. É ela só que deve obrigar a consciência.


			É também princípio fundamental da Igreja Presbiteriana que toda autoridade eclesiástica é ministerial e declarativa; que todas as decisões dos concílios devem harmonizar-se com a revelação divina. A consciência não se deve sujeitar a essas decisões se forem contrárias à Palavra de Deus.


			Ainda outro princípio da mesma Igreja é que os concílios, sendo de homens falíveis, podem errar, e muitas vezes têm errado. Suas decisões, portanto, não podem ser recebidas como regra absoluta e primária de fé e prática; servem somente para ajudar na crença ou na conduta que se deve adotar. O supremo Juiz de todas as controvérsias, em matéria religiosa, é o Espírito Santo falando na e pela Escritura. Por esta, pois, devem-se julgar toda e qualquer decisão dos concílios e toda e qualquer doutrina ensinada por homens.


			Admitir-se a falibilidade dos concílios não é depreciar a autoridade da Confissão de Fé e dos Catecismos para aqueles que de livre vontade os aceitem. Admitindo tal, a Igreja somente declara que depende do Autor da Escritura e recebe a direção do seu Espírito na interpretação da Palavra e nas fórmulas de aplicar suas doutrinas. A Igreja Presbiteriana sustenta que a Escritura é a suprema e infalível regra de fé e prática; e também que a Confissão de Fé e os Catecismos contêm o sistema de doutrina ensinado na Escritura, e dela deriva toda a sua autoridade e a ela tudo se subordina.


			É justamente porque cremos que a Confissão de Fé e os Catecismos estão em harmonia com a Escritura, nossa regra infalível, que os aceitamos. Não existem, pois, na Igreja Presbiteriana, duas regras de fé, mas uma só, suprema e infalível. As outras fórmulas são subordinadas e falíveis, necessárias para a pureza, governo e disciplina da Igreja. Assim a experiência de muitos séculos o tem demonstrado.


			John M. Kyle


			












Notas


			

				

					1 As duas seções que foram modificadas rezam do modo seguinte:


					“As obras feitas pelos não regenerados, embora sejam, quanto à matéria, coisas que Deus ordena e em si mesmas louváveis e úteis, e embora o negligenciá-las seja pecaminoso e ofensivo a Deus, não obstante, em razão de não procederem de um coração purificado pela fé, elas não são feitas devidamente – segundo a Palavra – nem para um fim justo – a glória de Deus – ficam aquém do que Deus exige e não podem preparar homem algum para receber a graça de Deus” (Capítulo XVI. Seção VII).


					“Nosso Senhor Jesus Cristo é o único cabeça da Igreja, e a pretensão de qualquer homem ser vigário de Cristo e cabeça da Igreja é contrária à Escritura nem tem base alguma na História e é uma usurpação que desonra a nosso Senhor Jesus Cristo” (Capítulo XXV. Seção VI).


				


				

					2 Considerando a conveniência de exprimir claramente a doutrina da Igreja a respeito do Espírito Santo, das Missões e do amor de Deus por todos os homens, a igreja americana acrescentou os seguintes capítulos: Capítulo XXXIV. Do Espírito Santo – I. O Espírito Santo é a terceira pessoa da Trindade, procedente do Pai e do Filho, da mesma substância e igual em poder e glória, e deve-se crer nele, amá-lo, obedecê-lo e adorá-lo, juntamente com o Pai e o Filho, por todos os séculos (Mt 3.16-17; Mt 28.19; 2Co 13.13; Jo 15.26; Jo 16.13-14; Jo 17.24; Jo 16.14). II. É Ele o Senhor e Doador da vida, presente em toda parte na natureza, e é a fonte de todos os pensamentos bons, desejos puros e conselhos santos que se encontram nos homens. Por ele os profetas foram levados a falar a Palavra de Deus, e todos os autores da Sagrada Escritura foram inspirados a registrar de um modo infalível a disposição e a vontade de Deus. A dispensação do evangelho foi-lhe entregue de um modo especial. O Espírito Santo prepara o caminho para o evangelho, acompanha-o com seu poder persuasivo e recomenda a sua mensagem à razão e à consciência dos homens, de maneira que os que rejeitam a oferta misericordiosa ficam não somente sem desculpa, mas também culpados de terem resistido ao Espírito Santo (Rm 8.2; Gn 1.2; Sl 139.7; Jo 16.13-14; 2Pe 1.19-21; Jo 14.16; Jo 16.7-11; At 7.51-53). III. O Espírito Santo, o qual o Pai prontamente dá a todos os que lho pedirem, é o único agente eficaz na aplicação da redenção. Ele convence os homens do pecado, leva-os ao arrependimento, regenera-os pela sua graça e persuade-os e habilita-os a abraçar Jesus Cristo pela fé. Ele une todos os crentes a Cristo, habita neles como seu Consolador e Santificador, dá-lhes o espírito de adoção e de oração e cumpre neles todos os graciosos ofícios pelos quais eles são santificados e selados até ao dia da redenção (Lc 11.13; At 1.5; At 5.32; Jo 16.8; At 2.37-38; Tt 3.4-7; At 8.29,37; 1Co 12.13; 1Co 3.16-17; Rm 8.15; Ef 4.30). IV. Pela presença do Espírito Santo nos seus corações, todos os crentes, estando intimamente unidos a Cristo, a Cabeça, estão assim unidos uns aos outros na Igreja, que é seu corpo. Ele chama e unge os ministros para o seu santo ofício, prepara todos os outros oficiais da Igreja para o seu trabalho especial e concede vários dons e graças aos demais membros. Ele torna eficazes a Palavra e as ordenanças do evangelho. Por ele a Igreja será preservada e aumentada até cobrir a face da terra; será purificada, e, afinal, tornada perfeitamente santa na presença de Deus (Ef 1.22; Ef 1.23; At 20.28; 1Co 12.11; Ef 5.27). Capítulo XXXV. Do Amor de Deus e das Missões – I. Em seu amor infinito e perfeito – e tendo provido no pacto da graça, pela mediação e sacrifício do Senhor Jesus Cristo, um caminho de vida e salvação suficiente e adaptado a toda a raça humana decaída como está – Deus determinou que a todos os homens esta salvação de graça seja anunciada no evangelho (Jo 3.16; 1Tm 4.10; Mc 16.15). II. No evangelho Deus proclama o seu amor ao mundo, revela clara e plenamente o único caminho da salvação, assegura vida eterna a todos quantos verdadeiramente se arrependem e creem em Cristo e ordena que esta salvação seja anunciada a todos os homens, a fim de que conheçam a misericórdia oferecida e, pela ação do seu Espírito, a aceitem como dádiva da graça (Jo 3.16; Jo 14.6; At 4.12; 1Jo 5.12; Mc 16.15; Ef 2.4,8-9). III. As Escrituras nos asseguram que os que ouvem o evangelho e aceitam imediatamente os seus misericordiosos oferecimentos gozam os eternos benefícios da salvação; porém, os que continuam impenitentes e incrédulos agravam a sua falta e são os únicos culpados pela sua perdição (Jo 5.24; Jo 3.18). IV. Visto não haver outro caminho de salvação a não ser o revelado no evangelho e visto que, conforme o usual método da graça divinamente estabelecido a fé vem pelo ouvido que atende à Palavra de Deus, Cristo comissionou a sua Igreja para ir por todo o mundo e ensinar a todas as nações. Todos os crentes, portanto, têm por obrigação sustentar as ordenanças religiosas onde já estiverem estabelecidas e contribuir, por meio de suas orações e ofertas e por seus esforços, para a dilatação do Reino de Cristo por todo o mundo (Jo 14.6; At 4.12; Rm 10.17; Mt 28.19-20; 1Co 4.2; 2Co 9.6-7,10).


				


			


		




		

			[image: A Confissão de Fé de Westminster]


		




		

			SUMÁRIO


			[image: ]


			1. Da Escritura Sagrada


			2. De Deus e da Santíssima Trindade


			3. Dos Eternos Decretos de Deus


			4. Da Criação


			5. Da Providência


			6. Da Queda do Homem, do Pecado e do seu Castigo


			7. Do Pacto de Deus com o Homem


			8. De Cristo, o Mediador


			9. Do Livre-Arbítrio


			10. Da Vocação Eficaz


			11. Da Justificação


			12. Da Adoção


			13. Da Santificação


			14. Da Fé Salvadora


			15. Do Arrependimento Para a Vida


			16. Das Boas Obras


			17. Da Perseverança dos Santos


			18. Da Certeza da Graça e da Salvação


			19. Da Lei de Deus


			20. Da Liberdade Cristã e da Liberdade de Consciência


			21. Do Culto Religioso e do Domingo


			22. Dos Juramentos Legais e dos Votos


			23. Do Magistrado Civil


			24. Do Matrimônio e do Divórcio


			25. Da Igreja 


			26. Da Comunhão dos Santos


			27. Dos Sacramentos


			28. Do Batismo


			29. Da Ceia do Senhor


			30. Das Censuras Eclesiásticas


			31. Dos Sínodos e Concílios


			32. Do Estado do Homem Depois da Morte e da Ressurreição dos Mortos 


			33. Do Juízo Final


		




		

			• CAPÍTULO I •


			DA ESCRITURA SAGRADA


			[image: ]


			I. Ainda que a luz da natureza e as obras da criação e da providência manifestam de tal modo a bondade, a sabedoria e o poder de Deus que os homens ficam inescusáveis.1 Todavia não são suficientes para dar aquele conhecimento de Deus e de sua vontade, necessário à salvação.2 Por isso foi o Senhor servido, em diversos tempos e diferentes modos, revelar-se e declarar à sua Igreja aquela sua vontade;3 e depois, para melhor preservação e propagação da verdade, para o mais seguro estabelecimento e conforto da Igreja contra a corrupção da carne e malícia de Satanás e do mundo, foi igualmente servido fazê-la escrever toda.4 Isso torna a Escritura Sagrada indispensável,5 tendo cessado aqueles antigos modos de Deus revelar a sua vontade ao seu povo.6


			Referências bíblicas


			1 Rm 2.14-15; Rm 1.19-20; Sl 19.1-3; Rm 1.32; Rm 2.1; 2 1Co 1.21; 1Co 2.13-14; 3 Hb 1.1; 4 Pv 22.19-21; Lc 1.3-4; Rm 15.4; Mt 4.4,7,10; Is 8.19-20; 5 2Tm 3.15; 2Pe 1.19; 6 Hb 1.1-2


			II. Sob o nome de Escritura Sagrada, ou Palavra de Deus escrita, incluem-se agora todos os livros do Antigo e do Novo Testamentos, todos dados por inspiração de Deus para serem a regra de fé e prática:1


			

				

					

							

							O ANTIGO TESTAMENTO

						

					


					

							

							Gênesis

						

							

							2Crônicas 

						

							

							Daniel

						

					


					

							

							Êxodo

						

							

							Esdras 

						

							

							Oseias

						

					


					

							

							Levítico

						

							

							Neemias 

						

							

							Joel

						

					


					

							

							Números

						

							

							Ester 

						

							

							Amós

						

					


					

							

							Deuteronômio

						

							

							Jó 

						

							

							Obadias

						

					


					

							

							Josué

						

							

							Salmos 

						

							

							Jonas

						

					


					

							

							Juízes

						

							

							Provérbios 

						

							

							Miqueias

						

					


					

							

							Rute

						

							

							Eclesiastes

						

							

							Naum

						

					


					

							

							1Samuel

						

							

							Cântico dos cânticos 

						

							

							Habacuque

						

					


					

							

							2Samuel

						

							

							Isaías 

						

							

							Sofonias

						

					


					

							

							1Reis

						

							

							Jeremias 

						

							

							Ageu

						

					


					

							

							2Reis

						

							

							Lamentações 

						

							

							Zacarias

						

					


					

							

							1Crônicas

						

							

							Ezequiel 

						

							

							Malaquias

						

					


				

			


			

				

					

							

							O NOVO TESTAMENTO

						

					


					

							

							Mateus

						

							

							Efésios 

						

							

							Hebreus

						

					


					

							

							Marcos

						

							

							Filipenses 

						

							

							Tiago

						

					


					

							

							Lucas

						

							

							Colossenses 

						

							

							1Pedro

						

					


					

							

							João

						

							

							1Tessalonicenses 

						

							

							2Pedro

						

					


					

							

							Atos

						

							

							2Tessalonicenses

						

							

							1João

						

					


					

							

							Romanos

						

							

							1Timóteo 

						

							

							2João

						

					


					

							

							1Coríntios

						

							

							2Timóteo 

						

							

							3João

						

					


					

							

							2Coríntios

						

							

							Tito

						

							

							Judas

						

					


					

							

							Gálatas

						

							

							Filemon

						

							

							Apocalipse

						

					


				

			


			Referências bíblicas


			1 Lc 16.29-31; Ef 2.20; Ap 22.18-19; 2Tm 3.16


			III. Os livros geralmente chamados apócrifos, não sendo de inspiração divina, não fazem parte do Cânon da Escritura; não são, portanto, de autoridade da Igreja de Deus, nem de modo algum podem ser aprovados ou empregados senão como escritos humanos.1


			Referências bíblicas


			1 Lc 24.27,44; Rm 3.2; 2Pe 1.21


			IV. A autoridade da Escritura Sagrada, razão pela qual deve ser crida e obedecida, não depende do testemunho de qualquer homem ou Igreja, mas depende somente de Deus, seu autor, que é a própria verdade; ela tem, portanto, de ser recebida, porque é a Palavra de Deus.1


			Referências bíblicas


			1 2Pe 1.19-21; 2Tm 3.16; 1Jo 5.9; 1Ts 2.13


			V. Pelo Testemunho da Igreja podemos ser movidos e incitados a um alto e reverente apreço pela Escritura Sagrada;1 a suprema excelência do seu conteúdo, a eficácia da sua doutrina, a majestade do seu estilo, a harmonia de todas as suas partes, o escopo do seu todo (que é dar a Deus toda a glória), a plena revelação que faz do único meio de salvar-se o homem, as suas muitas outras excelências incomparáveis e completa perfeição são argumentos pelos quais abundantemente se evidencia ser ela a Palavra de Deus; contudo, a nossa plena persuasão e certeza da sua infalível verdade e divina autoridade provém da operação interior do Espírito Santo, que, pela Palavra e com a Palavra, testifica em nosso coração.2


			Referências bíblicas


			1 1Tm 3.15; 2 1Jo 2.20,27; Jo 16.13-14; 1Co 2.10-12; Is 59.21


			VI. Todo o conselho de Deus concernente a todas as coisas necessárias para a glória dele e para a salvação, fé e vida do homem, ou é expressamente declarado na Escritura ou pode ser lógica e claramente deduzido dela. À Escritura nada se acrescentará em tempo algum, nem por novas revelações do Espírito, nem por tradições dos homens;l reconhecemos, entretanto, ser necessária a íntima iluminação do Espírito de Deus para a salvadora compreensão das coisas reveladas na Palavra2 e que há algumas circunstâncias, quanto ao culto de Deus e ao governo da Igreja, comuns às ações e sociedades humanas, as quais têm de ser ordenadas pela luz da natureza e pela prudência cristã, segundo as regras da Palavra, que sempre devem ser observadas.3


			Referências bíblicas


			1 2Tm 3.15-17; Gl 1.8-9; 2Ts 2.2; 2 Jo 6.45; 1Co 2.9-10,12; 3 1Co 11.13-14; 1Co 14.26,40


			VII. Na Escritura não são todas as coisas igualmente claras em si, nem do mesmo modo evidentes a todos;1 contudo, as coisas que precisam ser obedecidas, cridas e observadas para a salvação, em uma ou outra passagem da Escritura, são tão claramente expostas e aplicadas que não só os doutos, mas ainda os indoutos, no devido uso dos meios ordinários, podem alcançar uma suficiente compreensão delas.2


			Referências bíblicas


			1 2Pe 3.16; 2 Sl 119.105,130


			VIII. O Antigo Testamento em hebraico (língua original do antigo povo de Deus) e o Novo Testamento em grego (a língua mais geralmente conhecida entre as nações no tempo em que ele foi escrito), sendo inspirados imediatamente por Deus e pelo seu singular cuidado e providência conservados puros em todos os séculos são, por isso, autênticos,1 e assim em todas as controvérsias religiosas a Igreja deve apelar para eles como para um supremo tribunal;2 mas, não sendo essas línguas conhecidas por todo o povo de Deus, que tem direito e interesse nas Escrituras e que deve, no temor de Deus, lê-las e estudá-las,3 esses livros têm de ser traduzidos nas línguas vulgares de todas as nações aonde chegarem,4 a fim de que a Palavra de Deus, permanecendo nelas abundantemente, adorem a Deus de modo aceitável5 e possuam a esperança pela paciência e conforto das Escrituras.6


			Referências bíblicas


			1 Mt 5.18; 2 Is 8.20; At 15.15; Jo 5.39,46; 3 Jo 5.39; 4 1Co 14.6,9,11-12,24,27-28; 5 Cl 3.16; 6 Rm 15.4


			IX. A regra infalível de interpretação da Escritura é a mesma Escritura; portanto, quando houver questão sobre o verdadeiro e pleno sentido de qualquer texto da Escritura (sentido que não é múltiplo, mas único), esse texto pode ser estudado e compreendido por outros textos que falem mais claramente.1 


			Referências bíblicas


			1 2Pe 1.20-21; At 15.15-16


			X. O Juiz Supremo, pelo qual todas as controvérsias religiosas têm de ser determinadas e por quem serão examinados todos os decretos de concílios, todas as opiniões dos antigos escritores, todas as doutrinas de homens e opiniões particulares, o Juiz Supremo, em cuja sentença nos devemos firmar, não pode ser outro senão o Espírito Santo falando na Escritura.1


			Referências bíblicas


			1 Mt 22.29-31, Ef 2.20; At 28.25


		





OEBPS/Images/p1.jpg
A CONFISSAQ DE FE
DE WESTMINSTER





OEBPS/Fonts/MyriadPro-BoldCond.otf


OEBPS/Fonts/MyriadPro-Regular.otf



OEBPS/Fonts/BebasNeueBook.otf


OEBPS/Images/cred2.jpg
&

EDITORA CULTURA CRISTA





OEBPS/Fonts/TimesLTStd-BoldItalic.otf



OEBPS/Images/capa.jpg
G

SIMBOLOS

v é

y

2 S 2

DE WESTMINSTER

A confissao de fé

0 catecismo maior

0 breve catecismo






OEBPS/Fonts/TimesLTStd-Roman.otf


OEBPS/Images/fio.jpg





OEBPS/Images/rosto.jpg
€

I
SIMBOLOS
— DEFE —
DE WESTMINSTER

A confissao de fé
0 catecismo maior
0 breve catecismo






OEBPS/Fonts/TimesLTStd-Bold.otf


OEBPS/Fonts/MyriadPro-It.otf







OEBPS/Fonts/TimesLTStd-Italic.otf


OEBPS/Fonts/BebasNeueBold.otf


OEBPS/Fonts/MyriadPro-Cond.otf



