

  

    [image: Cover]

  




  As neurociências:
 questões filosóficas




  Eduardo Kickhöfel




  FILOSOFIAS: O PRAZER DO PENSAR
 Coleção dirigida por
Marilena Chaui e Juvenal Savian Filho





  [image: Image]




  Sumário




  

    	Apresentação




    	Introdução




    	1. Um pouco de História da Filosofia




    	2. Um pouco de Neurociência




    	3. Impasse




    	4. Conclusão




    	Ouvindo os textos




    	Exercitando a reflexão




    	Dicas de viagem




    	Leituras recomendadas


  





  Pontos de referência




  

    	Cover




    	Página de Título




    	Prefácio




    	Prefácio




    	Texto




    	Página de Direitos Autorais.




    	Contribuidores




    	Sumário




    	Corpo Principal da Obra




    	Corpo Principal da Obra




    	Corpo Principal da Obra




    	Corpo Principal da Obra




    	Corpo Principal da Obra




    	Corpo Principal da Obra




    	Corpo Principal da Obra


  





  APRESENTAÇÃO




  Marilena Chaui e Juvenal Savian Filho




   




  O exercício do pensamento é algo muito prazeroso, e é com essa convicção que convidamos você a viajar conosco pelas reflexões de cada um dos volumes da coleção Filosofias: o prazer do pensar.




  Atualmente, fala-se sempre que os exercícios físicos dão muito prazer. Quando o corpo está bem treinado, ele não apenas se sente bem com os exercícios, mas tem necessidade de continuar a repeti-los sempre. Nossa experiência é a mesma com o pensamento: uma vez habituados a refletir, nossa mente tem prazer em exercitar-se e quer expandir-se sempre mais. E com a vantagem de que o pensamento não é apenas uma atividade mental, mas envolve também o corpo. É o ser humano inteiro que reflete e tem o prazer do pensamento!




  Essa é a experiência que desejamos partilhar com nossos leitores. Cada um dos volumes desta coleção foi concebido para auxiliá-lo a exercitar o seu pensar. Os temas foram cuidadosamente selecionados para abordar os tópicos mais importantes da reflexão filosófica atual, sempre conectados com a história do pensamento. Assim, a coleção destina-se tanto àqueles que desejam iniciar-se nos caminhos das diferentes filosofias como àqueles que já estão habituados a eles e querem continuar o exercício da reflexão. E falamos de “filosofias”, no plural, pois não há apenas uma forma de pensamento. Pelo contrário, há um caleidoscópio de cores filosóficas muito diferentes e intensas.




  Ao mesmo tempo, esses volumes são também um material rico para o uso de professores e estudantes de Filosofia, pois estão inteiramente de acordo com as orientações curriculares do Ministério da Educação para o Ensino Médio e com as expectativas dos cursos básicos de Filosofia para as faculdades brasileiras. Os autores são especialistas reconhecidos em suas áreas, criativos e perspicazes, inteiramente preparados para os objetivos dessa viagem pelo país multifacetado das filosofias.




  Seja bem-vindo e boa viagem!




  INTRODUÇÃO




  Não somos mais do que um monte de neurônios? 




  Neste momento, você está lendo este pequeno livro; lendo precisamente estas palavras. De algum modo, você escolhe estar assim, e isso, em um primeiro momento, parece simples.




  Sim, você escolhe; assim como você escolhe diversas outras coisas em sua vida. Entretanto, se você parar para pensar, descobrirá que poucas das escolhas de seu dia a dia são efetivamente escolhas feitas por você. Basta um pouco de introspecção e reflexão para constatar que seu cérebro coordena seus batimentos cardíacos independentemente de você, ou para ver que, mesmo tendo controle de diversos músculos que o fazem respirar, você não é capaz de parar de respirar até morrer. Ao caminhar, você até pode decidir a direção a seguir, como esquerda ou direita, mas evita obstáculos antes de pensar a respeito deles, e muitas vezes antes mesmo de notá-los. Seu cérebro percebe e processa estímulos; produz então comportamentos chamados atos reflexos.




  Mais importante do que isso, a maior parte de seus pensamentos – no sentido de processos de uma maneira ou de outra articulados por palavras – ocorre de modo automático. De alguma forma, você escolhe neste momento ler este pequeno livro, mas, uma vez isso posto, você não escolhe perceber estas palavras. Tal qual no caso de atos reflexos, seu cérebro tem uma história evolutiva que, realizada ao longo de sua própria história de vida, faz os estímulos visuais que você recebe serem processados automaticamente de sua retina até a parte posterior do giro temporal superior do hemisfério esquerdo de seu cérebro. Talvez você nem escolha compreender essas palavras, mas apenas as compreende de modo automático, ou melhor, o giro temporal superior do hemisfério esquerdo de seu cérebro compreende-as automaticamente. Lendo ou não, você pode até estar pensando especificamente a respeito dessas palavras, mas as ideias que você tem simplesmente acontecem, como se brotassem de forma espontânea em você.




  Você pode ainda ficar triste ou mesmo deprimido, às vezes sem motivo aparente, e certamente não quer ficar assim. Seus pensamentos, que não são palpáveis como este livro, mas privados e subjetivos, parecem ter vida própria. Eles ocorrem independentemente de você, ou ao menos daquele “você” que de algum modo você considera consciente e capaz de decidir e escolher entre isto ou aquilo.




  Há aproximadamente quarenta anos, psicólogos experimentais e neurologistas, entre outros, deram início a uma disciplina chamada Neurociência. Existe quem fale no plural, ou seja, Neurociências, para enfatizar seus múltiplos aspectos. Hoje, as Neurociências compreendem diversas áreas, e de especial interesse aqui é a chamada Neurociência cognitiva, focada sobretudo em bases neurais do pensamento.




  Segundo os neurocientistas, nossos pensamentos são redutíveis a processos bioquímicos no cérebro, como resumido em uma famosa bravata de Francis Crick: “Você, suas alegrias e suas dores, suas memórias e suas ambições, seu senso de identidade pessoal e livre-arbítrio, não é de fato nada mais do que o comportamento de uma vasta organização de células e moléculas associadas. Você é nada mais do que um monte de neurônios.” Para os neurocientistas, essas palavras soam óbvias. Entretanto, elas se chocam diretamente com nossas percepções comuns de que nosso pensamento é diverso da matéria que nos compõe e de que somos livres e conscientes de nossas escolhas.




  No contexto tecnocientífico em que estamos, é inevitável que olhemos para as Neurociências, que aparecem em matérias de semanários, notícias de jornal e livros de divulgação, e agem em nosso dia a dia por meio de medicamentos que alteram sensações, emoções e comportamentos. Especificamente na Filosofia, as Neurociências invadem áreas até recentemente consideradas filosóficas, especialmente as relações entre mente e corpo, e, assunto de especial interesse aqui, questões de um modo ou de outro relacionadas às noções de liberdade e livre-arbítrio. Eis um impasse, talvez o grande impasse que neurocientistas e filósofos debaterão nos próximos anos.




  1. Um pouco de História da Filosofia




   




  O problema em questão vem da Grécia, onde alguns dos primeiros filósofos, naquele tempo chamados de “fisiólogos” (por procurarem conhecer a phýsis ou o princípio elementar que compunha todas as coisas), conceberam o atomismo.




  Os maiores expoentes do atomismo foram Leucipo de Mileto (nascido por volta do ano 500 a.C.) e Demócrito de Abdera (460-370 a.C.). Pouco se conhece das doutrinas de Leucipo de Mileto, considerado o criador do atomismo, mas seu seguidor, Demócrito de Abdera, é suficientemente citado por Aristóteles e outros escritores antigos.




  Segundo os atomistas, o mundo seria feito de interações e combinações de átomos (literalmente, elementos “não cortáveis” ou “indivisíveis”), em movimentos locais através do vazio. Os átomos teriam apenas as propriedades da forma, ordem e posição, sendo sólidos e indestrutíveis, e eles formariam todos os corpos. As percepções também seriam interações entre átomos, como sugere o conhecido fragmento de Demócrito: “Por convenção existe o doce e por convenção o amargo, por convenção o quente, por convenção o frio, por convenção a cor; na realidade, porém, átomos e vazio” (in: Pré-socráticos. Vários tradutores. São Paulo: Nova Cultural, vol. II, 1989, p. 124. Col. “Os Pensadores”).




  Segundo Demócrito, os gostos seriam causados pelas texturas de átomos na língua, por exemplo, os gostos amargos, causados por átomos pontiagudos, e Aristóteles deixa claro que, para Demócrito, a alma era parte do mundo material, também formada por átomos. Supõe-se que Demócrito considerou que o pensamento também ocorria por meio de interações e combinações de átomos. Por conseguinte, o atomismo antigo concebia o homem como mais um resultado da phýsis, ou seja, da necessidade da Natureza, indiferente aos anseios e intenções dos homens.




  Em oposição ao atomismo, Platão (427-347 a.C.), no diálogo intitulado Fédon, articula um discurso em que Sócrates (c. 469 a.C.-399 a.C.) recusa as explicações atomistas. Após ser condenado pelos atenienses, Sócrates se encontra preso e, na última tarde de sua vida, dialoga com seus amigos na prisão. Ao responder a Cebes se a alma é imperecível e imortal, Sócrates recorda as investigações naturais em que acreditara em sua juventude, as quais diriam as verdadeiras causas das transformações das coisas no mundo, incluindo o porquê do nascimento e da morte de cada coisa, e a razão de existirem. Sócrates aprendera a respeito de que seriam o calor e o frio, o sangue, o ar ou o fogo, ou ainda o cérebro, que dão origem às sensações do ouvido, da vista e do olfato, das quais surgiria a memória e a opinião, e, da memória e da opinião, uma vez tornadas calmas, nasceria o conhecimento (cf. Fédon 96a-b).




  Confuso, Sócrates descobriu que Anaxágoras (c. 500 a.C.-428 a.C.) considerara o intelecto o princípio organizador e causa de tudo, e que só o que importa ao homem considerar, tanto em relação a si mesmo quanto a tudo o mais, é o modo melhor e mais perfeito de ser. Entretanto, ele logo descobriu que Anaxágoras considerara que a explicação das causas das coisas estava apenas no ar, no éter, na água e em uma infinidade de outras causas extravagantes. Para exprimir a confusão de Sócrates, diz Platão: “Quis parecer-me que com ele acontecia como com quem começasse por declarar que tudo o que Sócrates faz é determinado pela inteligência, para depois, ao tentar apresentar a causa de cada um dos meus atos, afirmar, de início, que a razão de encontrar-me sentado agora neste lugar é ter o corpo composto de ossos e músculos, por serem os ossos duros e separados uns dos outros pelas articulações, e os músculos de tal modo constituídos que podem contrair-se e relaxar-se, e por cobrirem os ossos, juntamente com a carne e a pele que os envolvem. Sendo móveis os ossos em suas articulações, pela contração ou relaxamento dos músculos fico em condições de dobrar neste momento os membros, razão de estar agora sentado aqui com as pernas flectidas” (Fédon 98c-d, in: PLATÃO. Fédon. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: UFPA, 2011).




  Essa explicação lhe parece insuficiente, pois “a mesma coisa se daria, se a respeito de nossa conversação indicasse como causa a voz, o ar, os sons, e mil outras particularidades do mesmo tipo, porém esquecesse de mencionar as verdadeiras causas” (98d, idem) de sua aceitação da pena imposta pelos atenienses e recusa em fugir, como seus amigos queriam. Sócrates, assim, não recusa o atomismo, mas recusa-o ao tratar de questões humanas: “Se alguém dissesse que sem ossos e músculos e tudo o mais que tenho no corpo eu não seria capaz de pôr em prática nenhuma resolução, só falaria a verdade. Porém afirmar que é por causa disso que eu faço o que faço, e que assim procedendo me valho da inteligência, mas não em virtude da escolha do melhor, é levar ao extremo a imprecisão da linguagem e revelar-se incapaz de compreender que uma coisa é a verdadeira causa, e outra, muito diferente, aquilo sem o que a causa jamais poderá ser causa” (99a-b, idem). Sócrates mostra de modo claro a questão central deste pequeno livro: a cisão entre o mundo material, sujeito à necessidade da Natureza, e o pensamento imaterial, responsável por intenções e escolhas. Como se sabe, a união entre corpo e alma em Platão é um mistério, e Sócrates escolheu morrer. Estava colocado o conflito entre necessidade e liberdade.





OEBPS/images/logo.jpg
ﬁ wimfmartinsfontes





OEBPS/images/capa.jpg
Colecdo dirigida por Marilena Chaui e Juvenal Savian Filho

As neurociéncias

Questoes filosoficas
Eduardo Kickhofel






