
Hegel

O telos "Eu sou, quando nós somos"

Edomberto Freitas Alves Rodrigues

Clube de Autores (independente)





[image: ]








O autor 



Edomberto Freitas Alves Rodrigues. Formado em História pela UFMG e Filosofia pela PUC-MG. Professor de história em BH e Betim. Pesquisador de espiritualidade e filosofia. Escreveu a coleção Religare e outros livros espiritualistas. Agora ele traz seu livro sobre Hegel. Apresenta as ideias imortais de Hegel por meio de lentes inovadoras: a consciência fractal e o paradigma "Eu sou, quando nós somos". Este livro oferece uma jornada única, onde o clássico encontra o contemporâneo, e a filosofia se torna um caleidoscópio de reflexos interligados.


Capa: Edomberto Freitas

Imagem de fundo: Image by <a href="https://www.freepik.com/free-vector/particle-face-background_5633193.htm#page=23&query=fractal%20de%20pessoas&position=37&from_view=search&track=ais">Freepik</a>

[image: ]


Sumário

Introdução

A vida e o legado

A vida e o contexto

O filosófico e o  espiritual

A fenomenologia do  Espírito

Uma nova interpretação da teleologia hegeliana

Conclusão

Referências bibliográficas


[image: ]

Introdução


Na vastidão da filosofia, encontramos correntes de pensamento que, ao longo dos séculos, oferecem perspectivas ricas e complexas sobre a natureza da existência e da consciência. Nesse caleidoscópio intelectual, destacam-se as ideias do filósofo alemão Georg Wilhelm Friedrich Hegel, cujo trabalho profundo e abrangente influenciou significativamente a compreensão da filosofia ocidental. Em nosso percurso para explorar e enriquecer as ideias hegelianas, decidimos trazer à tona duas lentes conceituais que não apenas ampliam, mas transformam a maneira como interpretamos a filosofia hegeliana: a consciência fractal e o paradigma "Eu sou, quando nós somos".

A consciência fractal, proveniente da teoria dos fractais, propõe uma visão dinâmica e interconectada da realidade. Segundo essa perspectiva, o Uno se desdobra em infinitas manifestações de si mesmo, criando uma intrincada rede de inter-relações. Esta abordagem desafia noções convencionais de singularidade e destaca a importância da multiplicidade na compreensão da existência. Ao incorporar essa visão à análise das ideias hegelianas, buscamos expandir a compreensão do Absoluto hegeliano, considerando a multiplicidade não como uma mera negatividade, mas como expressão plena do Uno em sua complexidade.

Além disso, incorporamos o paradigma "Eu sou, quando nós somos", que ressalta a interdependência entre o eu individual e a coletividade. Esse princípio, originado da filosofia ubuntu africana, dialoga de maneira única com a dinâmica hegeliana de reconhecimento. Ao reconhecermos o outro, não apenas nos vemos refletidos, mas participamos ativamente na co-criação de significado e identidade. Esta abordagem transformadora se integra organicamente à filosofia de Hegel, redefinindo o reconhecimento não apenas como um ato isolado, mas como uma jornada conjunta em direção à autoconsciência plena.

Adicionalmente, introduzimos a ideia do Uno de Plotino, filósofo neoplatônico, para enriquecer ainda mais a compreensão do Absoluto. O Uno plotiniano, fonte primordial de toda a realidade, tece uma ponte entre as ideias hegelianas e a consciência fractal. Ao trazer à tona esses elementos, buscamos não apenas interpretar as ideias de Hegel, mas revitalizá-las, oferecendo uma perspectiva contemporânea que dialoga com a complexidade e interconexão inerentes à experiência humana. Em nosso percurso, convidamos você a mergulhar nesse diálogo enriquecedor entre a filosofia clássica e os paradigmas modernos, onde o Uno se manifesta em um caleidoscópio de reflexos interligados, e o "Eu sou" floresce plenamente quando reconhecido no coletivo "nós somos".


[image: ]







A vida e o legado


Georg Wilhelm Friedrich Hegel, um dos mais proeminentes filósofos da tradição alemã e um dos pensadores mais influentes da história da filosofia, desafia e inspira intelectuais, acadêmicos e pensadores há mais de dois séculos. Nascido em Stuttgart, Alemanha, no dia 27 de agosto de 1770, Hegel emergiu como uma figura central na tradição filosófica que inclui nomes como Immanuel Kant e Friedrich Schelling. Sua obra complexa e densa representa um marco significativo na evolução do pensamento filosófico ocidental.

A importância de Hegel na história da filosofia pode ser vista em sua capacidade de unir e transcender diferentes correntes de pensamento, fornecendo uma síntese abrangente da filosofia alemã de sua época. Sua filosofia, frequentemente rotulada como idealismo alemão, explora temas fundamentais como a natureza da realidade, a dialética, a ética, a política e a história, entre outros. No entanto, uma das características mais distintivas e relevantes da filosofia de Hegel é sua abordagem teleológica à história e à sociedade.

Neste livro, exploraremos a filosofia de Hegel, particularmente sua concepção de teleologia, sob a luz do paradigma "Eu sou, quando nós somos". Esse paradigma nos lembra que nossa existência como indivíduos está inextricavelmente ligada à nossa interação com a sociedade, e Hegel oferece um quadro filosófico abrangente para entender essa relação. Ao longo das próximas páginas, examinaremos o contexto de vida e o desenvolvimento intelectual de Hegel, sua concepção de teleologia, como se relaciona com o conceito de "Espírito Absoluto" e a unidade social, a dialética e a contradição em sua filosofia, e a relevância contínua de suas ideias na era contemporânea.

Hegel nos desafia a considerar como o "Eu" individual se realiza plenamente no contexto do "Nós" social, uma reflexão que permanece profundamente relevante em um mundo em constante mudança. À medida que mergulhamos nas complexidades da filosofia hegeliana, convidamos o leitor a acompanhar-nos nesta jornada de exploração, análise e reflexão sobre a obra de um dos filósofos mais importantes da história, cujas ideias ecoam através dos séculos e continuam a moldar o pensamento filosófico e social até os dias de hoje.

O Paradigma "Eu sou, quando nós somos".

A filosofia de G.W.F. Hegel é notável por sua complexidade e abrangência. Ela se estende desde questões metafísicas sobre a natureza da realidade até considerações éticas e políticas sobre a sociedade e a história. Em sua busca por compreender o mundo, Hegel desenvolveu uma abordagem filosófica que pode ser entendida de maneira profunda e significativa através do paradigma "Eu sou, quando nós somos".

O paradigma "Eu sou, quando nós somos" enfatiza a interconexão fundamental entre o indivíduo e a sociedade. Essa perspectiva reconhece que a identidade e a realização pessoal estão intrinsecamente ligadas ao contexto social em que vivemos. Em essência, somos seres que existem e se desenvolvem em relação aos outros, à cultura, à história e às instituições que nos cercam. Isso não significa que o indivíduo seja subjugado pela coletividade, mas sim que nossa identidade e realizações individuais se manifestam através das interações com a sociedade.

Hegel, em sua filosofia, abraçou essa ideia de interconexão e a incorporou profundamente em sua compreensão da realidade. Para Hegel, o "Eu" individual não pode ser plenamente compreendido fora do contexto do "Nós" social. Sua visão dialética da história, por exemplo, sugere que a evolução da humanidade ocorre através de um processo no qual a liberdade individual e a liberdade coletiva estão interligadas.

Assim, ao examinarmos a filosofia de Hegel sob a lente do paradigma "Eu sou, quando nós somos", somos capazes de apreciar como sua obra se concentra na dinâmica entre o indivíduo e a sociedade, e como ele via essa dinâmica como crucial para a compreensão da natureza da realidade, da ética e da história.

Neste livro, exploraremos como a filosofia de Hegel ressoa com o paradigma "Eu sou, quando nós somos", e como suas ideias contribuem para uma compreensão mais profunda e rica da interconexão entre o indivíduo e a sociedade. Ao fazer isso, esperamos oferecer uma perspectiva enriquecedora sobre a obra desse notável filósofo e como suas ideias continuam a ser relevantes e inspiradoras para a compreensão do mundo contemporâneo.




A Interconexão Fundamental entre o Indivíduo e a Sociedade

A filosofia de G.W.F. Hegel pode ser entendida como uma expressão profunda e abrangente da interconexão fundamental entre o indivíduo e a sociedade. Através de uma análise aprofundada das obras e conceitos hegelianos, demonstraremos como Hegel não apenas reconhece, mas também coloca no centro de sua filosofia, a ideia de que o "Eu" individual e a sociedade coletiva estão intrinsecamente relacionados e se influenciam mutuamente.

Hegel nos desafia a considerar que a realização plena do "Eu" está inextricavelmente ligada ao contexto social, histórico e cultural em que o indivíduo está imerso. Sua concepção da teleologia da história, sua análise dialética das contradições e sínteses, e seu entendimento do "Espírito Absoluto" como manifestação da unidade social, todos apontam para a importância da interconexão entre o indivíduo e a sociedade.

Ao longo deste livro, examinaremos as diversas dimensões da filosofia hegeliana que refletem e sustentam essa interconexão. Através de uma análise crítica e contextualizada, demonstraremos como a obra de Hegel continua a ser uma fonte de insight e inspiração para a compreensão das complexas relações entre o indivíduo e a sociedade, e como suas ideias têm implicações profundas para o mundo contemporâneo.

Em última análise, esta tese nos conduzirá a uma compreensão mais profunda de como Hegel aborda a questão do "Eu sou" em relação ao "nós somos", e como sua filosofia proporciona uma base sólida para explorar a dinâmica fundamental que permeia nossa existência e nosso papel na sociedade.


Uma abordagem espiritual

No cerne deste livro, encontramos uma abordagem que vai além das fronteiras convencionais da filosofia. Ao mergulhar nas emanações de Plotino, abrimos uma janela para o espectro espiritual que percorre todo o desdobramento das ideias de Hegel. Este não é apenas um exercício intelectual; é uma jornada que reconhece a espiritualidade como um fio condutor essencial para compreender o Absoluto.

Ao associar as emanações de Plotino com o desenvolvimento hegeliano, revelamos a trama invisível que conecta o Uno à complexidade do mundo fenomênico. Não nos esquivamos de uma perspectiva assumidamente espiritual, pois reconhecemos que a espiritualidade permeia as entrelinhas do pensamento hegeliano. Nossa jornada é uma exploração das dimensões transcendentais que moldam a filosofia de Hegel, conectando-se de maneira intrínseca com o Uno primordial.

Este livro não apenas desdobra as ideias de Hegel; ele as infunde com uma vitalidade espiritual, desafiando os limites do pensamento convencional. Ao reconhecer a importância das emanações de Plotino, convidamos você a contemplar não apenas a filosofia, mas a espiritualidade que a permeia, expandindo as fronteiras do entendimento e oferecendo uma perspectiva única sobre Hegel.

Desbravamos as trilhas intricadas da filosofia hegeliana, não apenas como um exercício de reflexão intelectual, mas como uma exploração que se estende para além do terreno convencional. Ao integrar a perspectiva das emanações de Plotino, inserimos um elemento espiritual que tece uma narrativa oculta, ligando o Uno à complexidade do mundo.

Contudo, nossa jornada não se limita a esse enfoque espiritual. Introduzimos, de maneira igualmente significativa, a perspectiva da consciência fractal. Nesse paradigma, o Uno se desdobra, criando infinitas unidades de si mesmo, e a interconexão entre essas unidades forma a base das interações e da realidade manifestada.

Ao unir essas duas perspectivas — emanações espirituais e consciência fractal —, oferecemos uma visão enriquecida das ideias de Hegel. Não buscamos apenas desvendar sua filosofia, mas também infundi-la com uma vitalidade que transcende o meramente intelectual. Este livro é uma convocação para explorar não apenas o pensamento, mas a espiritualidade e a interconexão que permeiam as obras do filósofo alemão.


[image: ]







A vida e o contexto


Georg Wilhelm Friedrich Hegel, nascido em 27 de agosto de 1770 em Stuttgart, no Ducado de Württemberg, foi um filósofo alemão cuja biografia e contexto histórico desempenharam um papel fundamental na formação de suas ideias filosóficas. Sua vida coincidiu com um período de mudanças políticas, sociais e intelectuais significativas na Europa, influenciando profundamente sua filosofia.

Hegel iniciou seus estudos na Universidade de Tübingen, onde se dedicou à teologia e filosofia. Durante esse período, teve a oportunidade de se envolver com o idealismo alemão, uma corrente filosófica que incluía pensadores notáveis como Johann Gottlieb Fichte e Friedrich Schelling. Essa educação inicial teve influência da teologia protestante e moldou seu pensamento nos primeiros anos.

No entanto, foi em Jena que Hegel se tornou uma figura ativa no movimento romântico, um ambiente intelectual efervescente onde interagiu com pensadores românticos proeminentes, como os irmãos August e Friedrich Schlegel. Esse período de sua vida testemunhou o florescimento de suas primeiras obras filosóficas.

O contexto político da época também teve um impacto profundo em suas reflexões filosóficas. A Revolução Francesa e as Guerras Napoleônicas desencadearam agitação política e social na Europa, levando Hegel a considerar questões relacionadas à natureza do Estado, da liberdade e da autoridade política em sua filosofia.

A carreira acadêmica de Hegel o levou a várias nomeações em universidades alemãs, incluindo posições em Heidelberg e Berlim. Essas nomeações ofereceram a ele uma plataforma para aprimorar e disseminar suas ideias filosóficas.

Suas obras mais influentes incluem a "Fenomenologia do Espírito," a "Ciência da Lógica" e a "Filosofia do Direito." Na "Filosofia da História," Hegel explorou o desenvolvimento histórico e as mudanças sociais em um contexto filosófico, contribuindo para sua visão geral da história como um processo dialético.

Hegel é considerado um dos principais representantes do idealismo alemão e um dos filósofos mais influentes da história. Sua obra continua a ser estudada e debatida por filósofos, cientistas sociais e acadêmicos de diversas disciplinas em todo o mundo. Suas contribuições para a filosofia da história, ética, política e lógica têm um impacto duradouro na filosofia e no pensamento contemporâneo.

A vida e obra de Hegel são inseparáveis do contexto histórico tumultuado e da evolução do pensamento filosófico e político em sua época. Suas ideias refletem não apenas suas experiências pessoais, mas também o espírito de uma era marcada por mudanças profundas e desafios significativos, destacando sua importância duradoura no panorama intelectual e filosófico.


Influências Filosóficas

A obra filosófica de G.W.F. Hegel, um dos filósofos mais influentes da história, foi moldada por uma rica tapeçaria de influências filosóficas e contextuais. Sua filosofia, conhecida como idealismo alemão, deve muito à interação com outros pensadores e às correntes filosóficas de sua época.

Uma das influências mais marcantes na obra de Hegel foi o Idealismo Alemão, um movimento filosófico que emergiu no final do século XVIII e início do século XIX. Pensadores notáveis desse movimento, como Immanuel Kant, Johann Gottlieb Fichte e Friedrich Schelling, deixaram marcas profundas em sua filosofia. Kant influenciou Hegel com sua ênfase na razão e no sujeito, enquanto o idealismo transcendental de Fichte introduziu o conceito de autoconsciência, que se tornou central na filosofia hegeliana.

Além disso, o movimento romântico, que estava em ascensão durante a juventude de Hegel, também teve uma influência notável. Em Jena, ele interagiu com pensadores românticos, como os irmãos August e Friedrich Schlegel. Essa influência romântica se manifestou em aspectos de sua filosofia, incluindo a ênfase na subjetividade, na arte e na expressão individual.

A tradição filosófica clássica, representada pelas obras de filósofos como Aristóteles, Platão e Kant, também exerceu uma influência profunda na formação das ideias de Hegel. Ele admirava a abordagem sistemática e a busca pela verdade filosófica desses pensadores clássicos.

O contexto político e social da Europa no final do século XVIII e início do século XIX também moldou as reflexões de Hegel. As repercussões da Revolução Francesa e as Guerras Napoleônicas influenciaram suas ideias sobre o Estado, a liberdade e a autoridade política. Ele participou ativamente de debates sobre a natureza do poder político e a relação entre indivíduos e sociedade, temas que se refletem em sua filosofia política e histórica.

Além disso, sua formação inicial em teologia e filosofia da religião deixou uma marca duradoura em sua obra, refletindo-se em suas reflexões sobre religião, ética e moralidade.

A habilidade de Hegel em integrar e sintetizar essas influências distintas resultou em uma filosofia profundamente original e abrangente. Sua obra abarca questões que vão desde a natureza da realidade até a dialética da história e a interconexão entre o indivíduo e a sociedade. Essa riqueza de influências e a complexidade de seu pensamento continuam a ser objeto de estudo e debate na filosofia contemporânea, destacando a importância duradoura de seu legado intelectual.




As Obras Iniciais de Hegel e sua Evolução Filosófica

A evolução filosófica de G.W.F. Hegel é uma jornada notável que se desdobra ao longo de sua vida e obra. Para compreender plenamente a complexidade de sua filosofia madura, é essencial explorar suas obras iniciais e a progressão de seu pensamento ao longo do tempo.

Hegel iniciou sua carreira filosófica com uma série de obras que refletiam as influências predominantes de seu tempo, notavelmente o Idealismo Alemão. Em sua juventude, ele estudou na Universidade de Tübingen, onde foi exposto ao pensamento de Immanuel Kant, cujas ideias sobre a razão e o sujeito deixaram uma impressão profunda. Sua dissertação inaugural, intitulada "Diferença Entre os Sistemas Filosóficos de Fichte e Schelling" (1801), já revela seu interesse pela filosofia transcendental e pela dialética.

Entretanto, foi em Jena, durante sua associação com o movimento romântico e seus diálogos com pensadores românticos como os irmãos Schlegel, que Hegel começou a esboçar as bases de sua filosofia madura. Sua obra "Fenomenologia do Espírito" (1807) marcou um ponto de viragem significativo, introduzindo conceitos fundamentais como a dialética, a autoconsciência e a relação sujeito-objeto. A "Fenomenologia" representou um afastamento das influências kantianas iniciais e sinalizou o desenvolvimento de uma filosofia mais distintamente hegeliana.

A evolução de seu pensamento continuou com "Ciência da Lógica" (1812-1813), uma obra densa e sistemática que explorou a natureza da realidade e a dialética como um processo em constante evolução. Nesse momento, Hegel estava desenvolvendo sua própria abordagem à lógica e à filosofia, transcendendo as influências idealistas anteriores.

A "Filosofia do Espírito" de Hegel, que abordava questões de ética, religião e história, também demonstrou sua evolução filosófica. Suas considerações sobre o Estado e a política, especialmente em sua obra "Filosofia do Direito" (1820), refletiram seu crescente interesse nas relações entre indivíduos e sociedade, culminando em sua concepção de Estado como a realização ética da liberdade individual.

À medida que sua obra amadurecia, Hegel se afastava das influências iniciais do idealismo alemão e se tornava um filósofo com uma voz e uma visão filosófica distintas. Sua filosofia abraçou o desenvolvimento histórico e a dialética como fundamentos para a compreensão da realidade, da ética e da política. Sua evolução filosófica, representada por sua transição de obras iniciais para sua filosofia madura, é uma jornada intelectual rica que contribuiu para seu lugar proeminente na história da filosofia.

Hegel é um exemplo notável de como um pensador pode se desenvolver e amadurecer ao longo do tempo, transformando influências iniciais em uma filosofia distintamente original. Sua evolução filosófica é uma lição sobre a importância da reflexão crítica e do desenvolvimento contínuo do pensamento.


[image: ]




O filosófico e o espiritual


A abordagem hegeliana para explicar a origem do universo transcende a busca por causas, adotando uma perspectiva idealista baseada na razão. A distinção entre explicações por "causa" e por "razão" é crucial para entender a abordagem de Hegel em relação à natureza fundamental da realidade.

Na explicação causal podemos destacar um dilema inerente: a necessidade de uma causa primeira que, ao mesmo tempo, se explica a si mesma. A cadeia causal infinita, na qual cada causa remete a outras, cria um paradoxo que dificulta a compreensão da origem última. A exemplo do trovão, que pode ser explicado pelas descargas elétricas, que, por sua vez, remetem ao movimento de cargas negativas e positivas, essa linha de raciocínio pode continuar indefinidamente, levando a uma busca incessante por uma causa primordial que, por sua vez, não requer explicação.

Hegel evita esse impasse adotando a via da razão, uma abordagem lógica e conceitual. Contrariamente à materialidade mensurável da explicação causal, a explicação racional é abstrata e conceitual, baseada na coerência lógica e na universalidade da razão. A aceitação de certas proposições lógicas, como "um mais um é igual a dois", exemplifica a natureza incontestável e autoevidente das verdades lógicas.

A dicotomia entre as vias causal e racional é, então, traduzida nas categorias de materialismo e espiritualismo, respectivamente. A primeira é tangível, concreta e mensurável, enquanto a segunda é conceitual, abstrata e fundamentada na mente e no raciocínio.

Na via racional, não é necessário encontrar algo que seja a causa de si mesmo, pois as explicações se encadeiam de maneira coerente na lógica universal. Isso contrasta com a via causal, que levaria a uma causa primeira individual, uma "coisa" distinta de tudo.

Assim, Hegel propõe uma explicação do universo baseada na razão, em que as determinações lógicas e universais eliminam a necessidade de buscar uma causa primeira individual, transcendendo as limitações inerentes à explicação causal e proporcionando uma compreensão mais abrangente e coerente da origem de tudo.

A abordagem hegeliana para explicar a origem de tudo se fundamenta em um princípio absoluto, um conceito universal que transcende a causalidade e abraça a lógica como fundamento primordial. Neste contexto, a razão é identificada como esse princípio universal, a primeira realidade da qual tudo emana.

Hegel, conforme interpretado por Nóbrega, destaca a universalidade como um atributo fundamental da razão. Para ilustrar esse conceito, ele recorre ao exemplo da equidistância entre retas paralelas. A abstração de "equidistância" é universal, aplicando-se a todas as retas paralelas existentes ou concebíveis. No entanto, Hegel vai além, propondo que a universalidade da razão não se limita a propriedades geométricas, mas é a própria fonte de todas as coisas.

A universalidade da razão, segundo Hegel, não é uma abstração limitada a fenômenos específicos, como no exemplo das retas paralelas, mas é a essência que permeia toda existência. Esse universal é concebido como a razão, que se torna a primeira realidade da qual tudo se origina. Diferentemente da explicação causal, onde cada causa remete a outra em uma cadeia interminável, a razão hegeliana se autoexplica por necessidade lógica.

A busca de Hegel pela racionalidade do universo vai além da análise de causas e efeitos. Ele procura entender o que está por trás dos fenômenos, identificando a lógica subjacente que fundamenta a realidade. Ao encontrar essa racionalidade, Hegel argumenta que não é necessário indagar sobre a razionalidade da racionalidade, pois ela se explica a si mesma.

Ao adotar essa abordagem, Hegel transcende a limitação da explicação causal, onde a busca incessante por uma causa primeira autoexplicativa gera paradoxos. A razão, como princípio absoluto, torna-se a base coerente e autoexplicativa de todo o universo. Portanto, Hegel propõe uma compreensão da origem de tudo fundamentada na lógica universal da razão, um princípio que, ao explicar-se a si mesmo, elimina a necessidade de uma busca infinita por causas.

A afirmação de que o universo se fundamenta em um princípio inteligente, que se expressa em tudo e se desdobra para se manifestar em todas as coisas, ecoa concepções que podem ser associadas a perspectivas filosóficas, espirituais ou religiosas. Essa ideia sugere a presença de uma inteligência subjacente que permeia e anima toda a existência.

No contexto filosófico, a noção de um princípio inteligente muitas vezes remete a concepções idealistas ou panteístas, onde a inteligência, a razão ou o divino são vistos como fundamentos subjacentes à realidade. Filósofos como Hegel, por exemplo, poderiam interpretar essa ideia como a expressão da razão universal que constitui a base de todas as coisas.

Do ponto de vista espiritual ou religioso, a noção de um princípio inteligente frequentemente se alinha com a crença em uma inteligência divina ou transcendental que cria e sustenta o universo. Essa perspectiva pode estar presente em várias tradições religiosas, cada uma dando diferentes atributos e características a esse princípio, como a noção de Deus em religiões monoteístas.

Além disso, a ideia de que esse princípio se desdobra e se manifesta em todas as coisas pode refletir a concepção de uma imanência divina, onde a presença do divino é percebida em todos os aspectos do mundo natural e da experiência humana. Isso está alinhado com filosofias ou espiritualidades que veem a divindade não como algo separado da criação, mas como intrinsecamente conectada a ela.

Em última análise, a interpretação dessa ideia pode variar de acordo com o contexto filosófico, espiritual ou religioso específico em que é apresentada. Independentemente da abordagem, a noção de um princípio inteligente sugere uma compreensão mais profunda e interconectada do universo, onde a inteligência ou razão não é apenas um atributo humano, mas algo que permeia e dá forma à totalidade da existência.

A afirmação de que o universo se fundamenta em um princípio inteligente, desdobrando-se e manifestando-se em todas as coisas, pode ser compreendida à luz da filosofia de Hegel. Hegel, um dos principais filósofos idealistas alemães, desenvolveu uma visão complexa e abrangente da realidade que incluía a ideia de um princípio absoluto que permeia e unifica toda a existência.

No pensamento hegeliano, o princípio inteligente pode ser associado à noção de "Razão" ou "Espírito Absoluto". Hegel postulou que a realidade é essencialmente racional e que a Razão é o fundamento último de tudo o que existe. Essa Razão não é concebida como uma entidade separada do mundo, mas como imanente a ele, penetrando todas as esferas da realidade.

Quando afirmamos que esse princípio se desdobra e se manifesta em todas as coisas, podemos encontrar paralelos com a concepção hegeliana do processo dialético. Hegel propôs que a evolução da realidade ocorre por meio do movimento dialético, um processo de contradição, superação e síntese. A Razão se expressa nesse movimento, conduzindo a realidade a um estado mais elevado de compreensão e autoconsciência.

A inteligência, nesse contexto, não é apenas uma qualidade humana, mas a força motriz que impulsiona a totalidade do universo em direção a uma realização mais plena de si mesma. A dialética hegeliana sugere que a realidade não é estática, mas dinâmica, e que a inteligência subjacente está constantemente engajada no desdobramento de sua própria natureza.

A rejeição da explicação causal em favor da explicação lógica, como apresentamos no argumento, também encontra eco na filosofia de Hegel. Ele procurou superar a abordagem causal linear ao conceber a realidade como um sistema lógico interconectado, onde cada parte está intrinsecamente relacionada ao todo, e a Razão é o fio condutor dessa totalidade.

Assim, ao associar a ideia de um princípio inteligente que se desdobra em todas as coisas à filosofia de Hegel, podemos interpretar essa afirmação como uma expressão da visão hegeliana da Razão como o motor subjacente e unificador de toda a realidade, guiando-a em direção a uma autocompreensão mais profunda e abrangente.

Hegel, como filósofo idealista, pertence à corrente de pensadores que atribuem à ideia uma precedência em relação às coisas. Para ele, a existência individual de objetos, como cadeiras, está intrinsecamente ligada a uma ideia universal de cadeira. A essência do mundo, conforme Hegel, flui desses universais, que são considerados objetivos, existindo independentemente da mente que os percebe. Nesse contexto, a classificação das coisas não é uma imposição subjetiva da mente individual; pelo contrário, os universais já estão preestabelecidos antes mesmo de serem pensados.

Hegel postula que os universais são fundamentais para compreender a realidade, uma vez que tudo emana deles. Essa visão é ilustrada pelo exemplo de um silogismo apresentado por Nóbrega. Ao analisar o raciocínio "Todo homem é mortal; Pedro é homem; Logo, Pedro é mortal", percebemos que há três termos: "homem", "Pedro" e "mortal". Enquanto Pedro representa um indivíduo, o termo "homem" é um universal que se aplica a todos os homens, mas não a outras categorias, como plantas. No entanto, neste silogismo, destacam-se categorias plenamente universais, expressas nos termos "todo" e "é", que remetem à "totalidade" e à "existência", válidas para qualquer tipo de ser.

Nesse sentido, Hegel enfatiza que o verdadeiro universal, isento de elementos da percepção sensível, deve ser o tipo de razão capaz de explicar o universo e ser a fonte primordial de todas as coisas. Essa fonte não pode se limitar a aplicar-se apenas a alguns seres específicos, como humanos, cadeiras ou plantas. O puro universal, na visão hegeliana, transcende as particularidades e abrange todas as manifestações do ser, sendo, portanto, o princípio explicativo e gerador de todo o cosmos.

Os idealistas, como Hegel, estabelecem uma distinção crucial entre realidade, aparência e existência, conceitos que desempenham papéis distintos em sua filosofia. A realidade, para os idealistas, é aquilo que possui ser em si, independentemente de qualquer outro ente. Essa dimensão da realidade é caracterizada por sua independência. Em contraste, a aparência implica um ser que depende de outro ser para existir. Um exemplo claro é a sombra que depende do poste como anteparo ou o sonho que está vinculado ao sonhador.

Além disso, na perspectiva dos idealistas, há uma diferenciação entre realidade e existência. O real, segundo essa visão, não existe da mesma forma que o indivíduo, a coisa específica, como uma tesoura ou um caderno. Tudo o que tem existência é individualizado. Nesse contexto, o universal não possui existência concreta. Pode-se identificar a existência de uma bolsa branca, uma caneta branca, ou um baú branco, mas a brancura em si, enquanto universal, simplesmente não existe de maneira singular. Surge então uma distinção entre ser e existir, na qual o universal tem ser, mas carece de existência.

Na abordagem de Hegel, conforme apresentada por Nóbrega, a realidade é identificada unicamente com o Universal, pois, de acordo com essa perspectiva, tudo se origina dos universais. Contudo, paradoxalmente, o universal, embora possua ser, não ostenta existência individualizada. Assim, o Universo, formado por uma multiplicidade de indivíduos, é considerado aparência. Todo o cosmos, segundo Hegel, emerge dos universais, que ele denomina como Razão.

Portanto, em sua visão, a realidade é atribuída aos universais, enquanto a existência, no sentido individualizado, é reservada aos elementos específicos e particulares do mundo. O Universo, para Hegel, é uma manifestação da Razão, onde a aparência da diversidade e multiplicidade de entes individuais resulta da interação dinâmica com os universais que têm ser, mas não existência singular.

O pensamento de Hegel delineia uma visão complexa e abrangente sobre a natureza da realidade, aparência, existência e, por fim, sobre o papel do Universal como o último Ser, princípio e fonte de todos os seres. Vamos explorar e defender cada uma dessas afirmações.


A - Realidade e Dependência: Hegel postula que o "Real" é aquilo que possui ser independentemente de qualquer outro. Nesse contexto, a realidade é caracterizada pela autonomia, sendo algo que existe por si mesmo, sem depender de outros seres. Isso sugere uma compreensão da realidade como um substrato fundamental e autônomo.



B - Aparência e Dependência: A categoria de "Aparência" é introduzida para descrever o ser que depende de outro ser. Aqui, Hegel destaca a natureza contingente e relacional da aparência, onde a existência de um ente está condicionada à existência de outro. Isso ressoa com a ideia de que a multiplicidade das coisas individuais é, em certo sentido, interdependente.



C - Existência e Apresentação à Consciência: A "Existência" é caracterizada como aquilo que pode ser imediatamente apresentado à consciência. Seja algo material, como uma mesa, ou algo psíquico, como um sentimento, a existência é sempre individual e está situada no tempo e no espaço. Aqui, Hegel incorpora a dimensão concreta da experiência à sua análise.



D - O Real como Universal: Hegel afirma que o real é exclusivamente o Universal. Tudo o que se enquadra nas categorias de aparência e existência, segundo sua perspectiva, é individual e não possui a realidade em si. Essa abordagem destaca a primazia dos universais na constituição da realidade.



E - O Real sem Existência e Ser Lógico: Surge a ideia intrigante de que o real, enquanto Universal, não tem existência individualizada, sendo considerado um ser lógico. Aqui, Hegel parece transcender a noção convencional de existência concreta, sugerindo que a realidade última é de natureza abstrata e lógica.



F - Existência como Aparência: A proposição de que existência é aparência reforça a ideia de que, para Hegel, a multiplicidade concreta das coisas individuais é, de fato, uma manifestação aparente que se origina do Universal.



G - O Real como Pensamento, Mente, Inteligência, Razão: Hegel atribui características intelectuais ao real, identificando-o como pensamento, mente, inteligência e razão. Essa concepção ressalta a natureza objetiva e abstrata desse princípio universal, que não existe na subjetividade individual, mas transcende para uma esfera lógica e objetiva.



H - O Universal como Último Ser e Princípio: O Universal é proclamado como o último Ser, princípio e fonte de todos os seres. Nessa formulação, Hegel posiciona o Universal como o Absoluto, a partir do qual o Universo se origina e se explica. Essa ideia sugere uma visão unificadora, onde a diversidade do mundo encontra sua origem e significado no Universal.



I - Prioridade Lógica sobre Cronológica: Hegel destaca a prioridade lógica dos universais sobre o Universo. Essa prioridade não implica uma sequência temporal, mas uma ordem lógica na qual os universais desempenham um papel fundamental na constituição da realidade. A pluralidade e a unidade são reconciliadas nesse entendimento, não de forma cronológica, mas como uma prioridade lógica.


Hegel, ao articular essas proposições, propõe uma visão abrangente em que o Universal, como um princípio abstrato e lógico, é o fundamento último da realidade. A interconexão entre realidade, aparência, existência e Universal cria uma tapeçaria filosófica na qual a diversidade do mundo encontra sua unidade na Razão, transcendendo a dicotomia entre o concreto e o abstrato, o individual e o universal. Essa abordagem ressoa com a busca hegeliana por uma compreensão integrada e racional do cosmos.

Hegel, em sua abordagem filosófica, desafia a explicação tradicional baseada na ordem das causas, propondo que a verdadeira compreensão do mundo reside na ordem conceitual das ideias. Para Hegel, os universais, organizados em um sistema interconectado, formam o que ele denomina de Razão, constituindo a base para sua filosofia.


1. A Ordem Conceitual das Ideias: Hegel destaca que a explicação do mundo não deve ser buscada na sucessão causal, mas sim na inter-relação conceitual das ideias. Ele propõe que compreender o Universo implica entender a rede de conceitos universais que o constitui.



2. O Pressuposto do "Algo Eterno": Todos os sistemas que buscam explicar o Universo partem do pressuposto de que se algo existe hoje, algo é eterno. Esse "algo eterno" é concebido por Hegel como um único Ser. No entanto, ele reconhece a necessidade de reconciliar a singularidade desse Ser com a multiplicidade observada no Universo.



3. A Dualidade do Sistema de Hegel: O sistema de Hegel é dividido em dois momentos. O primeiro, ascendente, explora como os seres múltiplos, em algum ponto, manifestaram-se como idênticos em um único princípio, a partir do qual tudo se origina. O segundo, descendente, investiga como todas as coisas derivam desse "algo eterno".



4. Momento Ascendente: Identidade dos Opostos: No momento ascendente, Hegel sustenta a ideia da "identidade dos opostos". Ele argumenta que coisas aparentemente opostas compartilharam uma origem comum, existindo de forma idêntica em uma realidade anterior. Essa proposição desafia a lógica convencional e sugere uma unidade subjacente aos aparentes conflitos e contradições.


A proposta de Hegel de uma explicação conceitual do mundo, ancorada na Razão, é uma tentativa de transcender as limitações da explicação causal. Ele busca uma compreensão mais profunda e integrada da realidade, onde os universais desempenham um papel central na formação do cosmos. Ao introduzir a "identidade dos opostos", Hegel desafia a dualidade convencional, sugerindo que contradições aparentes podem ter uma unidade subjacente.

A abordagem ascendente do sistema de Hegel, ao investigar como a multiplicidade se manifestou a partir de uma origem única, destaca a importância da unidade na diversidade. A dualidade ascendente e descendente em seu sistema representa uma busca por reconciliação entre a singularidade do "algo eterno" e a pluralidade observada no mundo.

Hegel, ao rejeitar a ideia de uma causa única e linear para a existência, promove uma visão mais dinâmica e complexa da realidade. Sua filosofia, com seus momentos ascendente e descendente, visa abraçar a riqueza e a diversidade do Universo, sem perder de vista a busca por uma unidade conceitual subjacente.

A filosofia de Hegel, fundamentada na "identidade dos opostos", propõe uma visão complexa e dinâmica da realidade, na qual a oposição e a identidade coexistem de maneira intrincada. O argumento parte da premissa de que, sob essa perspectiva, a contradição não anula a identidade, e ambos os aspectos persistem simultaneamente.


1. Identidade dos Opostos: A ideia central é que seres aparentemente opostos são, na verdade, idênticos e opostos ao mesmo tempo. Tomemos o exemplo da vida e da morte: segundo a "identidade dos opostos", a morte não está apenas oposta à vida, mas é também idêntica a ela. Essa abordagem desafia a visão convencional de polaridades excludentes, sugerindo uma coexistência paradoxal.



2. Momento Descendente: Gênese de Novos Seres: No momento descendente de Hegel, a atenção volta-se para a explicação de como um Ser Uno, eterno e único, não permaneceu eternamente idêntico a si mesmo, sem gerar novos seres. A resposta, segundo Hegel, reside na identidade dos opostos. Em outras palavras, a contradição interna, a oposição e a luta dentro desse Ser Uno são fundamentais para a emergência de uma nova realidade.



3. Exemplo da Gênese de Novos Seres: Hegel utiliza exemplos como o surgimento de uma ave a partir de um ovo, o desenvolvimento de uma planta a partir de uma semente e a transformação de uma criança em um adolescente para ilustrar seu ponto. A contradição presente no ovo, na semente e na criança impulsiona o processo de transição para um estado novo. É a luta interna, a oposição e a contradição que possibilitam a gênese de uma segunda realidade, uma nova manifestação do Ser Uno.



4. Universais e Extrassensoriais: Vale notar que Hegel não recorre a exemplos tangíveis e sensíveis, mas sim a universais e extrassensoriais. Ele busca transcender a esfera material e sensorial, introduzindo conceitos que ultrapassam a experiência empírica comum. Dessa forma, a "identidade dos opostos" é aplicada a princípios abstratos e universais que transcendem a percepção sensorial imediata.


A abordagem de Hegel, ao enfatizar a "identidade dos opostos", fornece uma estrutura conceitual para compreender a dinâmica da realidade. Ao reconhecer que a contradição não nega a identidade, mas contribui para o surgimento de novas manifestações do Ser, Hegel oferece uma visão mais rica e fluida da existência. A utilização de exemplos abstratos e universais destaca a intenção de Hegel de transcender as limitações do tangível, buscando uma compreensão mais profunda e ampla da realidade.

A dialética hegeliana, expressa na "identidade dos opostos", constitui um movimento dinâmico e contínuo pelo qual as realidades se desenvolvem e se manifestam. Esse processo dialético é essencial para Hegel, pois oferece uma explicação para a transição de um princípio inicial imprincipiado para a multiplicidade de realidades que compõem o Universo.


1. Fundamentação na Dialética: Hegel fundamenta sua visão na dialética, um conceito-chave que representa o movimento intrínseco da realidade. A "identidade dos opostos" é a expressão dessa dialética, na qual a oposição entre elementos é o motor para a geração de novas realidades.



2. Contradição e Luta dos Opostos: A resposta de Hegel à pergunta sobre por que um princípio imprincipiado não permaneceu eternamente nele mesmo reside na contradição e na luta dos opostos. O movimento dialético ocorre porque o princípio inicial já carrega em si a tensão entre elementos opostos, impulsionando a busca por uma síntese que reconcilie essas forças conflitantes.



3. Tríade Dialética: Tese, Antítese, Síntese: A dialética hegeliana é composta por três unidades inter-relacionadas: Tese, Antítese e Síntese. A Tese representa uma afirmação inicial, a Antítese é a negação dessa afirmação, e a Síntese é a reconciliação ou negação da negação. Essa estrutura tríadica é essencial para compreender o movimento dialético.



4. Continuidade do Processo Dialético: A tensão entre Tese e Antítese encontra sua conciliação na Síntese, mas Hegel destaca que essa suspensão da contradição não significa um encerramento total. A Síntese transforma-se em uma nova Tese, dando origem a uma nova Antítese e, subsequentemente, a uma nova Síntese. Esse ciclo dialético prossegue indefinidamente.


TAS

TAS

TAS

TAS

TAS

T= Tese, A= Antítese, S= Síntese

A representação gráfica ilustra a progressão da tríade dialética ao longo do tempo. A repetição do padrão Tese-Antítese-Síntese evidencia a continuidade do processo, indicando que cada Síntese subsequente se torna uma nova Tese para uma nova tríade.


6. Contenção Recíproca: O argumento culmina na ideia de que cada momento posterior está contido no anterior, sugerindo uma contínua e recíproca interligação entre as tríades dialéticas. Além disso, a última Síntese está implicitamente presente na primeira tríade, revelando uma abrangência que engloba todos os momentos subsequentes.


A dialética hegeliana, ao incorporar a "identidade dos opostos", oferece uma abordagem rica e dinâmica para entender o desenvolvimento da realidade. A estrutura tríadica da Tese, Antítese e Síntese, combinada com a ideia de continuidade, sustenta a visão de que a luta dos opostos é um princípio fundamental que impulsiona o surgimento constante de novas manifestações do Ser. Essa abordagem dialética amplia a compreensão da mudança e do movimento na filosofia hegeliana.




A primeira tríade

Hegel, ao introduzir sua primeira tríade, parte do conceito mais amplo e abstrato: o "SER". Este conceito, segundo Hegel, engloba todos os outros de maneira implícita. A primeira Tese hegeliana é, portanto, o "SER", e a partir dessa Tese, ele desenvolve sua Antítese e Síntese, seguindo o movimento dialético característico de sua filosofia.


1. Ser, Nada e Devir: A Antítese da Tese "SER" é o "NADA". Hegel, ao confrontar o Ser com seu oposto, chega à conclusão de que o Nada é a negação do Ser. A Síntese, por sua vez, é o conceito de "DEVIR" - o vir-a-ser, a transformação, que abrange tanto o regredir em direção ao Nada quanto o progredir em direção ao Ser. Devir, assim, representa a conciliação dinâmica entre ser e nada.



2. Identidade dos Opostos: A questão crucial na dialética hegeliana é encontrar a identidade entre os opostos. Hegel argumenta que o puro ser, despojado de todas as determinações, é equivalente ao "NADA". Essa identidade paradoxal entre ser e nada ressalta a complexidade da lógica hegeliana, onde conceitos aparentemente opostos podem convergir em uma unidade mais elevada.



3. Movimento Dialético: O movimento dialético hegeliano implica uma progressão do abstrato para o concreto. Nesse contexto, o "DEVIR" é visto como mais concreto que o "SER", pois representa a dinâmica da transformação e do processo. O devir está implicitamente contido no ser, mas sua explicitação revela uma concretude superior.



4. Passagem da Abstração à Concretude: Hegel argumenta que, no movimento dialético, ocorre uma passagem do mais abstrato e implícito para o mais concreto e explícito. O "DEVIR", ao emergir da síntese entre ser e nada, exemplifica essa progressão, indicando como a filosofia hegeliana busca compreender a realidade através da dinâmica intrínseca dos conceitos.


A primeira tríade apresentada por Hegel, centrada no "SER", ilustra a profundidade de sua abordagem filosófica. Ao explorar os opostos de ser e nada, Hegel não apenas destaca a dinâmica do devir como síntese, mas também ressalta a identidade subjacente entre conceitos aparentemente contraditórios. Essa abordagem, característica da dialética hegeliana, não apenas enriquece a compreensão da realidade, mas também demonstra como o movimento dialético transcende a dicotomia entre ser e nada, conduzindo a uma síntese que revela uma concretude mais profunda.

[image: ]

Hegel, em sua filosofia, estabelece uma progressão que parte do mais abstrato ao mais concreto, culminando na formação da Ideia Absoluta. Essa progressão é delineada por meio de tríades que se desdobram a partir de conceitos fundamentais, como o "SER", e se estendem até atingir uma síntese mais elevada. A evolução proposta por Hegel abarca desde os elementos mais abstratos até a emergência de algo completamente novo. Cada série de tríades gera as categorias de Ideia, Natureza e Espírito, que, por sua vez, formam uma nova tríade: Ideia=Tese, Natureza=Antítese e Espírito=Síntese.

Ao longo desse percurso, Hegel destaca os universais como os princípios fundamentais que dão origem aos demais seres, como Natureza e Espírito. Esses universais, desde o conceito de "SER" até a "Ideia Absoluta", não possuem existência objetiva própria; são fundamentos conceituais que servem como alicerces para a compreensão da realidade.

A última etapa desse desenvolvimento conceitual é a "Ideia Absoluta". Nesse estágio, o pensamento subjetivo, após se objetivar, busca uma síntese entre Sujeito e Objeto, resultando no Absoluto. A "Ideia Absoluta" se aproxima do conceito de Deus, representando uma identidade plena entre o Sujeito e o Objeto, onde o primeiro reconhece o segundo como sendo idêntico a si mesmo.

Hegel destaca a profunda identidade entre o mundo exterior e a mente na "Ideia Absoluta". Ele argumenta que o mundo é, essencialmente, a mente projetada para fora de si, identificando-se consigo mesma por meio do conhecimento de sua manifestação. Nessa unidade entre Sujeito e Objeto, todas as oposições e antíteses são superadas, e aquilo que se manifestava como oposição é assimilado na identidade, tornando-se coextensivo a toda a realidade.

A filosofia hegeliana, ao apresentar essa complexa evolução conceitual, não apenas propõe uma sequência lógica, mas também busca a reconciliação entre a objetividade e a subjetividade em uma unidade universal. A Ideia Absoluta representa a síntese suprema, onde a mente reconhece sua própria manifestação no mundo exterior, transcendendo dualidades e enriquecendo a compreensão filosófica.

Hegel, em sua abordagem filosófica, opta por uma explicação do mundo baseada na razão, afastando-se da abordagem causal. Sua intenção é buscar uma compreensão que não apenas explica a realidade, mas que, crucialmente, explique a si mesma. Essa busca por uma explicação autojustificável leva Hegel a postular a existência de um princípio anterior à Natureza, um princípio que ele designa como a "Ideia".

A "Ideia" de Hegel não se refere a uma ideia isolada, mas a um sistema de universais que se desdobra desde a primeira Tese, representada pelo conceito de "Ser", até atingir seu ápice na "Ideia Absoluta", que precede a Natureza. Essa progressão, expressa em uma série que Hegel denomina "Ideia", forma um sistema que é também identificado por ele como a Razão. Essa Razão é a primeira instância de autoexplicação, pois o que está explícito na "Ideia Absoluta" já estava implicitamente contido na tríade inicial de "Ser".

Portanto, a Razão, conforme concebida por Hegel, não é apenas um processo de pensamento abstrato; é um sistema dinâmico que abrange desde os conceitos mais amplos e abstratos até uma síntese suprema que precede a Natureza. Nesse contexto, a série de tríades que compõe a "Ideia" representa não apenas uma progressão lógica, mas uma autoexplicação que transcende a mera causalidade. A "Ideia Absoluta" encapsula, de maneira plena, aquilo que estava presente desde o início, evidenciando a unidade intrínseca do sistema hegeliano.

Na perspectiva hegeliana, a relação entre a Ideia e a Natureza é intricada e dialética. A Antítese, que está contida na Tese e é simultaneamente idêntica e oposta a ela, encontra um paralelo na relação entre a Natureza e a Ideia. Assim, a Natureza não é algo que emerge do nada; em vez disso, ela se desdobra da Ideia, mas em um momento dialético distinto. A Natureza, nesse contexto, é concebida como a Ideia exteriorizada, alienada em sua alteridade.

A Natureza, por sua vez, é subdividida por Hegel em uma tríade: Mecânica (Tese), Física (Antítese) e Orgânica (Síntese). Esse desdobramento reflete a dinâmica dialética na qual a Ideia se manifesta na Natureza, e essa manifestação é caracterizada por uma progressão lógica.

A Ideia, enquanto puro pensamento interno a si mesma, transforma-se dialeticamente em sua Antítese, que se expressa como pura exterioridade em elementos como Espaço, Tempo e Matéria. Essa Natureza, carente de subjetividade e unidade, é governada pelo puro mecanismo. A Razão, no entanto, busca uma unidade rudimentar através da gravitação, embora esse plano seja puramente abstrato, desconsiderando as concretudes, pois as categorias de Espaço, Tempo e Gravitação são aplicadas independentemente de considerar as individualidades concretas.

Assim como a Ideia começa com o conceito mais vazio e abstrato, o "Ser", a Natureza começa com a categoria mais vazia e abstrata, o "Espaço". O espaço, por sua natureza, é vazio, uma negação de forma, determinação, conteúdo e diferenciação. Aqui, o espaço representa uma oposição suprema à Ideia, pois é exterioridade e ausência de interioridade, refletindo a dialética hegeliana entre o abstrato e o concreto.

Na visão hegeliana, a progressão da Natureza segue uma trajetória que vai da Mecânica à Física e, finalmente, à Orgânica. Este processo culmina no surgimento do Espírito com a chegada do homem, que representa uma transição significativa da Natureza para o domínio do Espírito.

Na Natureza física, que sucede à mecânica, observamos a concretização das coisas e objetos individuais, cada um com seus atributos particulares. À medida que avançamos para a Natureza Orgânica, após a fase Física, inicia-se um processo de crescente unidade e interioridade, marcado pelo desenvolvimento da consciência. Esse processo se desdobra inicialmente na planta, depois no animal, até atingir sua plenitude no homem. O homem, ao contrário dos reinos anteriores, não é plenamente Natureza; com ele, inicia-se a esfera do Espírito.

É crucial notar, conforme destacado por Nóbrega, que a transição da Ideia para a Natureza, em Hegel, não implica deduzir coisas concretas, como uma cadeira ou um livro, a partir de ideias isoladas. Para Hegel, a dedução envolve ideias universais, não objetos concretos. Cada coisa é concebida como uma soma de universais, sendo, portanto, uma ideia. Utilizando o exemplo de uma bola de pingue-pongue, podemos identificar atributos como alvura, rotundidade e sonoridade, todos considerados universais. A bola de pingue-pongue é então compreendida como a síntese desses universais. Nesse contexto, o real é identificado com o universal, enquanto o individual é considerado aparência, embora tenha existência. O universal, por sua vez, é um Ser lógico, desprovido de existência, mas real.

A fundamentação última da objetividade dos universais, segundo Hegel, reside na identidade entre Ser e conhecer. Para ele, Ser e conhecer são inseparáveis, representando dois aspectos interdependentes da realidade. Essa perspectiva contrasta com a visão de Kant, que postulava a existência dos conceitos individuais e a coisa em si, inacessível ao conhecimento humano. Para Hegel, ser implica ser para a consciência; um objeto só é objeto na medida em que é percebido por uma consciência, unindo assim o universo inteiro como conteúdo da consciência. Essa interconexão entre sujeito e objeto é central na compreensão hegeliana da realidade.

A síntese da Ideia e da Natureza culmina no terceiro estágio do sistema hegeliano: o Espírito. Hegel concebe a Ideia como Deus em si mesmo, antes de se manifestar como Natureza, que representa a antítese da Ideia. Nesse processo dialético, a Ideia se aliena, sai de si mesma para adquirir existência, entendida por Hegel como aparência. Ele articula esse movimento afirmando que o primeiro momento é a Ideia em si, seguido pela Ideia fora de si na forma de Natureza.

Com o advento do Espírito, inicia-se o retorno da Ideia, que agora se manifestará em si e para si. O homem desempenha um papel fundamental nesse processo, representando a manifestação e a existência da Razão (Ideia) dentro da Natureza. Hegel destaca que, por meio do homem, a Razão está retornando a si mesma, enriquecida pela experiência de sua condição de Antítese e alienação. Enquanto Natureza, a Ideia estava confinada e não se manifestava plenamente, pois a exterioridade pura não possuía as condições necessárias para expressar a pureza da interioridade.

Assim como aconteceu com a Ideia e a Natureza, o Espírito também passa por uma subdivisão em Tese, representada pelo Espírito subjetivo, Antítese, associada ao Espírito Objetivo, e, finalmente, uma Síntese, personificada pelo Espírito Absoluto.

O Espírito subjetivo é compreendido como a interioridade do Espírito humano, abrangendo a realidade interior de suas emoções, percepções, inteligência, imaginação e memória. Nesse estágio, Hegel destaca a riqueza da experiência interior do homem, que se torna um ponto focal para a manifestação da Razão. O Espírito subjetivo representa, assim, a expressão da subjetividade humana em sua plenitude.

No estágio do Espírito Objetivo, Hegel descreve a manifestação do Espírito exterior ao homem, envolvendo áreas como Moral, Direito, História e Política. Essas esferas representam modos pelos quais o Espírito se objetiva, transcende a individualidade e se projeta para fora do indivíduo. Crucialmente, essas objetivações não refletem meramente os "eus" individuais, mas sim o que os seres humanos têm em comum. Leis, por exemplo, são expressões da vontade coletiva ou de grupos específicos. Todas as instituições humanas, nesse sentido, pertencem ao Espírito Objetivo.

Ao exteriorizar-se nas instituições humanas, a mente faz com que sua vontade coincida com a Lei, o Estado, a Moral, entre outros. Hegel argumenta que, nesse estágio, o Espírito alcança uma condição de maior liberdade, uma vez que a mente não é determinada por algo exterior, mas sim se autodetermina. A liberdade, nesse contexto, é compreendida como autodeterminação.

Ao longo de seu desenvolvimento, o Espírito cresce em liberdade e autoconsciência, passando por diferentes estágios de civilização. A totalidade da História é vista como o desvelar do Espírito, um processo no qual ele toma consciência de si mesmo através de uma liberdade em constante expansão.

O ápice desse movimento é atingido no Espírito Absoluto, onde a mente percebe a si mesma em todas as coisas, seja no Sol, na Terra, em uma flor ou em qualquer outra imaginação possível. Essa percepção é a forma pela qual o Espírito se reconhece como Absoluto. Hegel enfatiza que tal Espírito Absoluto existe unicamente como consciência humana. A Arte, a Religião e a Filosofia são consideradas formas pelas quais o homem contempla o Absoluto. O Espírito Absoluto, portanto, representa o conhecimento do Espírito pelo Espírito e, simultaneamente, o conhecimento do Absoluto pelo Absoluto.

Essa é a saga do Espírito na concepção hegeliana, um processo contínuo de desenvolvimento, autoconhecimento e liberdade, culminando na contemplação do Absoluto. O estudo de outras obras de Hegel promete oferecer uma compreensão mais aprofundada desse processo criativo que permeia nossa compreensão do mundo.




Uma nova chave interpretativa e espiritualista

Queremos neste livro propor uma chave de leitura de Hegel, que fundamenta a contradição do ser na sua própria unidade. Ela nos oferece uma perspectiva intrigante para interpretar o pensamento hegeliano. Nessa abordagem, a essência do ser uno é confrontada com uma limitação inerente: a ausência de alteridade que o confina a uma potencialidade não realizada, resultando em uma efetividade que se assemelha a um nada.

Para superar essa contradição, a sugestão é que o ser, ou Uno, empreenda um movimento de sair de si mesmo. Essa dinâmica é comparável à fractalização da consciência, um desdobramento interno que visa criar um mundo de manifestações plurais. Esse ato de autoalienação é crucial para conceder vida às ideias que emergem da diversidade e alteridade latentes no potencial não realizado.

Essa abordagem encontra eco nas ideias hegelianas, especialmente no contexto do desenvolvimento da Ideia em Hegel. No pensamento hegeliano, a Ideia passa por um processo dialético que envolve momentos de tese, antítese e síntese. Analogamente, a proposta de fractalização da consciência para criar um mundo de manifestações plurais sugere uma dinâmica de desenvolvimento que ecoa o movimento dialético hegeliano.

Ao sair de si mesmo, o Uno, de acordo com essa interpretação, permite que as potencialidades antes latentes alcancem a realização efetiva. Isso ressoa com a ideia hegeliana de que a verdadeira realização da Ideia ocorre quando ela se manifesta no mundo concreto. A emergência de conceitos como amor, altruísmo e perdão, que são apresentados como frutos desse desdobramento, espelha o processo pelo qual as determinações da Ideia são atualizadas no mundo sensível, conforme a visão hegeliana.

Em síntese, a proposta de uma chave de leitura que coloca a contradição do ser na unidade, impulsionando-o a sair de si mesmo para criar o mundo manifestado da pluralidade, ressoa com o dinamismo dialético e o processo de auto-realização da Ideia na filosofia de Hegel. Esse paralelo entre a interpretação proposta e as ideias hegelianas oferece uma lente instigante para compreender a relação entre a unidade, a alteridade e o desenvolvimento na filosofia hegeliana.

Essa proposta de interpretação destaca a maior criação do Ser, ou do Uno, como sendo a individualização, especificamente a emergência da alteridade entre o "eu" e o "tu", e, assim, lança luz sobre um aspecto crucial do desenvolvimento ontológico. Nesse contexto, a singularidade e a diferenciação entre as consciências individuais são consideradas como a realização máxima desse processo criativo.

A criação da individualização, de acordo com essa perspectiva, representa o ápice da autoalienação do Ser ou do Uno. Ao se desdobrar em consciências distintas, o Uno permite a emergência de identidades únicas, cada uma representando uma expressão singular da potencialidade que anteriormente residia na unidade indiferenciada. Essa individualização é concebida como uma conquista extraordinária, pois introduz a riqueza da alteridade e da diversidade no panorama da existência.

Na filosofia hegeliana, esse movimento de individualização pode ser relacionado ao desenvolvimento do Espírito, especialmente na transição do Espírito Objetivo para o Espírito Subjetivo. No estágio do Espírito Objetivo, as instituições sociais e as manifestações exteriores representam a objetivação do Espírito, mas é na esfera do Espírito Subjetivo que a verdadeira individualização se desdobra. Aqui, o "eu" e o "tu" adquirem destaque, marcando a conscientização plena da subjetividade e da liberdade.

A individualização, portanto, não é apenas uma consequência do movimento dialético do Uno, mas também uma realização significativa desse processo. Ao criar a dinâmica do "eu" e do "tu", o Uno proporciona não apenas uma expressão mais profunda da alteridade, mas também estabelece as bases para relações interpessoais, ética e subjetividade plena.

Essa abordagem alinha-se ao entendimento hegeliano de que a verdadeira liberdade e autoconsciência se manifestam na esfera da intersubjetividade, onde a individualização não é uma mera separação, mas um ponto de encontro e reconhecimento mútuo. Dessa forma, a maior criação do Ser, ao criar a individualização e a alteridade do "eu" e do "tu", inaugura um estágio fundamental no desdobramento da realidade, conforme delineado na filosofia hegeliana.

A criação da alteridade entre o "eu" e o "tu" implica, intrinsecamente, na necessidade de estabelecer fronteiras que definam claramente o que constitui o "eu" como um domínio interior e o "outro" como uma esfera exterior. Esse processo de demarcação de limites é fundamental para a formação da identidade individual e para a compreensão das relações intersubjetivas.

Ao criar as fronteiras entre o "eu" e o "tu", o Ser ou o Uno engaja-se em um ato de autoafirmação e autoconhecimento. A definição de um espaço interno, que é exclusivo do "eu", contrasta com a região externa ocupada pelo "outro". Essa distinção é essencial para a emergência da subjetividade, pois o "eu" só pode se reconhecer como tal quando existe algo que não é "eu" – o "outro".

A criação dessas fronteiras não implica apenas em separação, mas também na possibilidade de interação e reconhecimento mútuo. As fronteiras delineiam não apenas o que está dentro e fora, mas também estabelecem um terreno para a troca, diálogo e compreensão entre as consciências individuais. Assim, as fronteiras não são barreiras intransponíveis, mas interfaces dinâmicas que possibilitam a interconexão entre o "eu" e o "tu".

Na filosofia hegeliana, esse processo pode ser associado ao desenvolvimento do Espírito Subjetivo, onde a individualidade alcança uma compreensão mais profunda de si mesma através da relação com o "outro". As fronteiras, nesse contexto, não são apenas demarcações físicas ou psicológicas, mas pontos de encontro, diálogo e reconhecimento recíproco.

Portanto, a criação das fronteiras entre o "eu" e o "tu" não apenas estabelece a diferenciação necessária para a existência individual, mas também cria um espaço de interação onde a alteridade pode ser explorada e compreendida. Esse movimento dialético entre interior e exterior, expresso nas fronteiras do self e do outro, é fundamental para a formação da identidade e para a riqueza das relações humanas.

Na perspectiva da nossa chave interpretativa, a criação da alteridade entre o "eu" e o "tu" pelo Uno envolve uma notável estratégia de fractalização. Esse processo ocorre em duas dimensões cruciais: a fractalização da consciência e a fractalização da matéria. Essas duas modalidades de fractalização desempenham papéis distintos, mas complementares, na gênese das fronteiras que delimitam o "eu" e o "tu".

Em primeiro lugar, a fractalização da consciência implica na multiplicação de fractais conscienciais, cada um vivenciando a experiência do ego de maneira única. Cada fractal consciencial é uma expressão singular do Uno, explorando a individualidade e a subjetividade. Ao se fractalizar na forma de consciências distintas, o Uno possibilita a vivência única de cada "eu", gerando a diversidade de perspectivas e experiências que caracterizam a subjetividade humana.

Por outro lado, a fractalização na forma de matéria cria os vasos que contêm essas consciências egoicas. Cada fractal de matéria é um recipiente individual que abriga uma consciência única. Essa materialização da fractalização é fundamental para a delimitação espacial e temporal dos "eus" individuais, estabelecendo fronteiras físicas que contribuem para a experiência da alteridade. É através desses corpos materiais que as consciências interagem no mundo e estabelecem relações intersubjetivas.

Essa dualidade de fractalização, na consciência e na matéria, configura uma interação dinâmica entre interioridade e exterioridade. Os fractais conscienciais exploram as nuances do ego e da subjetividade, enquanto os fractais materiais fornecem o cenário para essas explorações. A interconexão entre essas duas modalidades é essencial para a criação das fronteiras que possibilitam a existência individual e as relações entre "eus" e "outros".

Em termos hegelianos, essa dinâmica pode ser relacionada ao desenvolvimento do Espírito Objetivo, onde as instituições sociais, a moral e o direito são objetivações do Espírito, expressando-se através dos indivíduos e de suas interações. Assim, a fractalização da consciência e da matéria constitui uma intrincada teia de relações que propicia a experiência da alteridade, enriquecendo o processo evolutivo do Uno.

Dentro da nossa chave interpretativa, a introdução da ideia de um telos, ou finalidade última da criação, converge para o paradigmático princípio "eu sou, quando nós somos". Essa proposição ressoa com a essência da experiência do "eu" em um contexto de pluralidade e alteridade. Afinal, a individualidade se desvela plenamente em um mundo onde múltiplas consciências se reconhecem e interagem reciprocamente.

O telos, nesse sentido, é compreendido como o propósito fundamental da existência: a realização do "eu" por meio da interconexão e da coexistência com outros "eus". A noção de "eu sou, quando nós somos" destaca a interdependência intrínseca entre as consciências, sugerindo que a plenitude do ser individual se concretiza no contexto das relações com os outros. Assim, a finalidade última da criação, segundo essa perspectiva, é a busca pela completude através do reconhecimento mútuo e da coevolução das consciências.

Em consonância com as ideias hegelianas, podemos relacionar esse telos ao desenvolvimento do Espírito Objetivo. As interações sociais, as instituições, a moral e o direito, que são objetivações do Espírito, ganham significado pleno quando consideradas como expressões coletivas das consciências individuais. A realização do "eu" é intrinsecamente ligada à participação consciente em uma comunidade de "eus" que se reconhecem como partes de um todo maior.

Ao estabelecer essa finalidade última, a experiência do "eu" se eleva para além da individualidade isolada, transcendendo para um estado mais amplo de identidade compartilhada. Dessa forma, o telos proposto enfatiza que a verdadeira realização do "eu" é alcançada na interação harmoniosa e no reconhecimento mútuo com outras consciências. Esse princípio, alinhado com a chave interpretativa proposta, enriquece a compreensão da busca incessante do Uno pela diversidade, alteridade e, por fim, pela experiência plena do ser no coletivo.

No universo da alteridade e das interações entre consciências, emergem conceitos fundamentais como egoísmo e altruísmo, delineando a complexidade das relações humanas. A interconexão das consciências proporciona o cenário propício para a manifestação plena da ideia de liberdade, uma vez que a liberdade se desdobra em um mundo marcado pela alteridade e, consequentemente, pelas escolhas.

O egoísmo, entendido como a inclinação para priorizar os interesses individuais, encontra sua base na liberdade de escolha que a interação com outros "eus" proporciona. Cada consciência, em sua busca pela autorrealização, tem a liberdade de fazer escolhas que favoreçam seus objetivos pessoais. No entanto, a manifestação do egoísmo não implica necessariamente em uma negação completa do outro, pois, na dinâmica da alteridade, as escolhas individuais frequentemente se entrelaçam com as escolhas alheias.

Por outro lado, o altruísmo, representando a disposição para beneficiar o próximo, também encontra terreno fértil na interação entre consciências. A liberdade de escolher agir em prol do bem comum, de considerar o impacto das ações no coletivo, reflete a riqueza da experiência da liberdade no contexto da alteridade. O altruísmo, assim como o egoísmo, surge como uma possibilidade de escolha, destacando a capacidade das consciências de transcenderem seus interesses individuais em busca de um benefício compartilhado.

A ideia de liberdade, portanto, floresce plenamente nesse cenário de interações, onde as consciências são livres para fazer escolhas que refletem tanto seus interesses pessoais quanto uma consideração pelo bem-estar coletivo. A dinâmica entre egoísmo e altruísmo, permeada pela liberdade de escolha, enriquece a tessitura das relações humanas, revelando a complexidade inerente à busca da autorrealização em meio à pluralidade de consciências. Essa interplay entre liberdade, escolhas individuais e interações sociais, à luz da alteridade, contribui para a compreensão da intricada teia que conecta os "eus" em sua jornada de autoconhecimento e convivência harmoniosa.

No cenário complexo da alteridade e pluralidade, o conflito surge como uma expressão dinâmica da interação entre consciências, sendo, segundo Hegel, um elemento fundamental para o desenvolvimento humano. Contrariamente à visão que muitas vezes associa o conflito a algo intrinsecamente negativo, Hegel destaca sua importância na criação de um ambiente propício para a manifestação da liberdade, outra ideia fundamental em sua filosofia.

OEBPS/image/image-0-3.jpg





OEBPS/image/image-0-0.jpg
CLUBE DE
AUTORES





OEBPS/image/image-0-5.jpg





OEBPS/image/image-0-1.jpg





OEBPS/image/image-0-2.jpg
Dados Internacionais de Catalogagdo na Publicagdo (CIP)
(Camara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Rodrigues, Edomberto Freitas Alves

Hegel : o telos "eu sou, quando nds somos" /
Edomberto Freitas Alves Rodrigues. -- Betim, MG : Ed.
do Autor, 2023.

Bibliografia.
ISBN 978-65-00-87479-2

1. Espiritualidade 2. Hegel, Georg Wilhelm
Friedrich, 1770-1831 3. Metafisica 4. Teleologia
I. Titulo.

23-182706

Indices para catalogo sistematico:
1. Hegel : Filosofia alema 193

Eliane de Freitas Leite - Bibliotec&ria - CRB 8/8415





OEBPS/image/image-0-4.jpg





OEBPS/image/image-0-7.jpg
Ser

Esséncia
T‘:SSE) (Antites

Nogdo
(Sintese)

TA
Ser|
Nada
Ideia
Absoluta
Devir

Espago
IAS
TAS
TAS
TAS

Mecanica|  TAS
(Tese) TAS

| Fisica
(Antitese)

TAS

TAS

TAS|

Organica
sSintese)

T

Subjetivo

Objetivo

Absoluto






OEBPS/nav.xhtml




Table of Contents





		

Title Page





		

Sumário





		

5 













Guide





		

Table of Contents













OEBPS/image/image-0-6.jpg





