

 IGREJA GILEADE

 Explanando o Credo

2

MEUS AGRADECIMENTOS

Quero agradecer ao Senhor Jesus Cristo, por ter sido o meu modelo pleno de humanidade e fidelidade quando esteve entre nós e sempre quando leio sobre ele nos Evangelhos   fico   abismado   com   suas   atitudes surpreendentes   e   cheio   de   sinceridade,   amor,   zelo, compaixão, fé e afeto. Agradeço que agora, entronizado no céu, rogou e roga por mim nas minhas fraquezas e me ajudou na composição desse livro dando-me saúde mental, reflexão e motivação pra escrever num tempo em que estive muito enfermo da mente. 

Venho aqui agradecer a minha esposa Maury Durand e duas   filhas   –   Renata   Durand   e   Suzana   Durand,   pela paciência que  tiveram  comigo em ceder  o  tempo  que utilizei pra escrever essa obra. Onde, por muitas vezes, tive   que   renunciar   momentos   com   essas   minhas   três mulheres pra se focar nesse livro. 

Também quero agradecer ao pastor Valderi Monteiro –

“honoris causa” – que, quando presidente em exercício da   Convenção   Gileade,   me   deu   todo   apoio   na apresentação desse livro numa assembleia de pastores, distribuindo   cópias   encadernadas   aos   presentes,   para uma possível avaliação e revisão da obra. 

Construindo teologia, “de jure et de facto” 

3

PREFÁCIO

“Façam melhor do que a gente”. Pr. Ricardo Gondim Esse   ministério   tem   desde   suas   raízes   o comprometimento   de   construir   uma   eclesiologia desafiadora   pra   aqueles   que   já   viveram   em   anos dourados de uma vida eclesiástica. Nossa vida, nossa história, nossa gente, nossos pares, nossas famílias e nossos desafetos, projetaram grandes expectativas para a   IGREJA   GILEADE.   E   por   esse   diapasão,   venho modestamente, tentar expor aquilo que pensamos sobre a fé desta igreja. Pois ela refletirá das nossas liturgias até   a   nossa   administração,   da   nossa   maneira   de conduzir   nossas   igrejas   autônomas,   porém interdependentes. 

Eu olho para cada irmão e irmã da IGREJA GILEADE e vejo uma esperança, uma inspiração para lhes escrever e   dizer:  temos   uma   profissão   de   fé.   Não   andamos como “baratas tontas”; seguindo instintos e tatos, cegos e sufocados a procura de escapar do poder do veneno deste   mundo   corrompido   pelo   mal   e   pelas   seguidas vezes, aquela sensação de “estar numa ilha”. 

Convido   você   da   IGREJA   GILEADE,   seja   pastor   ou membro, por meio dessa obra, a ser melhor do que é. A compreender melhor a IGREJA GILEADE imergindo em 4

sua   história   e   credo,   a   refletir   mais   sobre   o   que   é autonomia   e   ao   mesmo   tempo   está   ligado   a   uma Convenção de Igrejas e Ministros. 

O desafio não tem sido fácil de cumprir: Muitos ficaram pelo caminho, outros seguem sem saber o que estão seguindo,   vivendo   pressões   e   assédios   dos   extremos teológicos, do tipo cessacionismo e neopentecostalismo; do   “ser   ou   não   ser”   –   pentecostal   ou   reformado?   Do galanteio   amilenista   e   pós-milenista;   outros   caminham seguindo a tolice do isolamento eclesiástico, outros do

“theologia autem reiectionis”. 

O fato  é  que  estamos   de  frente   para   uma  sociedade evangélica que põe muita credibilidade em nós e diante de   milhares   de   pessoas   cheios   de   expectativas   que adentram em nossas igrejas locais em busca de viver na prática o nosso lema “restaurando vidas”. Em busca, no sentido   aplicativo,   da   palavra  Gileade,   uma  região rochosa, onde seus pastos são verdejantes para o bom pastoreio   e   que   suas   terras   não   há   frouxidão,   mas segurança. 

“In bonae fidei” 

Pr. Daniel de A. Durand

5

SUMÁRIO

PÁGINA

INTRODUÇÃO. 

8

1. A HISTÓRIA DA FORMAÇÃO DO CREDO DA 

14

IGREJA GILEADE. 

2. AS CITAÇÕES TEOLÓGICAS DO ESTATUTO DA 

17

IGREJA GILEADE. 

Teologia Clássica. 

19

Teologia Pentecostal. 

61

Teologia Ortodoxa. 

76

3. OS CREDOS CITADOS NO ESTATUTO DA 

79

IGREJA GILEADE. 

3.1 Credo Apostólico. 

3.2 Credo Atanasiano. 

4. O CREDO DA IGREJA GILEADE. 

87

4.1 Deus. 

87

4.2 Bíblia. 

156

4.3 Jesus. 

187

4.4 Pecado. 

198

4.5 Novo Nascimento. 

220

4.6 Justificação. 

233

4.7 Ordenanças do Senhor Jesus. 

252

4.8 Santificação. 

282

4.9 Batismo no Espírito Santo. 

295

4.10 Dons Espirituais. 

314

4.11 Volta de Jesus. 

322

6

4.12 Tribunal de Cristo. 

357

4.13 Juízo Final. 

363

4.14 Novo Céu e Nova Terra. 

369

CONCLUSÃO, NOTAS e REFERÊNCIAS. 

375

7

INTRODUÇÃO

Eu,   como   alguém   que,   pela   graça   de   Deus,   pôde testemunhar o nascimento da Igreja Cristã Gileade, me disponho   neste   livro   a   apresentar,   por   explanação,   o credo   da   IGREJA   GILEADE   (doravante   se   chamará assim neste livro). 

Meu desejo de produzir este material escrito foi devido a nossa finitude.  Somos “finitos”;  por sermos  finitos  e  a instituição   IGREJA   GILEADE   ter   uma   duração   muito maior, sinto-me na responsabilidade de deixar o legado da fé desta denominação. Outro desejo veio devido a nossa   errância,   somos   “falhos”,   e   por   sermos   assim, surge   a   necessidade   de   fincar   marcos   para   que   as futuras gerações da IGREJA GILEADE não venham a sair do foco doutrinário que foi estabelecido pelos meus pares, pastores, homens honrados, que colocaram-se a disposição das igrejas locais para pastoreá-las e manter a fé evangélica desde a data fatídica de dois de agosto de dois mil e sete. 

O   objetivo   deste   livro   se   mostra   como   um   texto referência   da   IGREJA   GILEADE,   inferior   (óbvio)   as Escrituras,   todavia   uma   exposição   do   que   nela   “está escrito”. Onde, a confissão da nossa fé, é nada mais do que   uma   resposta   da   revelação   divina,   presente   na Bíblia Sagrada. Como podemos constatar na resposta do 8

apóstolo Pedro:   “Respondendo Simão Pedro, disse: Tu és o Cristo, o Filho do Deus vivo.”  (Mateus 16:16 ARA). 

Como   disse   o   apóstolo   Paulo:   “Se,   com   a   tua   boca, confessares   Jesus   como   Senhor   e,   em   teu   coração, creres que Deus o ressuscitou dentre os mortos, serás salvo.”   (Romanos 10:9 ARA). Esses homens de Deus, apóstolos de nosso Senhor Jesus Cristo, mostraram que, a revelação precisa ser respondida com fé, daí cremos que, como toda igreja séria deve assim fazer, devemos expor, exibir, declarar uma confissão de fé em resposta a Palavra revelada. Observe que Pedro e Paulo receberam a revelação de Deus vinda por meio de nosso Senhor Jesus Cristo. Como disse o apóstolo João:   “O que era desde o princípio, o que temos ouvido, o que temos visto com os nossos próprios olhos, o que contemplamos, e as nossas mãos apalparam, com respeito ao Verbo da vida (e a vida se manifestou, e nós a temos visto, e dela damos testemunho, e vo-la anunciamos, a vida eterna, a qual estava com o Pai e nos  foi manifestada), o que temos visto e ouvido anunciamos também a vós outros, para   que   vós,   igualmente,   mantenhais   comunhão conosco   […]”   (1   João   1:1-3).   Assim   também,   o   que lemos,   meditamos,   estudamos,   nas   Escrituras,   assim também respondemos por meio de uma confissão de fé. 

Esta   obra   tem   por   finalidade   também   promover   uma unidade teológica das IGREJAS GILEADES. Para que não   venhamos   a   ser   uma   “cocha   de   retalhos”.   E

9

venhamos a obter aquilo que está no ditado atribuído a Agostinho,   que   chama   de   essencial,   em   sua   famosa frase: “Nas coisas essenciais, unidade, nas coisas não essenciais,   liberdade,  e  em  todas  as  coisas,  caridade

 [amor]”. 1

Ora, reconhecendo o que pontuamos em nosso estatuto e em nosso credo, temos como exposto publicamente a crença   da   IGREJA   GILEADE   dirimida   neste   livro   e declarada como o nosso “essencial”. Para que, a partir deste marco, possamos “nas coisas não essenciais” agir com liberdade em nossas igrejas locais e, acima de tudo, expressarmos   nosso   “amor”   por   Deus,   por   nossos irmãos em Cristo dentro e fora da IGREJA GILEADE. 

Norman   Geisler,   (2013.   P.97)   nos   ilumina   com   sua sabedoria:

 Tendo em vista que as doutrinas essenciais são base para nossa unidade, e visto que a verdadeira unidade não é possível sem unidade na verdade, é crucial que possamos identificar as verdades essenciais da fé cristã. 

 Por   isso,   é   importante   para   o   cristianismo   ortodoxo histórico   saber   exatamente   quais   são   essas   doutrinas essenciais. 

Como escreveu Esequias Soares (2017. P.09):

10

 Os credos e as confissões de fé têm sempre as suas explicações complementares e adicionais para tornar o documento cada vez mais claro. […] Isso significa que se trata de doutrinas oficiais de uma igreja ou denominação, que norteiam a vida religiosa de seus membros. 

E   também   Stanley   M.   Horton,   em   sua   obra   editada: Teologia Sistemática, uma perspectiva pentecostal: Autoridade teológica. O conceito teológico da autoridade confia   nas   confissões   doutrinárias,   ou   credos,   da comunidade   religiosa   global   como   fonte   da   fé   e   da prática.   Desde   o   princípio,   a   igreja   tem   declarado   as suas crenças por meio de fórmulas e credos. […] Tais declarações, em forma de credo, são de valor para a Igreja; servem para enfocar a atenção do adorador nos elementos cruciais de sua fé. Permitem que o mundo, que a tudo observa, escute uma voz clara e uníssona explicando   a   teologia   da   igreja   cristã   histórica.   (1996. 

P.46-47). 

Assim,   venho   aqui   deixar   uma   baliza   para   todos   os crentes da IGREJA GILEADE. Para que não venhamos a insurgir  com  heresias  ou  com  pensamentos  diferentes que   tragam   transtorno,   desunião,   divisão   a   este maravilhoso  ministério  que   o  Senhor  nosso   Deus  nos deu.   Para   que,   se   o   Senhor   Jesus   não   voltar   antes, venha-se celebrar o seu centenário. 

11

Peço   desculpas   aos   amigos   e   irmãos   da   IGREJA GILEADE  pela demora da  publicação dessa obra que bem  antes  havia   sido   divulgada   no   CCM  –   Curso   de Capacitação de Ministros, entre colegas pastores e em reuniões   formais,   bem   antes,   com   autoridades competentes   da   CIMING   –   Convenção   de   Igrejas   e Ministros Gileade, mas, por motivo de força maior, não pôde   ser   publicada   a   tempo   nos   10   e   11   anos   de aniversário deste ministério. Entretanto, venho aqui com registro da data real de sua edição que agora publico em 02 de agosto de 2019. 

“in omni loco pro me loquor” 

Fortaleza, 26 de julho de 2017

Pr. Daniel de A. Durand

12

FICHA CATALOGRÁFICA

DURAND, Daniel de Albuquerque. 

Fortaleza – Ce. 2019.  Revisão 2025. 

1. A história de formação do credo da Igreja Gileade; 2. As citações teológicas do estatuto da Igreja Gileade; 3. Os credos citados no estatuto da Igreja Gileade; 4. O credo da Igreja Gileade. 

Direitos autorais ®


Citações com as devidas referências. 

Bíblia majoritária – tradução: 

Almeida Revista e Atualizada - ARA

13

1.   A   HISTÓRIA   DA   FORMAÇÃO   DO   CREDO   DA IGREJA GILEADE

A confecção do Credo da IGREJA GILEADE deu-se por meio   de   uma   comitiva   delegada   pela   assembleia   de ministros da Convenção Interina em setembro de 2007

que é citada posteriormente na ata de reunião do dia 13

de fevereiro de 2008 2, realizada na Igreja Cristã Gileade de  Parangaba.   Cujos   alguns   de   seus  membros  foram indicados junto  a outros  para a missão de  elaborar o Credo   da   Gileade,   os   participantes   foram:   Pr.   Carlos Jorge, Pr. Odair Barreto, Pr. Manoel Filho, Pr. José Célio, Pr. José Ivan e o Pb. Daniel de A. Durand. 

Essa   equipe   se   reuniu   várias   vezes   nos   meses   de outubro   de   2007   na   Igreja   Cristã   Gileade   do   Carlito Pamplona,   donde   foram   compilados   e   estudados   os pontos   do   Cremos   da   Igreja   Assembleia   de   Deus. 

Recomendação   do   Pastor   Odair   Barreto.   Editamos   o texto com pequenas modificações para ser apresentado em reunião cabível. 

No dia 03 de novembro de 2007 a equipe apresentou em reunião ordinária de ministros da Convenção realizada na Igreja Cristã Gileade do José Walter  2. O Credo foi aprovado,   todavia,   os   ministros   presentes   solicitaram que o primeiro ponto fosse reforçado uma definição mais clara   sobre   Deus.   Firmando   as   posições   do   teísmo 14

clássico. Para que ficasse bem explícito nossa posição contrária   ao   teísmo   aberto   (chamada   de   teologia relacional   na   época).   E   o   que   fosse   aperfeiçoado   no primeiro ponto, já estava previamente aprovado, o tanto quanto os demais pontos, e o seu texto total seria aceito por toda a IGREJA GILEADE. 

Voltamos a nos reunir para aperfeiçoar o primeiro ponto e, finalmente ficou pronto, antes da eleição da Diretoria Interina da Convenção em 28 de novembro de 2007  2. 

Nesta época o Credo da IGREJA GILEADE já circulava por e-mail de todos os pastores e dirigentes da IGREJA GILEADE. 

Em   meus   arquivos   de   meu   computador,   tenho   ainda guardado o texto digital com a data de criação do Credo da Gileade onde consta em propriedades do arquivo: 23

de outubro de 2007 às 11:46h. E consta que o seu texto foi impresso em 05 de novembro de 2007 às 8:37h. Em minha residência. 

O   primeiro   documento   registrado   em   cartório   onde consta na íntegra, o Credo da IGREJA GILEADE, foi o Regimento   Interno   da   Igreja   Cristã   Gileade   de Aerolândia, onde foi lido o seu conteúdo em assembleia geral local. 5

15

O   segundo   documento   registrado   onde   menciona   o Credo, mas sem o seu conteúdo, é o Estatuto Social da Convenção (aprovado em 26/07/20082). Para ser criada a Convenção de Igrejas e Ministros Gileade – CIMING, junto com a sua ata de fundação 8. Em seus artigos: 1, 3, 24, 39 e 40 fazem menção da palavra “Credo”. E torna-se digno de nota o artigo 24 do inciso III, que fala da competência do Conselho Ministerial:

 “Colaborar   junto   ao   Presidente   para   dirimir   dúvidas   e resolver   as   questões   doutrinárias   dentro   ou   fora   da Convenção Gileade,   segundo  o  Credo  aprovado”.  8  O

mesmo inciso é repetido em aditivo revisado do Estatuto da CIMING. 4

Depois ele foi exibido em público na internet por meio do blog da Convenção Gileade criado em maio de 2010 6 e que pode ser visualizado até hoje. O mesmo encontra-se no site da Convenção Gileade, criado em 2016. 7

Estes são os registros que tenho em backup de arquivos digitais de atas de reuniões no meu computador, atas não   formais   impressas   (assinadas   por   pastores   e dirigentes presentes) guardadas por mim, e atas formais, registradas, consultadas junto à secretaria da CIMING. 

Testemunho aqui essa história verídica como o primeiro-secretário   da   Convenção   Interina   na   época.   E   que participei diretamente da edição deste Credo. 2

16

2. AS CITAÇÕES  TEOLÓGICAS  DO  ESTATUTO  DA IGREJA GILEADE

Em nosso Estatuto Social aprovado2  e distribuído entre todas as IGREJAS GILEADES consta que:


2.1 Somos uma igreja Trinitariana. 

Em   nosso   Estatuto   professamos   firmar   nossa   crença:

“No   único   Deus,   eternamente   subsistente   em   três pessoas:   Pai,   Filho   e   Espírito   Santo” .  3  Assunto   que faremos   menção   com   propriedade   mais   adiante,   em nosso Credo. Acreditamos ser a doutrina trinitariana a interpretação   correta   sobre   Deus   diante   das   outras interpretações, tais como: o unitarismo, o unicismo e o processualismo. 

2.2 Somos uma igreja do livro sagrado: A Bíblia. 

Em   nosso   Estatuto   professamos   crer:   “Na   Bíblia Sagrada,   divinamente   inspirada,   única   regra   de   fé   e conduta,   composta   de   um   cânon   de   66   livros” .  3

Trataremos dos detalhes sobre essa confissão em nossa afirmação   dos   pilares   da   reforma   protestante:   Sola Scriptura;    e em nosso Credo. Acreditamos ser a Bíblia o texto pelo qual Deus decidiu se comunicar com o ser humano. 

2.3 Somos uma igreja de particularismo cristão. 

17

Em nosso Estatuto professamos crer:  “Em Jesus Cristo, único salvador e mediador” .  3  Trataremos dos detalhes sobre essa confissão em nossa afirmação dos pilares da reforma   protestante:   Solus   Christus.   Respeitamos   o pluralismo   religioso,   mas   não   concordamos   com   ele. 

Acreditamos   ser   Jesus   suficientemente   o   meio   divino pelo qual nos trouxe redenção. Sem Jesus, não há vida com Deus, sem Jesus não há como ter paz com Deus, sem Jesus não há saída para o ser humano, a não ser o seu destino certo de morrer em seus erros e pecados sem solução. Com o triste fim de morte eterna. 

2.4 Somos uma igreja pentecostal & conservadora. 

A   IGREJA   GILEADE:   “Fundamenta-se   na   teologia clássica, pentecostal e ortodoxa”  4  ou   “Sua teologia é clássica, pentecostal e ortodoxa” . 3

Essas afirmações teológicas tornam-se necessárias para que   possamos   expor   ao   público   no   que   acreditamos. 

Não somos uma igreja de linguagem ambígua. Temos claramente em nossos documentos aquilo que propomos ser. E aquele que remover essas afirmações fará esta igreja ser “moderna”, “cessacionista” e “não ortodoxa” ou

“neo-ortodoxa”. Que são posturas teológicas antagônicas do que se acredita na IGREJA GILEADE. 

Portanto, segue abaixo uma explanação de cada ponto teológico desta igreja:

18

2.4.1  Teologia Clássica: É a teologia antiga, baseada nos fundamentos teológicos já estabelecidos pela igreja cristã,   presente   nos   credos   primitivos,   destacamos: Apostólico e Atanasiano (falaremos deles mais adiante). 

Reafirmados no movimento fundamentalista, donde veio os   cinco   pontos   do   fundamentalismo.   Reforçados   nos cinco   pilares   da   reforma   protestante   e   nas   doutrinas essenciais   da   fé   cristã   explanadas   na   Teologia Sistemática. 

a. Os cinco pilares da Reforma Protestante Esses cinco slogans da reforma surgem no período da pós-reforma,   já   no   período   dos   puritanos,   frente   à oposição feita pelo Concílio de Trento na contrarreforma promovida   pela   Igreja   Católica   Romana,   onde   os herdeiros   da   reforma   precisavam   responder   de   forma sintetizada   aos   ataques   de   Roma,   como   explica   bem Augustus Nicodemus em um vídeo sobre o tema: Qual a Origem das Cinco Solas da Reforma (2017. YouTube). 

As   cinco   solas   da   reforma   vieram   como   resposta   as cinco afirmações que a Igreja Católica Romana fazia no seu movimento de contra reforma. Essas afirmações são bem pontuadas por Itamir Neves (2014. P.58-59): Para a igreja católica daqueles e dos nossos dias esses eram os conceitos aceitáveis: 1) A Escritura e a Tradição 19

 são   as   fontes   das   normas   para   os   cristãos,   para   a própria igreja. 2) A fé e as obras é que possibilitam o fiel justificar-se diante de Deus. 3) A graça e os méritos são entendidos   como   os   meios   para   relacionamento   com Deus. 4) Cristo, Maria e a intercessão dos santos são o meio para chegarmos a Deus. 5) Deus, os santos e a hierarquia da igreja merecem o louvor e a gratidão dos fiéis. 

A resposta reformada vem logo em seguida:

 1) Afirmamos que somente a Escritura nos capacita a conhecer, entender e nos submeter ao  plano salvífico divino. 2) Afirmamos que somente pela fé e não as obras que   somos   justificados,   sendo   a   justiça   de   Cristo aplicada em nós. 3) Afirmamos que somente a graça de Deus   nos   chama   e   nos   reconcilia   consigo   mesmo, independente   de   qualquer   mérito   que   possamos apresentar.   4)   Afirmamos   que   somente   Cristo   e   seu sacrifício   vicário   é   o   caminho   da   salvação   do   nosso pecado. 5) Afirmamos que somente Deus merece toda glória, adoração, louvor, submissão e reverência por seu maravilhoso plano da salvação elaborado na eternidade. 

Vejamos cada slogan frisado pelos pós-reformadores: SOLA GRATIA

20

 Reafirmamos que na salvação somos resgatados da ira de Deus unicamente pela sua graça. A obra sobrenatural do Espírito Santo é que nos leva a Cristo, soltando-nos de nossa servidão ao pecado e erguendo-nos da morte espiritual à vida espiritual. Negamos que a salvação seja em qualquer sentido obra humana. Os métodos, técnicas ou estratégias humanas por si só não podem realizar essa transformação. A fé não é produzida pela nossa natureza não-regenerada.  9

Este   pilar   da   reforma   ficou   firmado   indiretamente   por Martinho  Lutero,   onde   em  uma   de   suas  95   teses  ele deixou claro que  “Todo verdadeiro cristão, morto ou vivo, participa de todos os bens de Cristo ou da igreja, pela graça de Deus e sem bula de indulgência”.  10

GRAÇA NA LÍNGUA ORIGINAL DA BÍBLIA:

*  Novo Testamento  grego  – “dorean”   (gratuitamente, não   merecido15),   “charis”   (graça,   boa   vontade,   amável bondade, favor, gratidão15), “charisma” (favor que alguém recebe sem qualquer mérito, dom da graça divina, graça ou dons15). 

Exemplos:

21

“sendo justificados gratuitamente [dorean], por sua graça

 [charis], mediante a redenção que há em Cristo Jesus”. 

(Rm.3.24). 

“O   dom,   entretanto,   não   é   como   no   caso   em   que somente um pecou; porque o julgamento derivou de uma só ofensa, para a condenação; mas a graça [charisma]

 transcorre   de   muitas   ofensas,   para   a   justificação”. 

(Rm.5.16). 

* Antigo Testamento hebraico  – “chen” (favor, graça, charme15),   “chanan”   (ser   gracioso,   mostrar   favor,   ser misericordioso   ou   ser   repugnante15),   “chinnam”   (de graça, por nada, sem causa15). 

Exemplos:

“Porém  Noé  achou  graça  [chen]  diante  do  SENHOR”. 

(Gn.6.8). 

“…   Deus   te   conceda   graça   [chanan],   meu   filho”. 

(Gn.43.29). 

“Se comprares  um  escravo  hebreu,  seis  anos  servirá; mas,   ao   sétimo,   sairá   forro,   de   graça   [chinnam]”. 

(Êx.21.2). 

DEFINIÇÃO TEOLÓGICA DA GRAÇA

22

Graça: receber o que não merecemos (ex.: salvação). 

Misericórdia:   Não   receber   o   que   merecemos   (ex.: condenação). 

CONCEITOS TEOLÓGICOS DA GRAÇA

*   Graça   salvadora:   é   a   graça   disponível   a   todos   os homens:   “Porquanto   a   graça   de   Deus   se   manifestou salvadora   a   todos   os   homens”.   (Tt.2.11).   Segundo   a crença   arminiana,   no   sentido   “provisional”,   está disponível a todos os homens. Todavia, só torna eficaz naquele que se rende a Cristo. Ver nota (54). 

* Graça comum: é a graça manifesta a todos os homens sem que lhe traga salvação. Mas, apenas lhes concede provisões para viver. Seja cristão ou ímpio, todos são agraciados por essa graça. Louis Berkhof (2000. P.428): Ela   aparece   […]   nas   bênçãos   naturais   que   Deus derrama sobre o homem na presente vida, apesar do fato de que o homem perdeu o direito a elas e se acha sob sentença de morte. A obra da graça divina se vê em tudo   que   Deus   faz   para   restringir   a   devastadora influência   e   desenvolvimento   do   pecado   no   mundo,   e para   manter,   enriquecer   e   desenvolver   a   vida   da humanidade em geral e dos indivíduos componentes da raça humana. 

23

As Escrituras nos ensinam: “… ele faz nascer o seu sol sobre maus e bons e vir chuvas sobre justos e injustos”. 

(Mt.5.45). 

*   Graça   preveniente:   é   a   graça   que   anteveem   a rendição do pecador a Cristo. “Que chega antes” 11. É-lhe manifesta para que possa crer e responder livremente ao chamado divino. Se assim não fora, o ser humano em depravação   total,   jamais   responderia.   No   livro Documentos   da   Igreja   Cristã   (Bettenson,   1983.   P.98), numa   citação   do   concílio   de   Orange,   529   d.C., encontramos:



 Através   do   pecado   de   Adão,   nossa   liberdade   foi depravada e debilitada a tal ponto que, sem a graça da prevenção   [praeveniret]   misericordiosa   de   Deus, ninguém poderia amar a Deus como convém, nem crer nEle, nem fazer o que é reto. 

Encontramos nas Escrituras:

“Ouvindo, porém, Jesus que João fora preso, retirou-se para a Galileia […] nos confins de Zebulom e Naftali; para que se cumprisse o que fora dito por intermédio do profeta   Isaías:   Terra   de   Zebulom,   terra   de   Naftali, caminho do mar, além do Jordão, Galileia dos gentios! O

 povo   que   jazia   em   trevas   viu   grande   luz,   e   aos   que 24

 viviam na região e sombra da morte resplandeceu-lhes a luz. Daí por diante, passou Jesus a pregar e a dizer: Arrependei-vos, porque está próximo o reino dos céus”. 

(Mt.4.12-17). 

* Graça irresistível e resistível: Uma é a graça que, segundo   a   crença   calvinista,   todo   que   recebe   jamais rejeita. Trata-se da “graça salvadora”. Outra é a “graça preveniente” que é possível o pecador rejeitá-la. Devido a sua ação ser apenas de capacitar (Gratia Habilitans) a crer e não de fazer o pecador crer. Pois a fé, como um dom (Ef.2.8), pode ser desprezada como qualquer outro (1Tm.4.14).   Uma   vez   sendo   praticada,   ocorre   a justificação,   regeneração   e   santificação   do   crente   em Jesus. E, perseverando, a sua glorificação. Tudo é fruto daquilo que foi proposto por Jesus:

“Dizia a todos: Se alguém quer vir após mim, a si mesmo se negue, dia a dia tome a sua cruz e siga-me”. 

Lucas 9:23. Ver nota (54). 

Russel  Shedd (2014. P.24) disse: 

 Graça preveniente […] Esta é a graça resistível, muitas vezes ignorada e desprezada ainda que deveria conduzir pecadores   ao   Salvador   […]   Esta   graça   prepara   o pecador   para   aceitar   o   Evangelho.   Cria   convicção   de pecado,  insatisfação com a vida pecaminosa e outros 25

 incômodos que tornam o pecador egoísta mais disposto a crer na verdade do Evangelho. 

A MATEMÁTICA DA GRAÇA

Jesus   nos   conta   uma   parábola   intrigante,   onde   visa revelar   a   graça   divina.   (cf.   Mt.20.1-16).   Nessa matemática   não   existe   o   melhor.   Como   nos   ensina Paulo: “Porque pela graça sois salvos, mediante a fé; e isto não vem de vós; é dom de Deus; não de obras, para que ninguém se glorie”. (Ef.2.8,9). 

Por tudo isso, é inadmissível alguém possuir mérito em sua salvação. A  graça nos basta. É  suficiente  para  a salvação do pecador. 

“Por   causa   disto,   três   vezes   pedi   ao   Senhor   que   o afastasse de mim. Então, ele me disse: A minha graça te basta, porque o poder se aperfeiçoa na fraqueza. De boa vontade, pois, mais me gloriarei nas fraquezas, para que sobre mim repouse o poder de Cristo”. (2Co.12.8,9). 

 SOLUS CHRISTUS

 Reafirmamos   que   nossa   salvação   é   realizada unicamente pela obra mediatória do Cristo histórico. Sua vida   sem   pecado   e   sua   expiação   por   si   só   são suficientes para nossa justificação e reconciliação com o 26

 Pai. Negamos que o evangelho esteja sendo pregado se a obra substitutiva de Cristo não estiver sendo declarada e a fé em Cristo e sua obra não estiver sendo invocada.9

APENAS   CRISTO   E   SOMENTE   CRISTO   PODE

TRAZER SALVAÇÃO AO PECADOR. 

Jesus é a salvação: restaurar o que a queda causou a humanidade (cf. 1Pe.1.9,10; Gn.3.15; At.3.19-21). Jesus é a  solução  para  o  pecador:   Todos  os   humanos  que nascem, possuem uma natureza pecaminosa, que os faz transgredir a lei divina, desobedecer à vontade de Deus (cf. Rm.3.23; 5.12; 7.14,17; Gl.5.19-21; Gn.6.5). Jesus, como   homem   e   como   Deus   trouxe   a   salvação. 

Começando com a oferta de si próprio para a redenção (Tt.2.14). Por ser o perfeito mediador (1Tm.2.5), Ele nos reconciliou   com   Deus   (2Co.5.18,19).   Ele   próprio declarou-se como:

Único caminho, verdade e vida (cf. Jo.14.6); único que pode dar vida (cf. Jo.15.5,6); único redentor (cf. Jo.8.24). 

Reiterado por Pedro quando disse: “E não há salvação em   nenhum   outro;   porque   abaixo   do   céu   não   existe nenhum outro nome, dado entre os homens, pelo qual importa que sejamos salvos”. (At.4.12). 

APENAS   CRISTO   E   SOMENTE   CRISTO   É   O

MEDIADOR ENTRE A HUMANIDADE E DEUS. 

27

Jesus,   na   qualidade   divina   e  humana,   é   o  único   que pode   fazer   verdadeiramente   a   intercessão   entre   as partes divergentes: Deus e humanidade. Houve muitos mediadores no Antigo Testamento, mas, nenhum deles pôde   ser   plenamente   mediador.   Como   eram   apenas homens,   não   podiam   ver   e   sentir   como   Deus   a   vida humana,   não   podia   permanecer   no   ofício,   pois   eram mortais. E na qualidade de homens, não eram perfeitos, por   serem   pecadores.   Cristo,   porém,   como   homem perfeito e Deus verdadeiro, desvencilhou a continuidade de mediadores, sendo ele plenamente mediador de uma Nova Aliança (cf. Hb.9.1-26; 10.1-18). 

APENAS CRISTO E SOMENTE CRISTO É A RELIGIÃO

DA HUMANIDADE PARA COM DEUS. 

Sabemos que a palavra “religião” tem em sua etimologia o significado de “religar”. Como Lactâncio (séc. III e IV

d.C.) afirmava que religião é um laço de piedade que serve para religar os seres humanos a Deus. Agostinho de Hipona (séc. IV d.C.) reafirmou essa interpretação. 

Cristo,   e   somente   ele,   é   capaz   de   fazer   com   que   o homem   se   chegue   a   Deus,   não   com   suas   obras   ou esforços para conseguir voltar-se a Deus, mas, com a vida de Cristo. Como relata Paulo em Romanos 3.21-26; 9.16   e   Efésios   2.8,9.   Portanto,   “religião”   não   é   uma 28

crença,   ou   uma   denominação   religiosa,   “religião”   é JESUS CRISTO. 

APENAS CRISTO E SOMENTE CRISTO É SUFICIENTE

PARA   QUE   ALGUÉM   TENHA   O   PERDÃO   DE   SEUS

PECADOS. 

A   religiosidade   ensina   que   é   necessário   fazer   muitas coisas para que o pecado seja reparado. No catolicismo é   necessário   que   o   católico   faça   penitência   por   seus pecados,   receba   do   padre   os   benefícios   da   igreja romana, e ainda após a morte, tem que passar por um lugar, espúrio à luz da Bíblia, chamado “purgatório”. No espiritismo é necessário que o espírita passe por várias encarnações para que seja purificado de seus pecados. 

No islamismo a salvação é focada no mérito humano e não no de Deus. Todas as religiões não cristãs propõem a salvação por meio de obras e não pela providência divina. Atribuem ao homem o meio de se redimir. O que é   o   islã   a   não   ser   uma   religião   do   mérito   humano? 

Confira   no   Alcorão:   “Ó   fiéis,   obedecei   a   Deus   e   ao Mensageiro,   e   não   desmereçais   as   vossas   ações”. 

(Surata   47.35).   Os   muçulmanos   acreditam   que   a salvação depende do esforço de cada um e da caridade:

“Aqueles   que   anelarem   a   outra   vida   e   se   esforçarem para   obtê-la,   e   forem   fiéis,   terão   os   seus   esforços retribuídos”.   (Surata   17.19).   “Em   troca,   os   tementes serão   conduzidos,   em   grupos,   até   ao   Paraíso   e,   lá 29

 chegando,   abrir-se-ão   as   suas   portas   e   os   seus guardiães lhes dirão: Que a paz esteja convosco! Quão excelente   é   o   que   fizestes!   Adentrai,   pois!   Aqui permanecereis eternamente. Dirão: Louvado seja Deus, Que cumpriu a Sua promessa, e nos fez herdar a terra. 

 Alojar-nos-emos   no   Paraíso   onde   quisermos.   Quão excelente   é   a   recompensa   dos   caritativos! ”.   (Surata 39.73,74). “Se evitardes os grandes pecados, que vos estão proibidos, absorver-vos-emos das vossas faltas e vos   proporcionaremos   digna   entrada   (no   Paraíso)”. 

(Surata 4.31). “Quanto aos fiéis, que praticam o bem, dar-lhes-emos   um   lar   no   Paraíso,   abaixo   dos   quais correm rios, onde morarão eternamente. Quão excelente é a recompensa dos caritativos”. (Surata 29.58). 

Com Jesus, tudo é diferente, o ser humano é escravo de seus pecados (cf. Jo.8.34), está morto espiritualmente, destinado   a   ira   divina   (cf.   Ef.2.1-3)   e   receberá   o pagamento   por   seus   pecados   na   eternidade   (cf. 

Rm.6.23). E não obterá o perdão e o livramento de sua condenação,   a   não   ser   que   se   entregue   a  Jesus   (cf. 

Jo.8.24;   Ef.2.4-10;   Rm.8.1).   E   o   tenha   como   seu salvador pessoal (cf. Rm.10.9; Jo.3.16,36; 5.24; At.2.38; 1Jo.5.12; Jo.10.10). 

 SOLA FIDE

30

 Reafirmamos que a justificação é somente pela graça somente   por   intermédio   da   fé   somente   por   causa   de Cristo. Na justificação a retidão de Cristo nos é imputada como   o   único   meio   possível   de   satisfazer   a   perfeita justiça de Deus. Negamos que a justificação se baseie em qualquer mérito que em nós possa ser achado, ou com base numa infusão da justiça de Cristo em nós; ou que uma instituição que reivindique ser igreja mas negue ou condene sola fide possa ser reconhecida como igreja legítima.  9

A JUSTIFICAÇÃO É DIFERENTE DA SANTIFICAÇÃO. 

Itamir Neves escreve:

 Muitos cristãos estão tentando sem resultados favoráveis viver corretamente diante de Deus. Com esforço tentam ganhar   méritos   diante   de   Deus,   mas   a   experiência prática lhes mostra a incapacidade e a impossibilidade de viver corretamente diante de Deus por suas próprias forças. Falta-lhes entender o papel fundamental da fé. 

(2014. P.51). 

Infelizmente, ainda há cristãos em nossos dias lutando para ser aceito por Deus, enquanto que as Escrituras nos ensinam que somos aceitos pela fé em Jesus Cristo. 

Basta   apenas   lermos   alguns   trechos   da   Bíblia   para tirarmos essa conclusão. Vejamos:

31

“Mas agora, sem lei, se manifestou a justiça de Deus testemunhada pela lei e pelos profetas; justiça de Deus mediante a fé em Jesus Cristo, para todos e sobre todos os   que   creem;   porque   não   há   distinção,   pois   todos pecaram e carecem da glória de Deus, sendo justificados gratuitamente, por sua graça, mediante a redenção que há   em   Cristo   Jesus,   a   quem   Deus   propôs,   no   seu sangue,   como   propiciação,   mediante   a   fé,   para manifestar a sua justiça, por ter Deus, na sua tolerância, deixado impunes os pecados anteriormente cometidos; tendo em vista a manifestação da sua justiça no tempo presente,   para   ele   mesmo   ser   justo   e   o   justificador daquele que tem fé em Jesus”. (Rm.3.21-26). 

“Concluímos, pois, que o homem é justificado pela fé, independentemente das obras da lei”. (idem v.28). 

“Porque pela graça sois salvos, mediante a fé; e isto não vem de vós; é dom de Deus; não de obras, para que ninguém se glorie. A fé não é um fim em se mesmo”. 

(Ef.2.8,9). 

Dizem   que   foi   Martinho   Lutero   que   escreveu   isso:

 “Quando estamos em Cristo somos justificados, quando Cristo está em nós somos santificados”.  Se foi ou não, o fato   é   que   a   frase   dispensa   o   seu   endosso   para   ser verdadeira. 

32

A   justificação   lida   quanto   ao   estado   de   um   homem perante   Deus.   A   Bíblia   nos   diz:   “Justificados,   pois, mediante a fé, temos paz com Deus por meio de nosso Senhor   Jesus   Cristo”.   (Rm.5.1).   A   santificação   é   um processo que começa da entrega que foi feita a Cristo e dura   até  o  fim   da   vida.   Quando  será   completada   por Deus (cf. Hb.10.10,14; 1Co.1.2). 

Assim,   a   fé   é   suficiente   para   justificar   o   pecador, evidentemente,   sendo   colocada   em   Jesus.   Como comenta Itamir Neves (2014. P.58): 

 Warfield disse que é do seu objeto que a fé deriva o seu valor […] O poder salvador da fé não reside nela mesmo, e sim no todo poderoso Salvador […] Não é a fé em si mesma que salva, e sim a fé em Jesus Cristo. 

CONCEITOS TEOLÓGICOS SOBRE FÉ:

 A   fé   é   definida   na   Bíblia   como   “confiança”   na seguinte   passagem:   “Uns   confiam   em   carros, outros, em cavalos; nós, porém, nos gloriaremos em o nome do SENHOR, nosso Deus.” (Salmos 20:7).   Onde   “gloriaremos”   sofre   os   efeitos   da polissemia (nesse caso quer dizer “confiaremos”). 

 A   fé   é   definida   na   Bíblia   como   “certeza”   e

“convicção” na seguinte passagem: “Ora, a fé é a 33

 certeza de coisas que se esperam, a convicção de fatos   que   se   não   veem”.   (Hb.11.1).   Certeza   de que as promessas de Deus serão concretizadas. 

E convicção disso, mesmo não vendo; 

 A fé é caracterizada como uma busca por Deus e uma consequente recompensa: “De fato, sem fé é impossível   agradar   a   Deus,   porquanto   é necessário que aquele que se aproxima de Deus creia que ele existe e que se torna galardoador dos que o buscam”. (Hb.11.6); 

 A fé é caracterizada como uma necessidade para a salvação (Ef.2.8,9), para justificação (Rm.5.1), para a realização de milagres (Mc.10.52; Mt.8.13). 

Porém   a   fé   não   faz   o   milagre   acontecer.   Os milagres contidos na Bíblia são de autoria divina (Is.42.8; 44.24).  Há casos em que a  fé não  foi necessária para o milagre acontecer: A cura do cego de nascença (Jo.9.1-7), o deficiente junto ao tanque de Betesda (Jo.5.5-9), a multiplicação dos pães (Mt.14.15-21) e etc. Fazendo uma ilustração para   entendermos   melhor   esta   conceituação, vamos falar de energia elétrica. Existe a energia elétrica   e   os   condutores   de   eletricidade   (ferro, cobre, água). Digamos que a energia elétrica é a vontade de Deus e os condutores sejam a fé. Veja bem, para chagar energia elétrica em sua casa 34

precisa-se   dos   fios   condutores?   Sim,   sem   os condutores de eletricidade não tem como chegar energia   elétrica   em   nossa   casa.   Para   que   algo que pedimos a Deus seja dado por ele devemos ter a fé para receber. O fato de possuir condutores de eletricidade faz a energia elétrica chegar em nossa casa? Não, os condutores de eletricidade não possuem energia própria. Como o nome já

diz,   são   apenas   “condutores”.   A   fé   não   possui poder próprio. Sem a vontade de Deus não há

milagres,   bênçãos   ou   qualquer   outra   coisa.   A energia   elétrica   depende   dos   condutores   de eletricidade?   Não,   os   condutores   apenas conduzem   a   energia.   Eles   não   transformam   a energia, não guardam e nem geram energia. A fé não  pode   criar   respostas   divinas   positivas   para nossas orações. A fé apenas conduz a vontade de Deus até nós. Seja ela sim ou não. A vontade de Deus é soberana e independente. 

 A fé é caracterizada como única. A divisão feita da fé  como  “dom”  espiritual   (1Co.12.9),  como  dom

“salvífico”  (Ef.2.8)  e  até  como  “confissão  de  fé” 

(Fp.1.27)   acontece   apenas   para   estudarmos melhor   o   assunto.   A   Bíblia   nos   admoesta   a mantermos uma só fé: “Há somente um corpo e um   Espírito,   como   também   fostes   chamados numa só esperança da vossa vocação; há um só 35

 Senhor, uma só fé, um só batismo; um só Deus e Pai de todos, o qual é sobre todos, age por meio de todos e está em todos”. (Ef.4.4-6). Esta fé foi entregue ao povo de Deus arrependido separado para Ele (cf. Jd.3). 

 A   fé   não   é   uma   força   que   emana   poderes sobrenaturais influenciando Deus para abençoar as   pessoas.   Este   conceito   de   fé   é   totalmente pagão.   Deus   é   independente   de   influências externas: “… terei misericórdia de quem eu tiver misericórdia e me compadecerei de quem eu me compadecer”.   (Êx.33.19).   Claro   que   essa passagem   não   fecha   a   questão,   pois   a   Bíblia também   tem   passagens   que   mostram   Deus incentivando o seu povo a orar e a buscar as suas bênçãos   (Mt.7.7;   Lc.11.9;   Jo.16.24;   Jr.33.3; 2Cr.7.14,15;   Sl.2.8   e   etc.).   Entretanto,   essa passagem, retira o mito ou a superstição criado em torno da fé; 

 A   fé   é   princípio   básico   de   todo   relacionamento com   Deus.   É   base   para   todas   as   orações   e súplicas.   É   Impossível   alguém   orar   sem   fé.   No mínimo esta pessoa é maluca. Pois ninguém de mente sã falaria ou dirigiria em oração a um ser invisível (que é Deus) e cientificamente incapaz de ser provado a sua existência senão fosse pela 36

fé. A Bíblia frisa claramente isso: “é necessário que aquele que se aproxima de Deus creia que ele existe…” (Hb.11.6). Sem fé não há adoração, oração, clamor ou súplica. Se um ser humano faz uso   de   práticas   devocionais   ou   espirituais   é porque ele tem fé. 

 A   fé   possui   níveis   de   maturidade.   Jesus considerou   a   fé   de   algumas   pessoas   como

“pequena”   (cf.   Mt.6.30;   8.26;   14.31;   16.8; Lc.12.28), e de outras deixou subentendido como

“grande”   (cf.   Mt.8.10;   Lc.7.9).   Essas   passagens que   classificam   a   fé   como   pequena   não   se referem literalmente ao tamanho. De acordo com a palavra grega usada “oligopistos” (pequena fé ou pouca confiança15) e com o contexto de cada passagem, Jesus estava considerando a fé das pessoas   abordadas   como   uma   fé   que   estava iniciando, uma fé imatura. Existe outra passagem em que Jesus fala de fé pequena (ver Mt.17.20), em que é usada outra palavra grega – “apistia” 

(infidelidade, incredulidade, falta de fé, descrença, fraqueza   de   fé15).   De   acordo   com   o   contexto, Cristo   estava   respondendo   a   indagação   dos discípulos (v.19), que para aquele caso só a fé deles não era o suficiente. Eles tinham que estar em oração (v.21 ou na narrativa de Mc.9.29). Ele garante que a fé, mesmo pequena, pode mudar

37

os montes (v.20). Na Bíblia de estudo NVI25 reitera isso explicando a fé pequena em Mt.17.20:   “Não tanto   a   quantidade   da   sua   fé,   quanto   a   sua qualidade – fé acompanhada de oração” . Ou seja, a   fé   pequena   dos   discípulos   era   “pequena”   no sentido de “sem qualidade”. 

 A fé vem pela palavra de Cristo ou proclamação de Cristo (cf. Rm.10.17). Dentro do coração do ser humano há um senso de Deus ou senso religioso, entretanto esse senso está encoberto pelo pecado (cf. 2Co.4.3), impedindo-o de ter entendimento do evangelho (cf. 2Co.4.4). Mas quando o evangelho, a Palavra de Deus chega ao coração, vem a fé. E

com ela o entendimento humano bloqueado por

Satanás é liberto e assim o ser humano volta-se confiante para Deus debaixo de graça preveniente (cf. Rm.1.16; Jo.8.32; 1Jo.5.4b,5). Após a fé ser exercida   pelo   pecador,   vem   a   justificação (Rm.5.1),  o   novo   nascimento   (Tt.3.5)   e   a santificação (1Co.6.11), algo provocado por Deus sobre o crente para que esse venha para o reino da luz (Cl.1.13) pela graça capacitadora. 

O   DISTANCIAMENTO   ATUAL   DA   DOUTRINA   SOLA FIDE. 

Itamir Neves escreve:

38

 

 A Igreja Romana tinha se afastado da verdade de que somente   pela   fé   em   Jesus   Cristo   poderíamos   ser reconciliados com Deus. O ensino que ministravam era contrário   ao   evangelho   de   Jesus   […]   ensinava   que   o perdão podia ser comprado com dinheiro e a salvação poderia se adquirida por meio de méritos dos santos […]

 mais triste ainda é observarmos que ainda hoje além de constatarmos a existência da fé nos milagres, isto é, fé que acredita que Deus vai fazer milagres por intermédio de objetos consagrados, temos a fé que aceita Jesus, mas requer algo mais, como por exemplo, campanhas, contribuição   financeira   e   outras   tantas   exigências   que complementariam   aquilo   que   Jesus   já   fez.   (2014. 

P.51,52). 

Assim   como   no   passado   a   Igreja   Romana   afastou-se diretamente da justificação pela fé somente, hoje a Igreja Evangélica brasileira tem se afastado da oração pela fé somente. 

 SOLA SCRIPTURA

 Reafirmamos a Escritura inerrante como fonte única de revelação   divina   escrita,   única   para   constranger   a consciência.   A   Bíblia   sozinha   ensina   tudo   o   que   é necessário para nossa salvação do pecado, e é o padrão pelo qual todo comportamento cristão deve ser avaliado. 

39

 Negamos   que   qualquer   credo,   concílio   ou   indivíduo possa constranger a consciência de um crente, que o Espírito   Santo   fale   independentemente   de,   ou contrariando,   o  que  está   exposto  na  Bíblia,   ou   que  a experiência pessoal possa ser veículo de revelação.  9

O DEPOIMENTO DA PRÓPRIA BÍBLIA

O que as Escrituras dizem de si mesma é notoriamente uma singularidade, tomemos alguns textos por exemplo:

“T oda palavra de Deus é pura; ele é escudo para os que nele confiam. Nada acrescentes às suas palavras, para que   não   te   repreenda,   e   sejas   achado   mentiroso”. 

(Pv.30.5,6). 

“Nada   acrescentareis   à   palavra   que   vos   mando,   nem diminuireis dela, para que guardeis os mandamentos do SENHOR, vosso Deus, que eu vos mando” (Dt.4.2). 

“Mas, ainda que nós ou mesmo um anjo vindo do céu vos pregue evangelho que vá além do que vos temos pregado, seja anátema”. (Gl.1.8). 

“…  não ultrapasseis o que está escrito…” (1Co.4.6). 

Em meu livro (Daniel Durand. 2017. P.64-69) mostro a importância e o reconhecimento da Bíblia como Palavra 40

de   Deus.   Onde   podemos   perceber   o   seu   próprio depoimento:

 O   apóstolo   Pedro   cita   as   epístolas   de   Paulo   como Escrituras   (grego:   graphas).   Atestando   as   epístolas paulinas como Palavra de Deus: 

 “e tende por salvação a longanimidade de nosso Senhor, como   igualmente   o   nosso   amado   irmão   Paulo   vos escreveu, segundo a sabedoria que lhe foi dada, ao falar acerca destes assuntos, como, de fato, costuma fazer em todas as suas epístolas, nas quais há certas coisas difíceis   de   entender,   que   os   ignorantes   e   instáveis deturpam, como também deturpam as demais Escrituras, para a própria destruição deles.” (2 Pedro 3:15-16). 

 O mesmo Paulo, tendo o seu texto reconhecido como Escrituras (graphas) ou Escritura (graphe) ele escreve sobre as mesmas:

 “Toda   a   Escritura   é   inspirada   por   Deus   e   útil   para   o ensino,   para   a   repreensão,   para   a   correção,   para   a educação   na   justiça,”   (2   Timóteo   3:16).   O   apóstolo Paulo,   considerava   que   todo   o   Antigo   Testamento   já estava   formado   e,   circulando   no   século   I   d.C.,   ele considerava tudo quanto era chamado de Escritura ou Escrituras na época como textos inspirados por Deus. 

 Ou seja, Palavra de Deus. 

41

 Ele considerava a Escritura preexistente no coração de Deus, como Palavra eterna de Deus:

 “Porque   a  Escritura   diz   a   Faraó:   Para   isto   mesmo   te levantei, para mostrar em ti o meu poder e para que o meu nome seja anunciado por toda a terra.” (Romanos 9:17). Veja bem, ele não disse que Deus falou a Faraó, mas a Escritura! 

 O próprio Jesus Cristo falou: 

 “A seguir, Jesus lhes disse: São estas as palavras que eu   vos   falei,   estando   ainda   convosco:   importava   se cumprisse tudo  o  que   de  mim  está   escrito  na  Lei   de

 Moisés, nos Profetas e nos Salmos. Então, lhes abriu o entendimento   para   compreenderem   as   Escrituras;” 

 (Lucas 24:44-45. O grinfo é nosso). Veja que na época de Cristo, já havia a composição do Antigo Testamento, e esta era chamada de Escrituras (graphas). Atualmente conhecemos como Tanach ou Tanak (a Bíblia Judaica ou   Hebraica)   que,   com   suas   três   consoantes   (Tnc) formam   a   mesma   composição   que   Cristo   havia mencionado. Conforme o cânone judaico:

 T   –   Torah,   que   corresponde   a   Lei,   conhecida   nos volumes   da   Bíblia   Cristã   como   Pentateuco.   Os   cinco livros de Moisés. 

42

 N – Neviym, que corresponde aos Profetas, livros que correspondem aos volumes da Bíblia Cristã conhecidas como Proféticos e alguns dos Históricos. 

 Ch   –   Chetuvim,   (outros   chamam   Ketuvim,   devido   a consoante hebraica inicial não vir com o daguesh lene em alguns textos) que são os Escritos, corresponde ao livro de Salmos, citado por Jesus, por ser um primeiro livro   na   sequência   deste   último   volume   do   Antigo Testamento. Livros que correspondem em sua maioria aos volumes da Bíblia Cristã conhecidas como Poéticos e alguns Proféticos e Históricos. 

 Jesus   Cristo   chamou   a   Torah   de   Palavra   de   Deus quando Mateus e Marcos narram o debate de Jesus com os fariseus sobre a tradição dos anciãos:

 “invalidando   a   palavra   de   Deus   pela   vossa   própria tradição, que vós mesmos transmitistes; e fazeis muitas outras coisas semelhantes.” (Marcos 7:13). Note que no verso   10   ele   cita   Moisés,   isto   é,   uma   metonímia   da Torah. 

 O apóstolo  Pedro  considerava  que  todas as  profecias das Escrituras foram pronunciadas por homens santos movidos pelo Espírito:

43

 “sabendo, primeiramente, isto: que nenhuma profecia da Escritura provém de particular elucidação; porque nunca jamais qualquer profecia foi dada por vontade humana; entretanto, homens [santos] falaram da parte de Deus, movidos pelo Espírito Santo.” (2 Pedro 1:20-21). 

 Jesus   deixou   claro   que   seus   primeiros   discípulos receberiam novas mensagens dele além da que havia lhes falado e que constaram nos Evangelhos, atestando assim a inspiração das epístolas gerais. E que também o Espírito os guiaria a toda verdade, um prenúncio do livro de Atos dos Apóstolos:

 “Tenho ainda muito que vos dizer, mas vós não o podeis suportar   agora;   quando   vier,   porém,   o   Espírito   da verdade, ele vos guiará a toda a verdade; porque não falará por si mesmo, mas dirá tudo o que tiver ouvido e vos anunciará as coisas que hão de vir.” (João 16:12-13). 

 Jesus deixou a figura de retórica do enigma. Marcando um encontro dele com o apóstolo João, sobrevivente do martírio,   atestando   a   inspiração   do   Apocalipse   e   a autoria do mesmo:

 “Em verdade, em verdade te digo que, quando eras mais moço,   tu   te   cingias   a   ti   mesmo   e   andavas   por   onde querias;   quando,   porém,   fores   velho,   estenderás   as 44

 mãos,   e   outro   te   cingirá   e   te   levará   para   onde   não queres.   Disse   isto   para   significar   com   que   gênero   de morte Pedro havia de glorificar a Deus. Depois de assim falar,   acrescentou-lhe:   Segue-me.   Então,   Pedro, voltando-se, viu que também o ia seguindo o discípulo a quem Jesus amava, […] Vendo-o, pois, Pedro perguntou a Jesus: E quanto a este? Respondeu-lhe Jesus: Se eu quero   que   ele   permaneça   até   que   eu   venha,   que   te importa?   Quanto   a   ti,   segue-me.   Então,   se   tornou corrente entre os irmãos o dito de que aquele discípulo não morreria. Ora, Jesus não dissera que tal discípulo não morreria, mas: Se eu quero que ele permaneça até que eu venha, que te importa?” (João 21:18-23). 

 Finalmente,   a   epístola   aos   Hebreus:   “Havendo   Deus, outrora, falado, muitas vezes e de muitas maneiras, aos pais, pelos profetas, nestes últimos dias, nos falou pelo Filho,   a   quem   constituiu   herdeiro   de   todas   as   coisas, pelo qual também fez o universo.” (Hebreus 1:1-2). 

 O   autor   desta   epístola   considerava   que   Deus   havia falado pelos profetas. Uma metonímia dos Profetas, 2a composição   dos   volumes   da   Tanach.   Texto   correlato:

 “Respondeu   Abraão:   Eles   têm   Moisés   e   os   Profetas; ouçam-nos.”   (Lucas   16:29).   E   também   o   autor   desta epístola reconhecia que Deus havia  falado  pelo Filho. 

 Uma   metonímia   dos   Evangelhos.   1a   composição   do Novo Testamento. Boas novas ou notícias, composta de 45

 uma   narrativa   da   vida,   mensagem,   ações,   morte   e ressurreição de Jesus. (léxico de Strong). 

O DEPOIMENTO HISTÓRICO

Esses textos  vieram a  refletir  na  igreja  reformada em suas confissões de fé apontado que bastam apenas as Escrituras para sabermos o necessário para nossa fé, conduta, salvação, comunhão dos crentes e relação com Deus. Sendo ela Palavra de Deus, e por isso, superior ao clero e a tradição da Igreja. Tomemos como exemplo, algumas confissões:

O Catecismo Maior de Lutero 12 diz:

 A ideia de um ser imaterial transcendente é comum a todos os povos, inata no homem, imagem de Deus. A revelação,   porém,   de   uma   divindade   pessoal,   única, criadora,   governadora,   mantenedora   do   universo   e   da vida, justa, amorosa e paterna é específica e exclusiva das Escrituras. O Deus da Bíblia não é conceito vago de uma força transcendente qualquer, mas revelação direta de   Javé   aos   pais,   aos   profetas,   culminado   com   sua encarnação   em   Jesus   Cristo.   A   natureza   possibilita   a concepção de um ente superior por dedução ou até por indução.   As   Escrituras,   no   entanto,   mostram-nos claramente o Deus da revelação, da relação direta com o homem, da comunhão com ele por meio de Jesus Cristo. 

46

 Fora da Bíblia não se há de conhecer o Deus pessoal e verdadeiro.  (Pergunta número 02, P.05). 

No   presbiterianismo,   tomemos   a   confissão   de   fé   de Westminster,  de  1643,  citada no  livro  Documentos  da Igreja (Bettenson. 1983. P.278,279):

 A autoridade da Sagrada Escritura […] não depende do testemunho   de   qualquer   homem   ou   igreja,   mas totalmente de Deus (que é  a  própria  verdade),  o seu autor   […]   Nossa   plena   persuasão   e   segurança   da verdade infalível e da divina autoridade dela, provem da obra   interior   do   Espírito   Santo   que   dá   testemunho através da Palavra e com ela em nossos corações. […]

 Nada nunca deve ser acrescentado – quer por novas revelações do Espírito  quer  por tradições  de  homens. 

 […] A Igreja deve em última instância apelar a elas. […]

 A regra infalível da interpretação da Escritura é a própria Escritura. 

A segunda confissão Batista de fé de 1677, (idem P.283, 284):

 A Sagrada Escritura é a única regra suficiente, certa e infalível   do   conhecimento,   da   fé   e   da   obediência   que salva […] Nada em tempo algum deve ser acrescentado, quer por nova revelação do Espírito ou por tradições de 47

 homens   […]   A   regra   infalível   da   interpretação   da Escritura é a própria Escritura. 

Portanto, é inegável a superioridade da Bíblia na vida do cristão   e   é   por   meio   dela   que   o   não   cristão   tem conhecimento da revelação especial de Deus. 

A frase de Matinho Lutero sempre ecoará nos corações daqueles que amam a verdade e a Palavra de Deus:

 “A igreja não nasce nem pode persistir segundo a sua essência,   a   não   ser   que   seja   através   da   Palavra   de Deus,   pois   assim   está   escrito:   ‘Ele   nos   gerou   pela Palavra   da   Verdade’,   Tg.1.18”.   (Abraão   de   Almeida, 1998. P.73). 

 SOLI DEO GLORIA

 Reafirmamos   que,   como   a   salvação   é   de   Deus   e realizada   por   Deus,   ela   é   para   a   glória   de   Deus   e devemos glorificá-lo sempre. Devemos viver nossa vida inteira   perante   a   face   de   Deus,   sob   a   autoridade   de Deus,   e   para   sua   glória   somente.   Negamos   que possamos apropriadamente glorificar a Deus se nosso culto   for   confundido   com   entretenimento,   se negligenciarmos   ou   a   Lei   ou   o   Evangelho   em   nossa pregação, ou se permitirmos que o afeiçoamento próprio, 48

