

  

    

      [image: Guia do estoicismo]

    


  




  

    

      [image: Guia do estoicismo]

    


  




  

    Sumário




    

      	Prefácio à edição brasileira de Guia do estoicismo




      	Prólogo




      	CAPÍTULO I 
A filosofia entre os gregos e romanos




      	CAPÍTULO II 
A divisão da filosofia




      	CAPÍTULO III 
A lógica




      	CAPÍTULO IV 
A ética




      	CAPÍTULO V 
A física




      	CAPÍTULO VI 
Conclusão




      	DATAS E FONTES


    


  




  

    Landmarks




    

      	Cover




      	Title Page




      	Table of Contents




      	Preface




      	Copyright Page


    


  




  Prefácio à edição brasileira de Guia do estoicismo




  George Stock1 foi um pesquisador inglês de estudos clássicos que atuou do final do século xix aos princípios do século xx. A presente obra, publicada em 1908, foi escrita como uma introdução sobre o estoicismo para o grande público e fazia originalmente parte de série intitulada Filosofias antigas e modernas (Philosophies Ancient and Modern series), da editora londrina Archibald Constable & Co Ltd.




  Stock realizou uma pesquisa adequada sobre as referências primárias (os textos originais gregos e latinos sobre estoicismo), o que torna o volume útil para os que querem travar conhecimento do estoicismo a partir de uma visão acadêmica introdutória. O livro, entretanto, precede as grandes descobertas sobre a lógica estoica que se iniciaram em meados do século xx, razão pela qual recomendo complementar a leitura do presente trabalho com o nosso livro Introdução à lógica proposicional estoica (2016).2




  Como em outros trabalhos do período, o autointitulado peripatético George Stock muitas vezes deixa escapar alguns comentários desfavoráveis ao estoicismo, embora tente fazer o trabalho mais isento possível. Tal se explica pelo fato de que a grande compilação dos fragmentos dos antigos estoicos, cuidadosamente realizada por Von Arnim, fora publicada poucos anos antes, em 1903, estando os estudos modernos sobre o estoicismo ainda engatinhando, vindo a ganhar força apenas ao longo da década de 1970 nos Estados Unidos e na Europa. Esse fato nos permite ter uma visão muito mais aprofundada e detalhada hoje sobre o estoicismo e suas teorias, razão pela qual o Pórtico recuperou grande parte de seu antigo prestígio, tanto como objeto de estudo quanto como filosofia viva.




  Neste prefácio, quero enfatizar alguns aspectos do cosmopolitismo estoico, tema sobre o qual George Stock fala brevemente ao final de seu livro. Como ele corretamente observa: “Cosmopolitismo é uma palavra que se contraiu em vez de se expandir em sentido com o avanço do tempo. Queremos com isso dizer liberdade dos grilhões da nacionalidade. Os estoicos quiseram dizer isso e muito mais. A cidade de que se diziam cidadãos não era apenas deste mundo redondo em que vivemos, mas o universo em geral, com toda a vida poderosa nele contida”. Stock observa acertadamente que o estoicismo, ao contrário de todas as demais filosofias gregas antigas, fora fundado e desenvolvido por estrangeiros na Grécia, o que faz do Pórtico resultado de uma experiência intercultural.




  Zenão,3 o fundador do estoicismo, era um mercador proveniente de Cítio, cidade fenícia localizada na Ilha de Chipre. “Fenício” vem do grego phoinekes, que significa “púrpura” em grego. Os gregos assim se referiam a eles, pois se notabilizaram pelo comércio do pigmento púrpura, que era muito valioso na Antiguidade, reservado para as vestes dos ricos e poderosos. Segundo fontes antigas, Zenão viajava como comerciante para Atenas justamente com uma carga de púrpura quando naufragou, dedicando-se à filosofia após o naufrágio.




  Seu sucessor na escola estoica foi Cleantes4 de Assos. Originalmente um lutador de boxe de origem humilde, carregava água das fontes paras as casas para ganhar o pão de cada dia.5 Assos era uma cidade nas costas da Turquia, fundada por colonos de Lesbos no século vii a.C. e depois dominada pelos persas.




  Crisipo, terceiro escolarca do estoicismo, era natural de Sólis, colônia de Rodes fundada nas costas da Turquia no século vii a.C.




  Diógenes da Babilônia6 (ou da Selêucia), o quarto escolarca do Pórtico, foi um dos três filósofos enviados a Roma, em 155 a.C., para apelar pelo cancelamento de uma multa, agradando os ouvintes romanos7 com seus discursos e abrindo as portas da Itália para o estoicismo. Nascido na Babilônia (região do Iraque atual), ou mais exatamente em Selêucia, cidade babilônica às margens do Tigre, foi educado, em Atenas, por Crisipo.




  Diógenes da Babilônia foi sucedido na direção da Escola Estoica por Panécio de Rodes,8 que foi o sétimo e último escolarca em Atenas. Tornando-se amigo de Cipião Emiliano,9 introduziu o estoicismo em Roma. Após a morte de Panécio, houve uma diáspora dos estoicos através do Império Romano, e diversas escolas foram abertas em diferentes partes do império.




  Possidônio de Rodes (ou de Apameia)10 foi o escolarca do Pórtico em Rodes. Filósofo estoico, político, astrônomo, geógrafo, historiador e professor, era tido como o maior polímata de sua época. Aluno de Panécio, Possidônio, segundo algumas fontes, teria se aproximado da cultura judaica, citando eventos relacionados ao Antigo Testamento.11




  Após a introdução do estoicismo em Roma, surgiram diversos estoicos romanos, que acabaram por formar a famosa Oposição Estoica, movimento republicano que se opunha sistematicamente aos imperadores romanos tirânicos. Catão, o velho,12 se opôs inicialmente à difusão da cultura grega em Roma. Entretanto, seu bisneto, Catão, o jovem,13 viria a se tornar o mais célebre estoico romano ao cometer suicídio por se recusar a aceitar a destruição da República e a ascensão de Júlio César.




  Após Catão, sucederam-se outros estoicos romanos que se tornaram mártires republicanos, tais como Júlio Cano (fl. 30), filósofo estoico condenado à morte por Calígula; Trásea Peto (ca. 10–66), senador romano e estoico, condenado à morte por Nero; Pacônio Agripino (fl. 60), acusado junto com Trásea e banido da Itália por volta de 67 d.C.; Helvídio Prisco (fl. 65), filósofo estoico e político condenado à morte por Vespasiano. Epicteto assim relembra uma conversa entre Prisco e Vespasiano:




  

    Quando Vespasiano enviou-lhe um pedido para que não comparecesse ao Senado, Prisco respondeu: – Depende de ti não me permitir ser senador. Mas, na medida em que eu o for, devo comparecer.




    – Vai — disse Vespasiano — porém, ao comparecer, fica em silêncio.




    – Não me interrogues e ficarei silêncio.




    – Mas devo interrogar-te.




    – E devo dizer o que se me afigura justo.




    – Se falares, te condenarei à morte.




    – Quando eu te disse que sou imortal? Tu farás o que é teu, eu farei o que é meu. É teu condenar-me à morte. É meu morrer sem tremer. É teu condenar-me ao exílio. É meu retirar-me sem me afligir.14


  




  Roma trouxe outra novidade para a filosofia estoica: o Pórtico15 agora conclamava as mulheres a estudar filosofia.16 De fato, uniram-se à Oposição Estoica e ao estoicismo mulheres como Pórcia, filha de Catão de Útica, e Fânia, filha de Trásea Peto. Por suas posições republicanas, Fânia foi condenada ao exílio por Domiciano em 93 d.C.




  O período imperial também apresentou os maiores contrastes de classes sociais entre os estoicos, indo desde nosso Epicteto de Hierápolis,17 ex-escravo, também condenado ao exílio por Domiciano em 93 d.C., passando por Caio Musônio Rufo,18 professor de Epicteto, da classe equestre, muito ativo politicamente e relacionado à Oposição Estoica, várias vezes condenado ao exílio,19 Lúcio Aneu Sêneca,20 da classe senatorial, até chegar a Marco Aurélio Antonino,21 grande imperador romano e célebre estoico.




  Com o fim do Império Romano, o interesse pelo estoicismo deslocou-se para Bizâncio: pelo menos três paráfrases cristãs nos chegaram, uma falsamente atribuída a Nilo, outra conhecida como Paraphrasis Christiana e outra que se encontra no manuscrito Vaticanus gr. 2231.22 Em 1605, um missionário jesuíta postado na China de nome Matteo Ricci publicou uma tradução de parte do Encheiridion em ideogramas chineses por ver em Epicteto uma ponte entre o pensamento cristão e o confuciano.23 A edição acabou por agradar enormemente os budistas.




  O interesse pelo estoicismo jamais cessou. Onde quer que os textos dos estoicos se tornam disponíveis, logo surgem interessados, de todas as etnias, credos e gêneros para estudá-los e aprender com eles.24




  Diante de tudo isso, podemos afirmar, alinhados com George Stock, que o estoicismo não é casualmente cosmopolita e intercultural, mas se apresenta como o resultado concreto de um diálogo estabelecido, na Antiguidade, entre diferentes culturas através da linguagem filosófica.




  Não surpreendentemente, o estoicismo tem doutrinariamente um caráter humanista, considerando que os humanos constituem uma grande irmandade. Para os estoicos, vivemos em uma grande cidade cósmica, habitada por deuses e humanos. Como nos diz Epicteto: “Não és tu humano? Parte da cidade: da primeira, dos deuses e dos humanos, depois desta que é dita a mais próxima, que é uma pequena imitação da totalidade”.25 A tese da irmandade de todos os homens se desenrola com simplicidade a partir daí: se vivemos numa grande cidade universal dirigida pelos deuses, e se os humanos são filhos dos deuses, então os humanos são todos irmãos. Essa perspectiva se opôs e se opõe à desigualdade entre os humanos e à escravidão. Epicteto deixa isso claro em uma de suas diatribes:




  

    – Quando, ao pedires água quente, o pequeno servo não te obedecer; ou, se obedecer, trouxer água morna; ou nem a encontrar na casa; não é agradável aos deuses nem se irritar nem gritar.




    – Então como suportar coisas tais?




    – Prisioneiro, não suportas teu próprio irmão, que possui Zeus como ancestral, que é igualmente filho [de Zeus], gerado a partir das mesmas sementes e da mesma semeadura dos céus? Se foste designado a tal posto de proeminência, imediatamente estabelecer-te-ás como um tirano? Não lembras quem és e quem comandas? [Não lembras] que são teus congêneres, que são por natureza teus irmãos, que são descendentes de Zeus?




    – Mas eu os comprei, e eles não me compraram.




    – Vês para onde olhas? Que [olhas] para a terra, para o precipício, para essas miseráveis leis dos mortos, e não para as leis dos deuses?26


  




  Como mencionei, George Stock relata o encolhimento da noção de cosmopolitismo no início do século xx, condição que iria se agravar com as duas grandes guerras mundiais e com a Guerra Fria. Entretanto, após 1989, ano da queda do Muro de Berlim, fato que precedeu o fim da União Soviética e da Guerra Fria, era comum ouvir que “vivemos em uma aldeia global”. Essa tese, hoje superada pela pós-modernidade e caída no esquecimento, nos faz lembrar os ideais cosmopolitas dos estoicos.




  De fato, Cícero, em Dos fins, afirma que, para os estoicos,27 a comunidade entre os humanos tem sua origem na afeição, criada pela natureza, dos pais pelos filhos,28 o que pode ser constatado pela observação de que os corpos humanos são naturalmente constituídos para a procriação e, consequentemente, para a criação amorosa dos filhos, o que pode ser constatado mesmo em outros animais que criam seus filhotes. Após dizer isso, Cícero dispõe os impulsos para o estabelecimento de laços afetivos e para a comunidade no mesmo âmbito de nossa repulsa à dor: “Do mesmo modo que, por natureza, temos aversão à dor, assim parece sermos impulsionados pela própria natureza para amarmos aqueles que geramos”.29




  Um famoso fragmento que nos chegou de Hiérocles, preservado por Estobeu,30 trata dos círculos concêntricos da afetividade humana: o primeiro é aquele do nosso próprio pensamento, do nosso corpo e de tudo que lhe é útil; o segundo é aquele que circunscreve nossos pais, irmãos, esposa e filhos; o terceiro, aquele de nossos tios e tias, avôs e avós, sobrinhos e primos; o quarto, aquele que agrega nossos demais parentes; o quinto, o relativo aos habitantes de uma cidade; o sexto, o da etnia ou da nação; o sétimo, o que engloba todos os humanos.




  Hiérocles observa que é preciso um esforço para que a apropriação siga até o último círculo, pois, por natureza, a apropriação por afeição é mais intensa até o segundo círculo, perdendo força gradativamente. Mas, podemos indagar, que esforço seria esse? Hiérocles recomenda que se chamem tios e tias de “pais” e “mães”, primos e primas de “irmãos” e “irmãs”, para que o uso do nome desperte e intensifique a empatia.




  De fato, nos meios religiosos, é comum que todos se chamem de “irmãos” e “irmãs”, buscando esse efeito. Mas como fazer para que a empatia de um indivíduo alcance a humanidade como um todo? Não seria esse um privilégio de humanos especiais, como Cristo, Buda, Gandhi ou Luther King? Como fazer para que o humano comum atinja ao menos parte disso?




  Epicteto, nas Diatribes, nos diz que gostaria de crer na tese da irmandade de todos os humanos ainda que ela fosse falsa. Parece que Epicteto quer nos dizer que a questão aqui vai além da razão, que é preciso um esforço educacional que envolva não só argumentos e teorias, mas também — e principalmente — uma práxis que reúna os humanos de diversas etnias, para que, vivendo em comunhão e em comunidade, desenvolvam laços afetivos entre si desde a mais tenra infância e, consequentemente, vivam irmanados. Além disso, como vimos, a própria filosofia estoica serviu para irmanar e pôr em diálogo humanos de diferentes etnias e culturas. Quem sabe o Pórtico renasça também no aspecto de propiciar a interculturalidade e a amizade entre os humanos, as culturas e as nações. Creio, como Epicteto, que essa é a maior lição do estoicismo, que está mesmo acima da razão: propiciar e incentivar a irmandade entre todos os humanos.




  Aldo Dinucci




  Referências




  aulo gélio. Noctium Atticarum. Harvard: Loeb, 2002.




  bezalel bar-kochva. The Image of the Jews in Greek Literature. The Hellenistic Period. California: University of California Press, 2016.




  cícero. De Finibus. Bonorum Et Malorum. Harvard: Loeb, 1914.




  dinucci, a.; duarte, v. et al. Introdução à lógica proposicional. São Cristóvão: EdiUFS, 2016.




  dinucci, a.; julien, a. Epicteto: testemunhos e fragmentos. São Cristóvão: EdiUFS, 2009.




  dinucci, a. “Fragmentos menores de Caio Musônio Rufo; Gaius Musonius Rufus Fragmenta Minora”. In: Trans/Form/Ação, Marília, vol. 35, n. 3, 2012.




  dinucci, a.; julien, a. O Encheiridion de Epicteto. Coimbra: Imprensa de Coimbra, 2014.




  dinucci, a. “Koinonia cósmica e antropológica em Epicteto”. In: Cosmópolis, Coimbra, [s. d.].




  diógenes laércio. Lives of Eminent Philosophers, vol. i, ii. Harvard: Loeb, 1925.




  boter, g. The Encheiridion of Epictetus and its Three Christian Adaptations. Leiden: Brill, 1999.




  lansing, alfred. A Incrível Viagem de Shackleton. Rio de Janeiro: Sextante, 2009.




  safire, william (ed.). Lend Me Your Ears: Great Speeches in History. Nova York: W. W. Norton & Company, 1992.




  sêneca. Moral Essays, vol. ii. Harvard: Loeb, 2001.




  sêneca. Moral Essays, vol. iii. Harvard: Loeb, 2001.




  spalatin, C. A. Matteo Ricci’s use of Epictetus. Coreia do Sul: Waegwan, 1975.




  spanneut, M. “Épictète chez les moines”. In: msr, 29, 1972, pp. 49-57.




  

    

      	Nascido em 1850, mas sem data de morte conhecida.↩︎





      	Dinucci, A.; Duarte, V. et al. Introdução à lógica proposicional. São Cristóvão: EdiUFS, 2016.↩︎





      	334 a.C.–262 a.C. 1º fundador e 1º escolarca do Pórtico.↩︎





      	Ca. 330 a.C. – ca.230 a.C. 2º escolarca da Escola Estoica, aluno e amigo de Zenão.↩︎





      	Ver Diógenes Laércio, Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, 7.168.↩︎





      	Ca. 230 a.C. – ca. 150/140 a.C.↩︎





      	Aulo Gélio, Noites Áticas, vii. 14; Cícero, Academica, ii. 45.↩︎





      	Ca. 185 a. C. – ca. 110/09 a.C.↩︎





      	Públio Cornélio Cipião Emiliano Africano Numâncio viveu entre 185 e 129 a.C. e foi duas vezes cônsul romano, em 147 a.C. e 134 a.C.↩︎





      	Ca. 135 a.C. – 51 a.C.↩︎





      	Ver fragmentos de Possidônio E-K; Bezalel Bar-Kochva. The Image of the Jews in Greek Literature. The Hellenistic Period. California: University of California press, 2016. Devo essas informações sobre Possidônio ao caro Prof. Eduardo Boechat.↩︎





      	Ca. 234–149 a.C.↩︎





      	Marcos Pórcio Catão de Útica viveu entre 95 a.C. (Roma) e abril de 46 a.C. (Útica).↩︎





      	Diatribes 1.2.19 ss. (Minha tradução).↩︎





      	o estoicismo e o pórtico: um pórtico (porticus, em latim) era o nome que se dava a um passeio coberto, com um teto sustentado por colunas, nas cidades gregas e romanas da Antiguidade. Originalmente construídos ao redor dos templos para que os devotos se encontrassem e conversassem, passaram, com o tempo, a ser independentes, de modo a atenderem a todas as necessidades da vida pública à qual os gregos e romanos se dedicavam intensamente. Muitos desses pórticos eram construídos ao longo dos locais de assembleia (ágoras), e eram extremamente luxuosos, com esculturas e obras de arte dos mais famosos artistas. Na maioria dos pórticos havia assentos que eram assiduamente frequentados pela intelectualidade de então, que aí entabulavam suas conversações. A escola estoica deve seu nome ao fato de que seu fundador, Zenão de Cítio, reunia-se com seus discípulos numa stoa (a palavra grega para “pórtico”), mais exatamente na Poikele Stoa, o Pórtico Pintado de Atenas, que continha pinturas de famosos artistas.↩︎





      	Por exemplo, as diatribes 3 e 4 de Musônio Rufo.↩︎





      	55–135 d. C. Célebre estoico de quem nos chegaram muitas obras. Fundou uma escola em Nicópolis.↩︎





      	Ca. 30 d.C. – 90 d.C.↩︎





      	
19 Acesse minha tradução dos fragmentos precedida de nota biográfica em:




      http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-317320120 00300015.






      	Ca. 4 a.C. – 65 d.C. Também condenado à morte por Nero em 65.↩︎





      	26 de abril de 121 – 17 de março de 180. Imperador romano entre 161 e 180. Reinou com seu irmão Lúcio Vero entre 161 e 169 (quando Vero veio a falecer).↩︎





      	Os códices e o texto grego destas paráfrases foram analisados e estabelecidos por Boter (1999), a quem remetemos o leitor para um exame aprofundado.↩︎





      	Ver spalatin: 226. Sobre a história da recepção e transmissão do Encheiridion de Epicteto da Antiguidade aos nossos dias, acesse meu texto publicado na revista de história Fênix em: https://www.revistafenix.pro.br/revistafenix/article/view/465.↩︎





      	Como observa Donato Ferrara, há muitas iniciativas para promover a difusão do estoicismo no mundo atual (http://socientifica.com.br/2017/10/redescobrindo-os-estoicos-uma-entrevista-com-aldo-dinucci/), sem mencionar nossa própria iniciativa de formar o gt, que reúne pesquisadores e admiradores do pensamento de Epicteto no Brasil (https://anpof.org/gt/gt-epicteto).↩︎





      	Epicteto, Diatribes 2.5.27 (minha tradução). Todas as traduções das diatribes ao longo deste prefácio são minhas. Para a lista completa das diatribes que traduzi até aqui, acesse: https://seer.ufs.br/index.php/Epict/announcement/view/105.↩︎





      	Epicteto, Diatribes, 1.13.↩︎





      	Para maiores detalhes sobre a doutrina estoica que mencionamos a seguir, acesse meu artigo intitulado Koinonia cósmica e antropológica em Epicteto, disponível em: https://digitalis-dsp.uc.pt/bitstream/10316.2/40859/1/Koinonia%20cosmica%20e%20antropologica%20em%20Epicteto.pdf.↩︎





      	Cícero, Dos fins, 3.19.62.↩︎





      	Ibidem.↩︎





      	Estobeu, Antologia, 4.84.23. Cf. 4.27.23 = 4.671.3 – 673.18 Wachsmuth e Hense. Trata-se de fragmento do tratado intitulado Como devemos nos comportar em relação aos nossos parentes?↩︎



    






OEBPS/Images/cover.jpg
ST. GEORGE
STOCK

GUIA DO ESTOICISMO

AiJSTER





OEBPS/Images/titlepage.jpg
ST. GEORGE
STOCK

GUIA DO ESTOICISMO

A%STER





