
        
            
                
            
        

    


Paulo Faitanin

	A Hierarquia Celeste

	A Angelologia de 

	Santo Tomás de Aquino.

	2ª Edição

	Ampliada e Revisada

	 

	Niterói, 2023


É proibida a reprodução total ou parcial da presente obra, sem a licença expressa do autor, de acordo com a Lei 9.610 de 19/02/1998

	CADERNOS DA AQUINATE 

	5 

	ISSN: 1982-8845

	Diretor: Alfredo Morán

	Ficha catalográfica

	
		

				
Faitanin, Paulo. A Hierarquia Celeste: a angelologia de Santo Tomás de Aquino. 2ª Edição. Cadernos da Aquinate, nº 4, Niterói, 2023.

 

Niterói, RJ, outubro de 2023.

50 páginas.

 

1. Anjos. 2. Teologia. 3. Espiritualidade. 4. Tomás de Aquino.


		

	


	 

	Capa: Santo Tomás de Aquino;

	detalhe da crucificação por Frá Angélico 

	óleo séc. XV

	[image: Image]

	[wood engraving by Reynolds Stone, in Saint Thomas Aquinas, Selected writings, New York: The Heritage Press, 1971, p. 1]

	CADERNOS DA AQUINATE

	aquinate.com.br

	
Abreviaturas

	Compendium Theologiae – CTh.

	De natura accidentis – De nat. Accd.

	De aeternitate mundi – De aeter. Mundi

	De regimine principum – De reg. princ.

	De substantiis separatis – De sub. sep.

	Expositio in Dionysium De divinis nominibus – De div. nom.

	Expositio super librum Boethii De Trinitate – De Trinitate.

	Expositio libri Boethii De ebdomadibus – De ebdom.

	In decem libros Ethicorum exposition – In Eth.

	In duodecim libros Metaphysicorum expositio – In Met.

	In libro de causis expositio – De causis.

	In libros De anima lectura – In De anima.

	In libros De caelo et mundo expositio – In De caelo.

	In libros Perihermeneias expositio – In Perih.

	In libros Politicorum expositio – In Pol.

	In libros Posteriorum Analyticorum expositio – In Post. Anal.

	In octo libros Physicorum expositio – In Phys.

	In quattuor libros Sententiarum – In Sent.

	Quaestiones disputatae De Spiritualibus creaturis – De Spir. Creat.

	Quaestiones disputatae De anima – De anima.

	Quaestiones disputatae De Potentia Dei – De potentia.

	Quaestiones disputatae De veritate – De veritate. 

	Quaestiones Quodlibetales – Quodl

	Summa Contra Gentiles - SCG.

	Summa Theologiae – STh.

	Super Evangelii S. Ioannis lectura – In Ioan.

	 

	 

	
Cadernos da Aquinate

	 

	1. O Valor do Sofrimento: uma leitura a partir de Santo Tomás de Aquino.

	2. A Sabedoria do Amor: iniciação à filosofia de Santo Tomás de Aquino.

	3. O Ofício do Sábio: o modo de estudar e ensinar, segundo Santo Tomás de Aquino.

	4. O Único Necessário: a perfeição da vida espiritual, segundo Tomás de Aquino.

	5. A Hierarquia Celeste: a angelologia de Santo Tomás de Aquino.

	6. A Ordem do Universo: a cosmologia filosófica de Santo Tomás de Aquino.

	7. A Dignidade do Homem: a antropologia filosófica de Santo Tomás de Aquino.

	8. A Razão Capaz de Deus: a teologia natural, segundo Santo Tomás de Aquino.

	9. Redemptionem Misit: Bula de Canonização de Santo Tomás de Aquino, 18 de julho de 1323.

	10. Mirabilis Deus: Bula de Proclamação de Santo Tomás de Aquino como Doutor da Igreja, 11 de abril de 1567. 

	11. Introdução ao Tomismo: Tomás, o Tomismo & os Tomistas: uma breve apresentação. 

	



	

Índice

	

	Introdução.

	Capítulo Primeiro

	A origem e a hierarquia angélicas. 

	O Anjo: origem, natureza e faculdade. 

	§1. Origem: criação.

	§2. Natureza: espiritual.

	§3. Faculdade: amar.

	A hierarquia: indivíduo, pessoa e distinção. 

	§4. Indivíduo: específico.

	§5. Pessoa: subsistente.

	§6. Distinção: hierárquica.

	Capítulo Segundo

	O poder e a missão angélicos. 

	O Poder: iluminar, mover e manifestar. 

	§1. Iluminar: ensinar e guiar.

	§2. Mover: espírito e corpo.

	§3. Manifestar: aparência e possessão.

	A Missão: servir, guardar e resistir. 

	§4. Servir: na caridade.

	§5. Guardar: na esperança.

	§6. Resistir: na fé.

	Conclusão.

	Bibliografia.      50

	

	 

	
Introdução.

	 

	1. A existência do Anjo é uma verdade de fé1. O nome Anjo significa mensageiro e não identifica a natureza do ser espiritual que ele é, mas a sua função. Deste modo, o seu ser é espírito e o seu ofício é anjo. É espírito pelo que é e anjo pelo que faz2. Foi criado à imagem e semelhança de Deus para servi-lO com a sua inteligência e vontade. O santo anjo serve a Deus, contempla a Sua glória, testemunha, guarda, anuncia e executa a Sua Palavra no governo e conservação do universo. Serve a Deus também servindo ao homem, criatura que Deus quis por si mesma e que também representa em sua natureza, a modo de imagem e semelhança, a perfeição do Seu Filho. Ora, Cristo é a Palavra de Deus que se fez homem. Portanto, Ele é o centro da existência dos anjos e dos homens, porque por Ele todas as coisas foram feitas, as visíveis e as invisíveis.   

	2. Um Anjo fiel a Deus foi deixado para cada homem, do nascimento à morte, como guardião e núncio dos mistérios para a sua salvação3. Mas nem todos os Anjos foram fiéis desde o princípio. A soberba de querer igualar-se a Deus e a inveja do amor de Deus pelos homens fizeram com que alguns deles, livremente, se desviassem do amor divino e se opusessem a Cristo e, concomitantemente, à Virgem, Mãe de Cristo, e aos homens. Tomás dedicou-se profundamente em sua obra ao estudo dos Anjos4. Fiel às Escrituras, à Tradição e ao Magistério da Igreja, conciliando a verdade da fé com a da razão retamente estabelecida, o Aquinate sistematizou o estudo da origem, natureza, faculdade, poder, missão e hierarquia dessas criaturas espirituais. Seu trabalho sobre os Anjos justificou atribuir-lhe o mais nobre e conveniente título: Doutor Angélico5. 

	3. A hierarquia celeste é um breve estudo sobre a ordem das criaturas espirituais no céu. Deus é supremo e está fora de qualquer hierarquia e ordem, por isso não é colocado dentro de uma hierarquia, senão que Ele mesmo é causa de toda hierarquia e ordem, tanto celeste quanto terrestre. Este caderno procura apresentar o modo como se estabelece a hierarquia e a ordem celestes dos Santos Anjos, segundo o pensamento de Tomás de Aquino. Procura, também, analisar o mesmo com respeito aos anjos maus, quanto à causa da sua queda, da sua aversão a Deus e aos homens e da sua condenação eterna. Muitas vezes esquecidos, negados, mal entendidos, reduzidos a símbolos, mitos ou a fenômenos psíquicos6, é sempre oportuno recordar a verdade sobre o que são os anjos. E já que não posso dedicar-me a louvar os santos anjos como conviria, para que não seja inútil o uso deste tempo, escrevo ao menos para recordar a doutrina do Aquinate sobre os anjos7.  

	



	


Capítulo Primeiro

	A origem e a hierarquia angélicas.

	 

	O Anjo: origem, natureza e faculdade.

	 

	§1. Origem: criação.

	 

	4. Quase todas as palavras das Escrituras testificam a existência dos anjos8. Recorre-se à hermenêutica para interpretar a palavra ‘céu’ em Gn 1, 1, como referência à criação dos Anjos9. Sua origem por criação fica ainda mais evidente com o Evangelho e, por exemplo, com São Paulo em Cl 1, 16: “porque n´Ele foram criadas todas as coisas, nos céus e na terra, as visíveis e as invisíveis: Tronos, Soberanias, Principados, Autoridades, tudo foi criado por Ele e para Ele”. O testemunho da Escritura a respeito de sua origem é tão claro quanto à unanimidade da Tradição e do Magistério da Igreja10. Nesta mesma linha, Santo Tomás demonstra a sua existência espiritual, confirmando sua origem por criação11. Mesmo sendo puramente espiritual, ou seja, não possuindo corpo, matéria, nem estando submetido ao espaço, ao movimento e ao tempo, o Anjo, porque foi criado, não existiu desde sempre12. O Anjo, portanto, não é eterno, pois além de sua existência ter começado a partir de um instante, sua essência também não era, por si mesma, necessária13, mas efeito do amor, sabedoria, liberdade, bondade e poder divinos14. 

	5. Os Anjos são eviternos15 porque não são nem eternos16, justamente porque foram criados e começaram a existir a partir de um momento, nem temporais, precisamente por serem de natureza puramente espiritual, sem nenhuma mescla com a matéria e por não estarem absolutamente sujeitos ao tempo17. A criação de sua natureza não supôs a preexistência de uma matéria individual, comum ou universal18 a toda criação, sobre a qual Deus operasse para produzi-la, senão que ela foi criada direta e imediatamente por Deus, do nada19. Isso significa que antes da natureza angélica, nada existia semelhante a ela20. Contudo, sua origem não antecedeu necessariamente à criação das criaturas corporais21, embora isso não invalide interpretar22 que possam ter sido criadas antes das corpóreas, pois não implica contradição sustentar que o perfeito anteceda no ser ao imperfeito23. Assim, Tomás subordina a origem do anjo à onipotência criadora de Deus, afastando a falsa doutrina de que eles teriam existido desde sempre ou que fossem capazes de criar ou gerar outro anjo ou qualquer outra natureza que lhes fosse inferior24.

	 

	§2. Natureza: espiritual.

	 

	6. Segundo Tomás, cada anjo é uma criatura espiritual única diante de Deus, dotada de dons naturais que recebeu em sua criação, mas ainda assim é um ser criado, portanto, limitado25, apesar de ser imaterial, incorpóreo26, imortal e incorruptível27. Isso elimina qualquer tipo de composição com a matéria em sua natureza. Do mesmo modo, exclui-se da sua natureza qualquer propriedade que seja inerente ou dependa do corpo, como nutrir-se, respirar, locomover, descansar e gerar sexualmente unindo-se a outro corpo. Os que afirmam a corporeidade do Anjo se apoiam em interpretações equivocadas de certas passagens da Escritura como, por exemplo, da narração do Gênesis (6, 2 e 4) onde se diz que ‘os filhos de Deus’ tiveram relação carnal com as mulheres e geraram gigantes28. Também motivaria um erro de atribuição de corpo ao ser angélico uma equivocada interpretação do texto do Apóstolo (1Cor. 11, 10: “Por isso, a mulher deve velar sua cabeça convenientemente, por causa dos anjos”), como se o estar descoberta constituísse uma tentação para os anjos. Aqui ‘anjos’ significam os ministros ou mensageiros de outras comunidades que ficariam escandalizados com penteados pouco pudicos. Muitas outras passagens, que tendo sido mal interpretadas, sugeriram a afirmação de que o anjo possuísse corpo29. Estas referências motivaram a interpretação de que a natureza angélica fosse dotada de corpo, como ocorreu, por exemplo, com São Justino [†163]30 ao sustentar que os demônios são filhos dos anjos decaídos: “Os anjos transgrediram e tiveram relações com mulheres e delas tiveram filhos, chamados demônios”31. Ademais da Patrística, também na Escolástica, alguns sustentaram o mesmo, como São Boaventura [†1274] que afirmou haver certa corporeidade no anjo (II Sent. 23, 2, 1: II 317). 

	7. Assim, pois, o Anjo, além ser de uma criatura puramente espiritual é também um ser pessoal, bom por natureza32, nominalmente conhecido por Deus33. Um espírito subsistente que possui intelecto, vontade34, liberdade35, capaz de comunicar seu pensamento a outro anjo, por meio da sua vontade36. Comunica-se com um outro, quando, por exemplo, um anjo superior fala ao inferior e o ilumina ou quando um inferior fala a um superior37 e aprende ou mesmo quando um anjo fala a Deus, não para ensinar, mas para consultá-lO e admirá-lO38. A distância local em nada intervém na comunicação entre os anjos39. Assim sendo, não é necessário que um anjo inferior, quando fala a um superior, o ilumine com alguma verdade ou que a fala entre dois anjos seja conhecida por todos40. O que um anjo comunicou a outro depois do seu sim ou do seu não à graça de Deus, também influiu na confirmação ou na queda de outros anjos, sobretudo daqueles que lhes eram subordinados. O Anjo no instante posterior41 à sua criação e com o auxílio da graça santificante inerente à sua natureza42 pôde livremente converter-se ou não à bem-aventurança43, que é a última perfeição alcançável pela sua natureza. O seu sim ou o seu ‘serviam’ confirmou imediatamente nele a graça santificante44, tornando meritória a sua santificação45, pela qual contemplou a glória, segundo seus dotes naturais recebidos em sua criação46 e aumentou-lhe a sabedoria e a capacidade de amar47, incapacitando-o de pecar, em razão da presença do Amor48, mas sem a necessidade de que isso o fizesse aumentar ou progredir na bem-aventurança49. 

	8. O ‘non serviam’, livre e voluntário do Anjo que era superior a muitos outros50 deu origem ao mal de culpa51, cujo pecado induziu à queda de muitos52 que lhe eram inferiores53. Enraizado na soberba por não querer submeter-se a Deus naquilo que era devido, na inveja, por não conseguir que não existissem os santos54 e entristecer-se diante do bem do homem e da grandeza de Deus55, desejou ser semelhante a Deus por virtude própria e não por auxílio divino56, ao mesmo tempo em que quis tomar para si aquilo que para Deus é o Seu bem mais precioso na criação: o homem, criado à imagem e semelhança de Seu Filho. Afastou-se da presença de Deus por causa da sua maldade. Isso privou seu intelecto da verdade, a qual de fato não quis conhecer57, e excluiu da sua vontade o bem. Converteu toda a sua inteligência à mentira e sua vontade obcecou-se plenamente no mal58. Incapaz de amar, à semelhança do amor divino, embora ame desordenadamente a sua própria natureza59, são lhe imperativos, a partir de então, a dor, o ódio e a mentira, que o fazem contorcer-se por se voltar inteiramente ao que é contrário à sua natureza. Por causa disso padece estas penas no inferno e elas se intensificam quando atormenta os que lá estão sob seu jugo ou quando no mundo, tenta ou possui o homem ou ainda infesta os locais onde este vive60.

	 

	§3. Faculdade: amar.

	  

	9. O amor de Deus pela criatura produz nela um amor semelhante ao Seu. Com o seu ‘serviam’ o anjo converteu todo seu entender, querer e agir para este amor, mas com o ‘non serviam’, entronizou o ódio e tornou-se o maior adversário do amor. Todo anjo, seja bom ou mau, tem a capacidade de entender61, querer62, decidir e escolher63 simultânea64, direta, de uma única vez, definitiva65 e perfeitamente66 uma ou muitas coisas como elas são, sem sentir67, emocionar-se, abstrair68 ou raciocinar69. Continuam possuindo estas capacidades, mas não mais com relação a Deus, pois os que O elegeram desde o início, converteram todas as suas potências para conhecer e amar a Deus, para permanecerem com Ele. Contudo, os que não O elegeram, afastaram-se com todas as suas capacidades d’Ele. Apesar disso, mesmo depois do sim e do não, uns e outros continuaram possuindo tais capacidades naturais com relação às coisas criadas, mas não de modo semelhante nem com a mesma finalidade, pois os bons as possuem em perfeição e as utilizam com a finalidade voltada para o bem, exercendo sua autonomia e sua liberdade para o realizarem, mas os maus as possuem com limitações e não as utilizam para fazerem o bem, senão o mal que desejam, embora não possam fazer todo o mal que desejam à revelia da permissão divina. 

OEBPS/images/image.jpeg
Paulo Faitanin

A Hierarquia Celeste

CADERNOS DA AQUINATE
5





OEBPS/images/image.png





