
		
			[image: cover]
		


		
			[image: title]
		


		





			Esta traducción se realizó en el marco del proyecto Fondecyt Regular, N° 1171146, «Lengua, traducción, pensamiento: Hegel-Freud-Hamacher», periodo 2017-2019.

			
	
	Registro de la Propiedad Intelectual Nº 289.516

			ISBN Edición Impresa: 978-956-9843-55-6

			ISBN Edición Digital: 978-956-9843-56-3


			Imagen de portada: Anselm Kiefer, Für Paul Celan: Aschenblume (detalle), 280 x 760 cm, 2006. © Anselm Kiefer. Fotografía: Todd-White Art Photography. Colección privada.

			Diseño de portada: Paula Lobiano 

			Corrección de estilo y diagramación: Antonio Leiva

			Traducción: Niklas Bornhauser Neuber

			Editor: Gustavo Bustos Gajardo

			
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2006

			De esta edición © ediciones / metales pesados

			ediciones@metalespesados.cl

			www.metalespesados.cl

			Madrid 1998 - Santiago Centro

			Teléfono: (56-2) 26328926

	
			
Santiago de Chile, julio de 2018

	


Diagramación digital: ebooks Patagonia

www.ebookspatagonia.com

info@ebookspatagonia.com


		

		
			




Nota1 del traductor



			Esta traducción no es ni pretende ser una traducción desafectada. Más bien, se puede hablar de una afección al menos doble, que puede ser desglosada siguiendo el trazo de Eros y de Tánatos. Por un lado, es posible distinguir la pasión [Leidenschaft] –una afección que crea [schafft] sufrimientos [Leiden]–, despertada por la fascinación de un pensamiento diferente, un pensamiento otro, quizá incluso, parafraseando una figura del pensar que atraviesa todo el pensamiento de Werner Hamacher, algo distinto al pensamiento, otro del pensamiento. Dicha pasión se materializa encarnándose en la pulsión investigativa, en el irrenunciable deseo de comprender lo que Werner Hamacher quiere-decir en cada uno de sus textos, viéndose confrontado, una y otra vez, con los límites del pensar, con lo no-pensado y, quizá, impensable. Por el otro lado, está la muerte de su autor, una muerte acontecida mientras este texto se estaba traduciendo, y que condena a un trabajo de duelo interminable, en suma, imposible. Por lo tanto, este trabajo de traducción, afectado como lo está por el entusiasmo y la admiración que despertó el encuentro con él y con su pensamiento, se ha visto entremezclado con el trabajo de duelo, ha tenido que lidiar con la inmensa ausencia que su muerte ha dejado en muchos de quienes lo admiramos. Como resultado de lo anterior, el trabajo traductivo realizado, entre la vida y la muerte, se ha esforzado por dejar que su voz resuene, en lo que tiene de auténtica, de impropia y de ajena, en las decisiones que le dan forma a esta traducción de su libro Comprender detraído.

			La traducción en general [überhaupt], pero la traducción de este texto en particular, más que realizar una transliteración definitiva, un perentorio y resolutivo «trasvasije del sentido» de una obra, acaso distinguida como original, a otra, identificada por defecto como derivada, deja en evidencia que en el mejor de los casos puede ser concebida como un eterno work in progress. Una faena, desde luego, laboriosa, que exige una aplicación a veces puntual, pero constante, sin embargo, al fin y al cabo, por mucho que se esmere, sigue siendo un trabajo inacabado, que en el mejor de los casos inconcluye en una tentativa, un esbozo preliminar de algo que nunca sale de su condición de lo previo. Como si esto fuera poco, como es consabido, es un trabajo que siempre traiciona. Un trabajo, por definición, infiel. En este caso, la empresa traductiva de Entferntes Verstehen se abre paso [bahnen], no sin cierta dificultad, a través de los numerosos potenciales de resistencia con los cuales se ha encontrado en su accidentado camino y que tienen como contraparte la fascinación que en su momento motivó su traducción y que sigue suscitando: primero, la enceguecedora y mortífera belleza del texto, al menos para un lector ingenuo, esconde su inconmensurable complejidad, localizable no tan solo en uno de sus estratos, acaso el más «superficial», sino en varios de sus registros: vocabulario, estilo, composición, puntuación, etc. Segundo, lo que en la edición de la editorial Suhrkamp parecía ser un libro manejable (pues se podía tener en una mano), blando (como su tapa y contratapa), de un orden lineal (por la presentación), incluso ligero, no hizo sino ocultar su real magnitud: no solamente que la extensión del texto en total y de cada uno de los ensayos que lo componen resultara sorprendente (lo que podría atribuirse a la ingenuidad del traductor), sino que cada relectura del texto producía otros libros hasta que se presentara como el libro monumental, (reflexivamente) insubordinado, enrevesado, gobernado por lógicas múltiples, y pesado (debido a la contundente materialidad de su pensar) que es. Tercero, confrontado con el imperativo de traducir de una lengua determinada a otra, la relativa escasez de palabras de una de ellas se enfrentaba, oponiéndose, a la abrumadora riqueza de sinónimos, una opulencia que atenta justamente contra la frugal articulación del pensar encarnado en determinadas palabras – y no otras. Es por esto, y por otras razones más, que no viene al caso mencionar, que este trabajo ha estado marcado, incluso antes de empezar, como un trabajo infinito, inconcluso, inacabado e imperfecto [unvollendet]. Se podría hablar, incluso, de un trabajo fallido, en todo caso, de un trabajo en falta. En este caso, la deuda contraída –insaldable, imposible de ser pagada– es con Werner Hamacher, y no tan solo con su extraordinario pensamiento, sino con su tremenda generosidad. Hospitalidad y falta se entrelazaron, visto retrospectivamente, en el primer encuentro con su autor en verano del 2015 en Frankfurt a.M., específicamente en el café Taboo, a pocas cuadras del campus Westend de la Goethe-Universität. Y es que este encuentro estuvo marcado por la preocupación [Sorge] luego transferida al trabajo derivado a partir de él: ese mismo día, el 18 de marzo, a raíz de la inauguración de un nuevo edificio del Banco Central Europeo se había anunciado una manifestación de la agrupación Blockupy en el centro de Frankfurt; el año anterior, en el contexto de otra manifestación, el actuar de la policía había sido el de acordonar a un grupo de manifestantes –empleando carros lanza-aguas en su contra sin importar que había entre los manifestantes niños y mujeres embarazadas–, hecho que causó no tan solo bastante polémica entre la opinión pública, sino que tuvo como efecto una serie de manifestaciones masivas en Berlín, Frankfurt, Hamburgo y Stuttgart. Como consecuencia de lo anterior, había una expectación ansiosa, libremente flotante, en toda la ciudad, difícilmente apaciguada por el despliegue visible de las fuerzas policiales: helicópteros, carros blindados, policías armados, etc. Una vez que encontré el café –por precaución y nerviosismo había llegado con más de una hora de antelación– me dediqué a dar vueltas alrededor de él. Cada vez que vislumbraba un hombre con las características que le atribuía a Werner Hamacher (tan solo lo había visto en fotos, y en un video de un seminario impartido en la EGS), lo miraba con ansiedad apenas disimulada, esperando alguna señal de complicidad o reconocimiento. Cuando finalmente apareció, no tuve duda alguna: alto, erguido, de un andar enérgico y sereno a la vez, caminó directamente hacia mí, sonrió y me estrechó la mano saludándome por mi nombre. Lo que siguió fueron tres horas de una conversación inolvidable, que transcurría con fluidez, a veces siguiendo caminos meándricos, acompañada del ruido de los helicópteros que sobrevolaban la ciudad y de ocasionales nubes de humo. Ese primer encuentro concluyó cuando él, sobresaltado por lo tarde que se nos había hecho, manifestó su preocupación de que pudiera coger a tiempo el avión de vuelta a Chile, ya que los disturbios estaban por empezar. Le di las gracias, me despedí y emprendí rumbo al metro, para luego subirme al avión que me traería a Santiago. La impresión de este primer encuentro –mezcla entre la amenaza latente de un eventual estallido de un conflicto social y la actitud serena, plenamente consciente de la dimensión política de aquel choque de fuerzas, de ese gran hombre– no cesaría, sino que se prolongaría, primero, a través de un intercambio de correos electrónicos, en las cuales encontré un Gesprächspartner amable, generoso, paciente – con mi ingenuidad, mi torpeza o falta de comprensión. Luego hubo otros encuentros. Encuentros en los que resultaba difícil sustraerse de la influencia de ese hombre intenso, agudo y apasionado. Finalmente, me llegó la noticia de su enfermedad. Los correos se fueron haciendo más espaciados, con ocasionales alusiones al cansancio, al dolor, al malestar – pero nunca cesaron. Esta traducción, en ese sentido, quisiera comprenderse como parte de ese diálogo. 

			Una muerte infausta, que no tan solo ha de parecer una gran injusticia, Ungerechtigkeit, que nos golpea más allá de todo derecho, toda razón y de toda justicia, sino cuya violencia se ve agravada aún más considerando que su próximo libro iba a llamarse, justamente, Sprachgerechtigkeit, «justicia de lengua(je)» o «justicia lingüística». Su muerte nos ha dejado, literalmente, sin palabras, sprachlos. Cito, de la oración fúnebre, Grabrede, de Jean-Luc Nancy, publicada el 20 de julio de este año en Diakritik: Werner, je suis sans parole, ich bin sprachlos, me quedo sin habla, atónito, sin palabras – y tú decías de inmediato: «Quien está privado de habla, en esta privación, en esta condición de estar privado [Losigkeit], siempre tiene algo de la lengua». Algo o quizá todo, dirías tú, porque tan solo se habla desde el faltar de la lengua y con miras a su desaparición2. Y es precisamente la falta o privación de palabras, la estupefacción ante la irrepresentabilidad de la violencia con la cual nos golpea su muerte lo que motiva esta nota introductoria, este intento por mantenerse de pie ante la inconmensurabilidad de la muerte. En palabras de Caroline Sauter, Werner Hamacher used to say that mortality is the greatest scandal of humanity. And in fact, his mortality seems outright scandalous to me. He had such intense presence that it is hard to understand his absence [Werner Hamacher solía decir que la mortalidad es el escándalo más grande de la humanidad. Y de hecho, su mortalidad me parece rotundamente escandalosa. Él tuvo una presencia tan intensa que es difícil de comprender su ausencia]3. El pensamiento de Hamacher es un pensamiento de los límites, en los límites de lo decible y su muerte nos confronta con esa indecibilidad, esa falta radical de lenguaje. 

			Imperfección, irresolución y fragmentariedad en este punto aparecen como las caras, indisociablemente adheridas a un trabajo no tan solo poliédrico, compuesto por varias caras, sino asimismo atravesado por distintos momentos. ¿La constante? El deseo de traducir. Esta traducción, truncada y defectuosa, es una traducción más de tantas traducciones que este texto denso, condensado y sobredeterminado, demanda. Pues no se trata de afirmar la primacía o anterioridad de una traducción sobre otras, sino de defender el derecho a la inagotable multiplicidad de las traducciones, cuya proliferación rizomática es incapaz de recubrir el espacio de todo lo que espera ser traducido. Work in progress, entonces, que, como si no fuera suficiente con su condición de imperfectibilidad, sufrió un quiebre violento, que desgarró, intempestivamente, su ilusoria continuidad, una ruptura, que abre un abismo, que marca un antes y un después irreconciliables. En este punto destaca una llamativa coincidencia, que tiene que ver justamente con lo que está in progress, under way, afoot, en camino o, como se suele decir en alemán, in Bearbeitung, en vías de elaboración – sin que ello signifique que esta alguna vez deba arribar, llegar a su fin, su término y clausura. Recuérdese, al respecto, el texto «Arbeiten, Durcharbeiten»4, escrito por el propio Werner Hamacher, en el cual examina los conceptos del abrirse paso trabajando [Durcharbeiten], el elaborar o perlaborar [Verarbeiten] y el evocar o recrear con el fin de superar [Aufarbeiten] a propósito de la deuda que tiene el pensamiento en general y el pensamiento alemán en particular con el nacionalsocialismo. En el contexto de las numerosas necrológicas y homenajes póstumos dedicados a Werner Hamacher, tal como ya se mencionó, se ha recordado que él era un incansable lector y editor de sus propios textos, que solía revisar y reescribirlos una y otra vez, sin quedar contento con el resultado, consciente de su carácter situado, transitorio e imperfectible. Era frecuente que al momento de presentar un texto dijera que «no había ido al peluquero», que era apenas un esbozo, un ensayo preliminar, un boceto propedéutico o, como él solía decir, un rough text, un texto áspero, rugoso, duro. Como consecuencia de esta relación abierta, inconclusa, en suma: productiva, al texto, este exhibe, quizá con mayor claridad que otros, la dinámica del pensar, sus experimentos, sus tanteos, es decir, la dimensión vital, dinámica de este. 

			Y es que los textos, a pesar de todo el trabajo de edición, siguen exhibiendo esa aspereza, ese carácter anguloso, que hace parte indisociable de su estilo del pensar, un pensar a contrapelo, en contra del sentido común, un pensamiento incómodo, arrojado, que se resiste a entregarse a la pleamar de lo comprensible de suyo. Tuve el privilegio de conocer no tan solo ese pensar sofisticado, elegante y riguroso, que se abre paso doblegando y torciendo a las palabras, sino también a ese hombre inmensamente generoso, dispuesto a compartir no tan solo su escaso tiempo –siempre estaba comprometido con una serie de textos y trabajos, a cuya escritura se entregaba por completo–, sino también su inmensa sabiduría. A todas las consultas, indistintamente de cuán ingenuas o básicas pudieran parecerle, cosa que nunca me hizo notar, recibí respuestas tan contundentes como eruditas. Lo que por supuesto no necesariamente significaba que con ellas, por muy prolijas que fueran, se resolviera el problema en cuestión – como yo pretendía en un principio. Así, por ejemplo, ante mi pregunta naïf por la eventual traducción del término alemán Setzung y mi intuición de que en Hegel y Heidegger podrían encontrarse algunas claves para avanzar en la resolución de ese problema, me respondió con gran calma: ¿En Hegel y Heidegger? Pero seguro. Y en toda la historia de la filosofía además… Y, no contento con esta respuesta general, detalló, de manera pormenorizada, sin afán de pedantería o vanidad, qué autores o momentos de dicha historia podrían arrojar cierta luz sobre este dilema. Si bien su respuesta en aquel entonces, como era de esperar, no resolvió la interrogante, ilustró la complejidad de la pregunta que yo cándidamente apenas alcanzaba a enunciar mediante un habla balbuceante. Imposible hacerle justicia a su erudición y sapiencia. De manera adicional, mientras más me extraviaba en sus textos, me daba cuenta del trabajo de reescritura y de edición que había en cada uno de ellos. Y, no obstante, cada vez que compartía con él alguna duda, me decía: Tiene usted toda la razón, esto podría haberse dicho de otra manera, incluso mejor, distinto, pero lo que yo quise decir es algo así como esto…

			Esta traducción, entonces, un desafío por defecto imposible, debe su carácter de imposibilidad a ese encuentro al menos en dos sentidos. Uno, porque intenta responder a la inmensa admiración tanto por ese gran hombre que fue Werner Hamacher como por sus textos, esfuerzo que ya condena todo trabajo al fracaso. Segundo, porque es imposible desentenderse de sus reservas frente a toda traducción –no así ante los traductores–, reservas adquiridas mediante el propio trabajo de traducción (Derrida, Lacan, De Man…). Así, en una ocasión, me decía, por ejemplo: Si la traducción de Abraham-Torok es una traducción «lograda» [gelungen], acerca de eso no me atrevo a emitir juicio alguno. La sentí como una especie de experimento y al final me convencí de que había fracaso [miβlungen]. Más sólida y más comunicativa, creo yo, es la traducción de Lacan. Pero también para ella aplica lo que en su final expresé en una proposición: Una traducción chapurrea [radebricht] – al menos – dos lenguas. La sentencia final resume la intraductibilidad inherente a toda lengua y la resonancia emocional que implica: Radebrechen, literalmente: quebrar-rueda, es un método medieval de tortura y ejecución, también conocido como «la rueda». Esta expresión aproximadamente desde el siglo XVII es empleada para decir: torturar o maltratar una lengua y así esta traducción no estuvo libre de sufrimiento. En ese sentido, el texto a ser traducido está más allá de todo intento de traducción y, al mismo tiempo, se debe a la traducción – no esta traducción en particular, sino una traducción anterior, una pretraducción, que lo precede, que instaura sus condiciones de posibilidad. Imposibilidad de corresponder, de retribuir, de hacerse cargo de lo traducido. Y, al mismo tiempo, imposibilidad de desentenderse de dicha responsabilidad. Traducir el pensamiento de Werner Hamacher supone, entonces, un desafío particular. 

			En primer lugar, porque el alemán en el cual están escritos los textos que integran Entferntes Verstehen no es un alemán nítido, claramente identificable, reducible a una modalidad o a un dialecto único. Más bien se trata de un alemán mixto, compuesto por distintas lenguas, un alemán mestizo, atravesado por léxicos, usanzas y costumbres diversas, que van desde el alemán docto, asociado a la escritura académica, hasta los diferentes usos del alemán hablado – y no siempre es fácil distinguir de cuál(es) se trata. Confluyen en su escritura el alemán coloquial o cotidiano, aquel al que Lutero quería traducir la Biblia; el alemán erudito, ilustrado, que hace parte de la academia y de la erudición; el alemán que se forja en las fronteras con otros idiomas, tanto lenguas muertas como vivas, poniendo a prueba su capacidad de alojar su extranjería y extrañeza; más otros ideolectos, algunos de ellos más identificables que otros, que se potencian entre sí; está, por ejemplo, el eterno problema de las partículas modales y de la imposibilidad de encontrar una palabra o una locución equivalentes; etc. En segundo lugar, Hamacher lee a los autores «en su lengua original», los cita en dicha lengua y, a veces, pareciera que para hablar de ellos recurre a esta lengua – tal como ocurre, de manera ejemplar aunque no exclusiva, con Paul de Man. En este caso, Hamacher recurre a la versión en inglés de Allegories of Reading, ignorando –muestra de desconfianza, propia del traductor– su traducción al alemán, hecha precisamente por él. Cuando lee a Voltaire o a Baudelaire, lo hace en francés; y cuando lee a Schlegel, Hegel o Nietzsche los lee en el alemán de fines del siglo XVIII, comienzos del siglo XIX o de la segunda mitad de este – y sus lecturas no se detienen ahí, en la mera lectura, sino que se proyectan a través de su propia escritura, afectándose mutuamente. El estilo de Hamacher, por consiguiente, si es que siquiera cabe hablar de un estilo es mutante, tra(ns)-vestido, mimético. El resultado es un texto complejo, compuesto por una serie de fragmentos altamente diferenciados, que se hacen escuchar con su voz propia e indistinguible, entonando una canción polifónica. 

			A su vez, habría que considerar, a propósito de lo anterior, la decisión de la editorial alemana Suhrkamp de transcribir todos los pasajes en otras lenguas sin traducirlas, es decir, de conservarlas tal como el autor las leyó. Hamacher, en cierto modo, se sumerge en la lengua extranjera, se extravía en y se confunde con esta, para salir expulsado de ella y transportar, su escritura mediante, la extrañeza de dicha lengua con tal de hacer que esta impacte y actúe sobre la lengua hacia la cual se traduce. Tercero, entre sus referencias se combinan, en ocasiones de manera inédita, textos filosóficos en el sentido clásico, textos literarios, poéticos, ensayísticos, poemas, lo que dota de una pluralidad adicional al sustrato textual. Sus lecturas ponen en vecindad a textos de la más diversa procedencia, hechura y tonalidad. El resultado de lo anterior son ensayos sumamente diversos, que incursionan en distintas modalidades escriturales, saliendo comprometidos por dichas incursiones, conformando un todo heterogéneo, imposible de ser leído a través de grillas interpretativas únicas.

			Acerca de este volumen

			El presente volumen se compone de ocho ensayos, uno de ellos («Prämissen») escrito en 1994 justamente con el propósito de prologar este tomo, publicado por primera vez, en alemán, en 1998. Los cuatro años que pasaron entre la escritura del prólogo y la publicación del libro hacen pensar en un largo trabajo de edición, algo que se refleja, sin lugar a dudas, en la densidad y pulcritud de «Premisas». A su vez, el más temprano de los ocho textos, «Der ausgesetzte Satz», el texto sobre Schlegel, es una versión modificada de un trabajo anterior, publicado en 1980 en Modern Language Notes 95. Es decir, los ensayos que integran este volumen se extienden por un periodo de quince años. Entre 1984 y 1998, Werner Hamacher fue Professor of German and the Humanities en la Johns Hopkins University, desempeñándose como profesor visitante, entre otros, de la Yale University, la Universidad de Ámsterdam y la École Normale Supérieure. Es decir, enseña en Baltimore, visita Ámsterdam, París, etc. La multiplicación de la morada, los desplazamientos por distintas lenguas ciertamente se reflejan en los textos. 

			A su vez, tal como ya se sugirió, los textos están dedicados, cada uno de ellos, a la lectura –minuciosa, prolija, circunspecta– de uno o dos autores: Immanuel Kant y Friedrich Nietzsche (cap. 1), Friedrich Nietzsche (cap. 2), Paul de Man (cap. 3),  Heinrich von Kleist (cap. 4), Franz Kafka y Walter Benjamin (cap. 5), Paul Celan (cap. 6). Sin embargo, más allá de los nombres propios y de las primeras impresiones, en la medida en que uno se adentra en los textos y se extravía en su estructura ramificada, conforme avanza la travesía por su textura, se perfila una red de relaciones que vincula entre sí a los distintos textos. Es como si cada texto dejara una palabra, un concepto, que luego repercute en el texto siguiente, lo afecta, y reverbera en él, generando de esta manera una secuencia de repercusiones que pareciera estar al borde de su oscilación de resonancia y el consecuente derrumbe de las estructuras que afecta. De este modo, la repetición, ya sea de determinadas palabras o de ciertas figuras, se transforma en un gesto, que más allá de ser un ademán monótono y estéril, resultado de la pobreza de recursos, es en una operación significativa, que produce, acaso retroactivamente, nachträglich, après-coup, afterwards, cierta diferencia respecto de su precursor y a través de esta diferenciación establece un lazo, vincula. Por lo tanto, se mantiene cierto pensamiento de lo particular, enfocado en asuntos microscópicos, apenas perceptibles, sumamente locales, que, al mismo tiempo, se va articulando, traspasando ciertas palabras, que, insertas en otro plexo relacional, detonan otras resonancias, otros ecos, otras repercusiones. Es como si permanentemente estuviera en juego la idea de la otra escena [anderer Schauplatz], que como tal nunca se alcanza, nunca se hace presente sino a través de su detraimiento.

			Además de estar múltiplemente asentado, o mejor dicho: múltiplemente descentrado, el texto en alemán, hay que decirlo, dista de ser un texto fluido, de fácil lectura. Más bien se trata de un texto áspero, a pesar de toda su elegancia, sperrig, abultado, incómodo, que no se deja leer fácilmente, sino que reclama una lectura atenta y, las más de las veces, más de una lectura. Hamacher combina frases comprimidas, brevísimas, tupidas hasta lo imposible con proposiciones larguísimas, extensas, que en el camino se ramifican, despliegan y vuelven a recoger. Independientemente de la extensión, la intensidad de sus frases es enorme y se traduce en un efecto combinado entre fascinación y agotamiento. Abundan los Schachtelsätze, frases intrincadas, ensambladas mediante comas, que parecen matrioshkas, y en cuyo decurso, como si fuese una mera casualidad, se va extraviando toda referencia directa al sujeto de la oración. Son frecuentes las frases secundarias, que se interponen entre el sujeto y el verbo final, manteniendo en suspenso las relaciones referenciales y manteniendo en el aire, finalmente, la significación. El empleo de los guiones y de elementos de puntuación antiguos, caídos en desuso, así como el «–:», obligan a entregarse a un ritmo establecido por la Setzung de signos de puntuación [Satzzeichen] que imprimen una métrica marcada por interrupción, la dilatación y el suspenso. Es como si quisiera poner en práctica un estilo del pensar que pasa por reflexionar flexionando la lengua al máximo, hasta sus límites – hasta que éesta se quiebra. 

			Los textos reunidos en este volumen se abren paso a través de la lengua, en ocasiones volviéndose en contra de sus usos establecidos, cuestionando las distinciones tomadas por ciertas. En particular, hay un aspecto que hace parte indisociable del estilo del pensar de Werner Hamacher y de su relación con los textos en particular. En ellos, a diferencia de lo que estila la editorial Suhrkamp en otros casos, al momento de citar no hay uso de comillas, sino el empleo de la cursiva. Esto no quiere decir que no haya comillas como tal, ya que estas se emplean para destacar, acaso irónicamente, algún concepto, algún decir, algún fragmento. Es decir, las comillas [Anführungszeichen], signum citacionis, más que anunciar que alguien, distinto al autor, va a tomar la palabra, sirven para subrayar o enfatizar cierta toma de distancia, producto de una ruptura de toda ilusión de continuidad. Los autores convocados, tal como ya se argumentó, tienden a entremezclarse con el despliegue del argumento propiamente tal hasta el punto de confundirse con este. Hamacher se adentra en las citas, las descompone, las cercena, y a través del recurso de la repetición las va agotando, metamorfoseando, vaciando de todo sentido preestablecido. En resumen, se trata de un uso artesanal, concreto, que prescinde de cualquier gesto relacionado con el aducir o alegar [anführen]. La intención tampoco es la de dirigir el razonamiento, guiar su curso o encabezar alguna demostración. Quizá el sentido de anführen guarde relación, más bien, con el chasquear, el embaucar, el tomar el pelo. A ratos es como si entre líneas, en estos textos de una seriedad colosal, se escuchara el Schmunzeln de Hamacher, su sonrisa apenas esbozada. 

			Es debido a lo anterior que, ateniéndonos a la opción de la editorial Suhrkamp, en esta edición hay un uso extenso de la cursiva a expensas de las comillas. Parece más adecuado al curso del pensar emplear una letra manuscrita [Schreibschrift], la letra cursiva (del latín, cursivus‚ fluido, con fluidez, corriente, de corrido, con soltura), también llamada Kurrentschrift (latín currere‚ correr) o Laufschrift. Interesa de ella que es, precisamente, una letra de uso, que se caracteriza por un trazado continuo, respectivamente poco interrumpido, que remite, justamente, a la escritura fluida, hecha con la mano. Sin lugar a dudas, más que una maña o un manierismo, es un gesto propio del pensar hamacheriano, ya que al marcar un fragmento de texto mediante un elemento inherente al mismo, la cursiva subraya que no existiría un afuera del texto en cuestión, que debería ser anunciado mediante las comillas; que solo hay textualidad. De tal manera se ha respetado aquí ese criterio, adoptado por la editorial alemana, ya que en la tradición alemana de la edición tampoco es algo evidente o comprensible de suyo. ¿Las razones? Por un lado, borra la distinción (artificial) entre distintos textos y reproduce el entrelazamiento del pensamiento de Hamacher con lo que lee y escribe – hasta la imposibilidad de separarlo. Por el otro, la imagen queda más limpia, menos ensuciada por las frecuentes comillas. Tal como sucede con Derrida, Paul de Man y otros, es un autor que piensa a pesar de y en contra de la gramática y de la sintaxis, develando la arbitrariedad de toda ley. En otras palabras, más que un mero esteticismo, se trata de un gesto político, un des-obrar la lengua desde un «interior» que al final del gesto deja de serlo.

			Además de lo anterior –y quizá en oposición a ello–, la escritura de Werner Hamacher está atravesada por el uso del guion largo o raya-del-pensar [Gedankenstrich], que le otorga al texto un aspecto interrumpido, discontinuo. No es un texto fluido, a pesar de su acabada redacción, sino un texto que apuesta a la discontinuidad y sus efectos. Desde un punto de vista descriptivo, se pueden distinguir al menos tres usos del guion largo: primero, para indicar una inserción en una proposición (acaso parecido al paréntesis); segundo, para señalar una pausa o suspensión del pensar, para luego retomar el razonamiento en otro lugar; tercero, como indicador de diálogo o parlamentos de los distintos personajes en un texto, es decir, cuando cambia el sujeto de enunciación. La decisión ha sido mantener, en la medida de lo posible, los guiones largos, a pesar –o justamente debido a– de que en castellano pueda parecer inusual o extraño. En este caso, la apuesta ha sido poner a prueba qué le hace esta ritmicidad interrumpida, propia del alemán de Hamacher, al castellano, que funciona como albergue de lo ajeno, morada de lo lejano o auberge du lointain5. 

			Son numerosos los juegos de palabras, algunos de ellos originales, otros tomados de la tradición del pensar, la mayoría de ellos francamente intraducibles, tales como el empleo de Veranderung, que hace hincapié en el andere, otro, distinto, tan caro a Hamacher, en lugar de Veränderung. En este caso, la diferencia la hacen las comillas, el Umlaut, la metafonía, proceso fonológico diacrónico característico de las lenguas germánicas, donde una vocal o semivocal anterior que sigue a una vocal posterior es asimilada a esta última convirtiéndola en vocal anterior. Esta operación pareciera corresponder a una de las formas a través de las cuales se despliega el pensamiento de Hamacher, capaz de afectar la secuencia tanto temporal como lógica de los términos y que a ratos exige repensar el mismo concepto de temporalidad. De hecho, hay al menos un ensayo dedicado a la transmutabilidad de las palabras y de los nombres, que desbarata todo ordenamiento existente para permitir que las partículas, así liberadas, se recompongan siguiendo otra dinámica y otra lógica.

			Un pensamiento que se proyecta a través de la materialidad de las palabras, a veces siguiendo sus tendencias o indicaciones, otras veces yendo francamente en contra de ellas, contraviniéndolas. Esta atadura a los aspectos formales de la lengua obliga a algunas consideraciones, entre ellas la pregunta sobre hasta qué punto es necesario y posible reflejar este pensar de la mano de la lengua en la traducción a una lengua, en principio distinta. En algunos casos, por ejemplo, cuando se juega con el cambio de los prefijos, antepuestos al tronco de las palabras, un juego que va alterando las significaciones de las palabras compuestas, se ha optado por mantener la referencia a la lengua alemana con tal de ilustrar las operaciones formales sobre la lengua que Hamacher ejecuta. 

			Su pensamiento es un pensar la lengua, pensar desde la lengua y pensar en y a la lengua, por ende, resulta difícil disociar el curso de su pensar de las estructuras formales de la lengua que atraviesa. Es por ello que he optado por traducir al pie de la letra, siguiendo de cerca, los movimientos que dibuja en la lengua, forzando cierta intimidad con esta que resulta ajena. De lo anterior se sigue, asimismo, la imposibilidad de un glosario, la improcedencia de intentar construir una tabla de correspondencias entre términos de distintas lenguas, que sea definitiva, resolutiva y vinculante para todos los textos. Como ejemplo valga la noción hamacheriana de afformatividad o adformatividad, que aparece puntualmente en algunos de sus textos6, a propósito de ciertas problemáticas, para ejercer sus efectos y luego volver a desaparecer. La escritura de Hamacher exhibe la imposibilidad de definir de manera biunívoca el significado que corresponde a una palabra, dependiendo de su inserción, inscripción y acompañamiento por otros términos. 

			La decisión de conservar ciertas palabras en corchetes, que podría entorpecer la lectura y testimoniar el fracaso de la traducción, obedece, fundamentalmente, a tres tipos o categorías de razones: en primer lugar, tecnicismos, correspondientes a determinados momentos o tradiciones del pensar, que se han consolidado o establecido como palabras «en sí», pertenecientes, a veces indisociablemente, a ciertas prácticas discursivas y respecto de las cuales no existe –ni puede existir– un consenso acerca de cómo traducirlas: Dasein, Weltanschauung, Angst, Einbildungskraft, etc. Segundo, juegos de palabras que ejemplifican los distintos momentos del despliegue del pensar, que se abre paso transformando la lengua, a veces según sus reglas, otras veces en contra de estas. Como ejemplo, el uso reiterativo de una determinada raíz, a la cual se le anteponen distintos prefijos, explotando las posibilidades combinatorias inherentes a la lengua, guiando y desviando el pensar. El ejemplo más evidente es Setzung. Tercero, palabras que tienen traducciones divergentes ya sea al interior de ciertas disciplinas o al momento de oponer la lengua docta a la lengua del día a día. Ocurre así, por ejemplo, con la palabra Übertragung, que en el sentido jurídico puede significar cesión; en física, transmisión; en lingüística se emplea para referirse a una transcripción o traducción; en economía se usa para decir traslado o endoso; en medicina hace alusión a una transfusión o trasplante; en psicoanálisis se traduce por transferencia; en general, puede remitir, simplemente, a la asignación, delegación de algo a alguien; mientras que coloquialmente dice portar [tragen] sobre [über]. Cuarto, ciertas expresiones coloquiales, en principio pertenecientes a la lengua del día a día, como überhaupt, allererst, schlechthin. Si bien el origen de estas partículas pareciera remitir a la lengua familiar o del trato cotidiano con otros [Umgangssprache], al consultársele sobre este aspecto, Hamacher confirmó que no las emplea simplemente de manera descuidada, acaso coloquial, sino como intensiva que en cada caso tienen un peso particular, no siempre fácil de traducir. 

			Las mentadas dificultades en todo caso ya empiezan con el título: Entferntes Verstehen. La primera edición de traducción al inglés, hecha por Peter Fenves, sortea el problema, eligiendo como título el título del ensayo escrito para el volumen en cuestión: «Premises», mientras que la segunda edición conserva el título en alemán. En el mismo Premises, Hamacher da una de las claves no tan solo para la traducción, sino para la comprensión, del título. Dice ahí que Paul Celan, en una conversación el 26 de diciembre de 1966, partiendo de su poema Sprachgitter [Reja del lenguaje], habría insistido en que su lector siempre tan solo puede comprenderlo detraídamente [entfernt]. El mismo Hamacher ensaya tres posibles lecturas de esta sentencia. Este pasaje falta en la primera edición de la versión en inglés, posiblemente porque fue escrito para el texto en alemán. El adjetivo entfernt, alejado, remoto, distante, remite al sustantivo Entfernung, que alude simultáneamente a la distancia ya establecida, pero asimismo al alejarse, al tomar distancia. A su vez, Entfernung puede significar eliminación, extracción, extirpación o simplemente ausencia. La referencia a Celan en este punto se cruza con Heidegger, quien consagra la expresión Ent-fernen, dis-tanciarse, a-lejamiento, de-severance (Macquarrie y Robinson) o dis-tancing (Haugeland) en inglés, que significa al mismo tiempo alejarse y abolir ese movimiento.

			Cuando buscaba traducciones existentes de Hamacher al castellano, encontré una traducción de las primeras seis páginas del primero de los ensayos de Entferntes Verstehen, hecha por Román Antopolsky. Dicha traducción propone como título del libro «Comprensión detraída». Al consultar al traductor sobre las razones para traducir entfernt por «detraído», me contestó lo siguiente:

			En cuanto a entferntes, no puedo dejar de leer en ent- un movimiento, algo que en castellano no encontré otro modo de hacer notar que no fuera con una partícula prepositiva, la «sensación» de acentuar una oposición o mutuo alejamiento que por lo general uno encuentra en verbos con ent. El término en alemán me sonaba drástico… ahora es cierto que «detraer» es un vocablo en desuso, pero quizá por eso porta cierto vigor que resurge en su primera lectura, sin saber aún su significado, el gesto de mutua entrega en «traer» y su recusación en «de» creo sugiere ese movimiento. Y envía (iba a escribir reenvía) la atención al comprender como una comprensión hecha de al menos dos direcciones7.

			Entfernen, efectivamente, alude a un espectro de significaciones, que van desde el alejar o apartar(se), también el remover, pasando por el mantener(se) alejado hasta el tachar o eliminar(se). Resuenan, en esta pluralidad significativa, la pérdida, la nostalgia o melancolía, y la ausencia. En castellano contiene, asimismo, una acepción que no comparte con entfernt, y que en principio pareciera contradecir lo dicho hasta el momento, a saber, el significado de infamar, denigrar, ofender la opinión ajena. Esta significación, que contrasta radicalmente con el argumento y el estilo de los textos reunidos en el volumen presente, viene a reforzar, por la vía de la contradicción, la incorporación de la declamación de lo contrario, o de la oposición, su respeto no solamente por la opinión del otro, la otra opinión, sino por el otro o, empleando –no sabemos si para bien o para mal– una figura del pensar del propio Hamacher, por lo otro de la opinión, lo distinto a ella. Detraído, entonces, entendiendo que no se trata de un vocablo simple, acaso unidireccional, sino de una palabra atravesada por una antagonía irresoluble sostenida en al menos dos demandas opuestas. La hipótesis de lectura sería que Hamacher no se detiene en la interposición de la lengua, el hecho de que la lengua, determinando al hablante y al oyente, opera como un medio, un interlocutor, sino que da un paso más, asumiendo que dicho medio no solo rompe con toda lógica de la presencia, sino que, él mismo, nunca se hace presente como tal, sino que se sustrae, se distrae y se detrae. El comprender es inasible, inaprehensible, intenible, solo hay la huella de su detraerse.

			A su vez, el otro término que integra el título, Verstehen, en la medida en que es escrito con mayúscula hace alusión al sustantivo «comprensión», derivado del verbo comprender, tanto acústicamente como en el sentido del entendimiento. En este caso, al no optar por decir Verständnis sino mantener el verbo sustantivizado, se conserva el carácter procesal de la expresión «comprender», que implica un estar en camino, un estar encaminado – sin necesariamente llegar o arribar. Adicionalmente, ver-stehen, literalmente: des-estar (de pie), al igual que ent-fernen, combina el gesto que desplaza y disloca, expresado en la partícula ver-, con un verbo aparentemente inequívoco, en este caso incluso fundante, dotando a la palabra de cierta tensión irresoluble. 

			El verbo setzen, como ya ha sido dicho, recorre todo el texto: en algunos casos, como en el ensayo acerca de Schlegel irrumpe, incluso doblemente, en el título: «Der ausgesetzte Satz», resonando en el subtítulo: «Friedrich Schlegels poetologische Umsetzung von Fichtes absolutem Grundsatz»; en otros opera de manera menos expuesta, menos visible, pero no por ello menos relevante.

			También en este caso, le plantee el problema a su autor. Transcribo a continuación su respuesta:

			El grupo de conceptos alrededor de Setzen y Stellen, que usted advierte, de hecho es extraordinariamente importante. Esto tiene mucho que ver con Heidegger, sin embargo, tiene todo que ver con la historia de la filosofía. Porque el latín ponere, ferre, etc., así como también el griego pherein son, en todo sentido, vocablos sustentadores [tragend] para el pensamiento filosófico desde la Antigüedad y la escolástica y lo son, también, en la Modernidad en Kant, Hegel, Husserl y hasta ahora. (A saber no tan solo en el ámbito de habla alemana, sino también en el francés, en Sartre y Lévinas, por ejemplo. En el inglés moderno [neuzeitlich], sin embargo, mucho menos, dado que este está acuñado esencialmente de manera empírica). Lamentablemente no conozco estudio alguno de la mano de historiadores del concepto acerca de esto. (Lo «comprensible de suyo» es investigado con asombrosa escasez). En casi todos los trabajos de Heidegger, especialmente aquellos acerca de la técnica y el «Ge-stell», el trabajo en y con estas palabras-concepto ocupa un gran espacio. Para mí fue de especial importancia Fichte, quien piensa el yo trascendental como acto de Setzung –y esto quiere decir: como acto–, y Hegel, que parte precisamente de esta presu-posición [Voraus-setzung]. Husserl en este punto siguió a ambos en gran medida. Lo más lejos le podría ayudar el pequeño trabajo de Heidegger acerca de Kant en las «Wegmarken», que, creo yo, es citada en «Premisas».

			A pesar de otras opciones como «asentar», finalmente se optó por traducir Setzen como «poner» y Setzung como «posición». Fue decisiva para esta decisión una indicación de Félix Duque, que transcribo a continuación:

			A pesar de que algunos estudiosos (como José María Ripalda, en otros puntos espléndido traductor) se empeñan en traducir setzen por «asentar», en el Anhang que Wolff puso a la «Metafísica alemana» se decidió para siempre el destino de Setzen y sus derivados para las lenguas romances (al fin y al cabo, una «devolución» al idioma escolástico original, el latín). En efecto, Christian Wolff, en su apéndice a Vernünftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen (Deutsche Metaphysik). Halle im Magdeburgischen 1747 («Das erste Register, Darinnen einige Kunst-Wörter Leteinichs gegeben werden») vierte: «Entgegensetzung, Oppositio» y «Satz, Propositio». Ulteriormente, Kant utilizará explícitamente Position (en el sentido de Setzung) al hablar del sentido del ser en la Crítica de la razón pura (B 626). La equivalencia de Setzung y Position es tal que Christian Reimann, en su Seminarbeit: Ist Existenz ein Prädikat? (2012), en donde confronta las concepciones de Kant y Frege al respecto, «traduce» a su propio idioma la famosa frase de Kant: Es ist bloss die Position [das heisst: die Setzung] eines Dinges (https://www.grin.com/document/200380). En la Grundlage de 1794, Fichte acercará el sentido lógico de Setzen (ponere) al metafísico de la Selbstseztung («autoposición»). Incluso Heidegger se aprovechará de esa cercanía, como señala Christoph Binkelmann en su ensayo «Seinssuche. Fichte-Heidegger – Fichte»: Obwohl das Setzen also ursprünglich von ontologischer Bedeutung war, ist nach Heidegger der Zusammenhang mit dem logischen Aussagesatz angelegt. Schon die Wortverwandtschaft von «Setzen» (entsprechend von «ponere» und «pro-positio») legt diese Vermutung nahe. (En J. Stolzenberg / O.-P. Rudolph (eds.), Wissen, Freiheit, Geschichte. Die Philosophie Fichtes im 19. Und 20. Jahrhundert. Bd. III: Sektionen 7-9. (FICHTE-STUDIEN 37) Rodopi. Amsterdam/ New York 2013, p. 284; cf. al efecto Die Grundprobleme der Phänomenologie. SS 1927; GA 24, 52s.).

			A esta referencia a los antecedentes del vocablo, a su vecindad conceptual, hay que sumar la plasticidad y combinabilidad de poner, junto con las variaciones que permite – Entgegensetzung [contraposición], Gegensatz [oposición], Selbstsetzung [autoposición], Aussetzen [poner fuera, exponer, suspender, interrumpir], Versetzen [desplazar], besetzen [investir, ocupar], übersetzen [traducir], voraussetzen [presuponer], ersetzen [reemplazar] y, como observaba el propio Félix Duque, incluso Satz va muy bien como «proposición» – respaldo la decisión, a pesar de que evidentemente dejaba fuera ciertos juegos como Entsetzen, Absatz, etc. 

			En términos generales, las decisiones traductivas tomadas, que a su vez están sobredeterminadas por el aludido juego entre pulsiones eróticas y tanáticas, se han de tomar como proposiciones, puesta en juego de ensayos preliminares, que aguardan ser confirmadas o desestimadas a partir de sus diversos e impredecibles efectos de lectura. Finalmente, la traducción de Entferntes Verstehen, precisamente en tanto traducción afectada, que se comprende como un eslabón de una cadena significante que no tiene inicio ni fin, quisiera ser tomada como un gesto en el juego de las afectaciones, una propuesta traductiva que invita a ser leída, refutada, contradicha.

			Niklas Bornhauser Neuber

			




			
				
					1 Esta nota es lo que declara ser: una nota, y en cuanto tal puede ser omitida, tachada y olvidada. Tal como se desarrolla en ella, es el resultado sobredeterminado de la deuda contraída tanto con el autor del texto traducido como del texto mismo, así como del duelo por la muerte de Werner Hamacher. Si es que tiene justificación alguna, sería el hecho de que en ella se intentan ilustrar algunas de las dificultades encontradas y se pretende dar algunas claves para llevar a cabo, a posterior, y eventualmente comprender [nachvollziehen] las decisiones tomadas respecto de la tarea traductiva. Con tal de no generar ruidos innecesarios en un texto ya lo suficientemente polifónico, en el que se suceden y combinan distintas escenas, se ha intentado reducir a lo estrictamente necesario el número de notas al pie, que pudieran responder a las dificultades insondables de la traducción. Esta nota propone algunas vías para sortear los callejones sin salida que se presentaron.

				

				
					2 Recuperado de https://diacritik.com/2017/07/20/jean-luc-nancy-hommage-a-werner-hamacher-am-siebzehnten-juli-2017/

				

				
					3 2018: 1.

				

				
					4 Wener Hamacher. «Arbeiten Durcharbeiten», en: D. Baecker (ed.), Archäologie der Arbeit (Berlín: Kadmos, 2002), S. 155-200.

				

				
					5 Cfr.  Antoine Berman. La traduction et la lettre ou l’auberge du lointain (París: Seuil, 1999).

				

				
					6 Werner Hamacher se ha referido a lo aformativo en al menos tres textos. En primer lugar, en «Lectio: de Man’s Imperative, en: Lindsay Waters und Wlad Godzich (eds.), Reading de Man Reading (Minneapolis, Minnesota: University of Minnesota Press, 1989). En segundo lugar, en «Afformative, Strike», en: Cardozo Law Review, vol. 13, Nº 4: 1991: 1133-1157. Tercero, en Werner Hamacher. «Die Geste im Namen. Benjamin und Kafka», en Entferntes Verstehen: Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1998), S. 323. 1991 y 1992.

				

				
					7 Román Antopolsky. Correo del 18 de abril de 2016.

				

			

		

		
			




Premisas
A modo de introducción

			El comprender quiere ser comprendido.



			Las reflexiones que aquí se exponen no se dejan resumir en esta proposición del comprender –o en las tres o cuatro proposiciones en las cuales esta se deja descomponer–, no sin resistencia. 

			Que el comprender quiera ser comprendido –esta proposición del comprender, anuncio o resumen, exigencia o queja, nada habrá dicho del comprender mientras no haya sido comprendida ella misma– y, mientras no haya sido comprendido también, que esta proposición habla de la imposibilidad del comprender y de la imposibilidad aun de esta proposición. 

			«El comprender quiere ser comprendido» –uno podría acercarse así a esta proposición– indica, por un lado, que no basta solo con el comprender y que siempre donde algo deba ser comprendido, también el comprender debe comprenderse a sí mismo. Si bien en el comprender algo se vuelve accesible, solo se vuelve accesible, sin embargo, en este mismo comprender en virtud de sus condiciones o presupuestos, en su camino. La cosa a la que se refiere el comprender puede que exista sin este último, no obstante, como cosa del comprender es en tanto ya afectada por el comprender y, como tal, se mantendría incomprendida hasta que no haya sido comprendido su comprender mismo. Si las determinantes del comprender permanecen en la oscuridad, si ni siquiera se ha comprendido que existen semejantes determinantes, tanto históricas como estructurales, entonces también la cosa, a la cual le está destinado, permanece en este caso sin ser esclarecida. Hace parte de sus exigencias estructurales, sin las cuales no hay tal cosa como el comprender que en este no solo ha de ser comprendido algo, sino también ha de ser comprendido su comprender.

			Que el problema no esté resuelto con el mero comprender y que el comprender mismo quiera ser comprendido significa, además, que el comprender temporaliza [zeitigt] efectos y que, sin el comprender de estos efectos, permanece imperfecto. Determínese como suceso, proceso o acto, el comprender nunca es una relación entre dos entidades dadas de antemano, irremoviblemente estáticas, que no son afectadas por esta relación. Más bien, es aquella relación en la cual sus relatos recién se constituyen –donde el lector deviene el lector de esta proposición y la proposición deviene la proposición de este lector–, por ende, en un proceso de afección y alteración recíprocos. Mientras permanezca incomprendido que el comprender es esta afección y alteración constitutivas de todas sus constituciones ya sedimentadas de sus elementos, el comprender mismo permanece incomprendido, y con él aquello que es denominado, con demasiada facilidad, su sujeto y su objeto. En cambio, si también se ha comprendido esto –que el comprender es transformación–, entonces hay que conceder adicionalmente que no encuentra su fin en alguna figura estable de la transformación. Incluso ahí, donde ensaya un control reflexivo de sí mismo, aún transforma el movimiento de su transformación y deviene, inconteniblemente, un otro. «El comprender quiere ser comprendido»: esto siempre significa que por mucho que se vuelva tema para sí mismo, no por ello será detenible en ser alguno, en ningún paradigma o idea que no esté expuesta a otro comprender para él inconmensurable. El comprender quiere ser comprendido por un otro comprender y de otro modo – él mismo es, paradojalmente, único en tanto comprender expuesto a otro comprender y, a limine, a algo otro diferente que comprender.

			Comprender [Verstehen] quiere decir «poder», «ser capaz de», «hacerse cargo», «presidir o dirigir» [vorstehen]. La proposición del comprender, por ende, en su tercera versión quiere decir: el comprender quiere ser dominado. La tradición filosófica dominante desde la Antigüedad ha interpretado este poder hacer como τέχνη [téchne], ars, arte, y luego como procedimiento metodológicamente controlable; partía de una analogía por principio históricamente invariante entre los objetos y los sujetos del comprender. La seguridad de la intelección había sido fundada en la correspondencia entre la estructura de la proposición y de la cosa: el «arte del comprender» no podía errar mientras sus reglas coincidieran con aquellas del «arte del discurso». La analogía estructural, entre las posibilidades del comprender y de la realidad de su objeto, fue conmovida cuando se volvió dudoso que la intelección fuera dueña de su fundamento. La disociación gatillada por esta comparación entre lo posible y lo real, lo pensable y lo factible, por un lado, y lo dado, por el otro, no ha debilitado la fe en la técnica, en la capacidad y en el poder: tal disociación culmina en una filosofía y una praxis de la voluntad de poder y de la voluntad de voluntad, que estaban determinadas a convertir lo dado mismo en algo hecho y, con ello, a restituir la unidad fragmentada de la experiencia del sí mismo. Posibilidad [Möglichkeit] y poder hacer [Vermögen*] se determinaban ontotecnológicamente como potencia de sí [Selbstvermögen] y poderío de sí; comprender se determinaba como comprender de sí, como comprender de un ya comprendido y, en esto, del comprender mismo. Desde la fórmula de la formación de sí, la fórmula de la voluntad de voluntad y del comprender de sí, aún puede ser escuchado un eco en la proposición «el comprender quiere ser comprendido». 

			Pero la disociación que ha de ser curada en la pura relación a sí mismo [Selbstbeziehung] del comprender, vuelve a resquebrajarse justamente en esta relación. El comprender, en tanto capacidad autogenerativa y autoactualizante, debería ser su propia e incondicionada premisa, su autoprótasis absoluta, y de esta extraer una conclusión sobre sí misma. La proposición «el comprender quiere ser comprendido», en la cual esta relación a sí mismo es reclamada, solo es válida mientras el comprender justamente no haya sido comprendido, mientras la voluntad de comprender no esté aún realizada, en tanto la capacidad de que no se haya asegurado a sí mismo ni saturado en ninguna experiencia conclusiva del comprender: solamente es válido bajo la premisa de su irrealizabilidad. Mientras el comprender quiera ser comprendido no puede ser comprendido, no tiene la capacidad de llevarse a cabo ni puede ser posible. La proposición del comprender, que postula su posibilitación de sí mismo, se encuentra en sí misma con algo otro, con algo que no corresponde al comprender y que no se deja asimilar con él: se encuentra con algo incomprendido e incomprensible, con una incapacidad y una imposibilidad. A partir de esto otro, lo imposible, no solamente hace temblar el privilegio de la técnica, la regulabilidad y metodologización del comprender, sino, más allá de ello, conmover la posibilidad del comprender como tal, su capacidad de encontrar en sí mismo su premisa, de comprender él mismo su comprender, de presidirlo [vorstehen] y, de este modo, siquiera poder ser comprender. 

			La proposición del comprender se desprende del comprender. En ella debería ser aprehendido y reunido lo que se llama comprender. Dado que en ella este comprender está atado a la exigencia no realizada e irrealizable de aprehenderse a sí mismo y de resumirse consigo mismo, en ella se dice que el comprender se debe comprender desde su misma imposibilidad. Que el comprender quiere ser comprendido es, en una palabra, una aporía: tal aporía ella declara que comprender, justamente porque es necesario, no comprende. Y dado que ha de compartir este no-comprender del comprender, esta proposición afirma que ella misma todavía no dice nada. Con esta indicación aporética se dice, como siempre de modo implícito, al menos lo siguiente: el comprender no es una relación formal ni lógica que deba plegarse a la proposición de la contradicción; el no-comprender no es una oposición al comprender, sino su fundamento y trasfondo impensable; y el comprender como el no-comprender se mueven en un espacio que quiere ser comprendido de otro modo que mediante categorías de la razón y quizá de otro modo que comprender.

			Porque es siempre otro, quien comprende; otro, cuya diferencia para con lo comprensible permanece irreducible. Se comprende –también en el así llamado comprender de sí mismo– siempre a una otredad y justamente se comprende de modo tal que una relación hacia él, independientemente de cuán conocido o familiar sea, cada vez es anudada o reanudada por primera vez. Si bien el comprender es una relación, empero una relación hacia algo nuevo, independientemente de lo viejo que pueda ser e incluso si fuera lo más cercano, y hacia algo que solo puede presentarse como incomprendido, incluso si es considerado como ya conocido. Por consiguiente, es en cada caso una relación otra, nueva y no anticipable hacia un incomprendido y hasta la fecha incomprensible. Ahora, si es una relación hacia algo todavía incomprensible, aún en el comprender también ha de ser una relación con lo incomprensible: porque de otro modo no se comprendería justamente aquello, lo aún incomprendido. Si comprender se comporta en cada caso hacia lo ajeno, ha de ser una relación alienante; si es un comportamiento hacia lo otro, ha de ser un comportamiento cambiado desde él y abierto a futuros cambios. Comprender, por tanto, no es una relación simple sino indisolublemente aporética: es que a limine la relación es siempre una relación que carece de relación, es decir, una relación sin relación, una relación para con la sustracción [Entzug]. Por ende, una relación que se sustrae de sí, una relación para con lo que carece de soporte y, por tanto, una relación insostenible.

			Comprender se desapega [steht ab] de sí – no ocasionalmente, acaso como resultado de la constitución de aquello que es llamado su objeto, o como resultado de la insuficiencia individual de quienes buscan comprender, sino tan solo porque se refiere a un incomprendido: algo es comprendido únicamente en su incomprensibilidad. Y esta incomprensibilidad acompaña el comprender no solamente como un mal inevitable o un resto lamentable de mundanidad y finitud que, bajo condiciones de comunicación ideales, uno pudiera apartar, sino que es esta incomprensibilidad la que primero admite el comprender, abre su posibilidad y la conserva como posibilidad. Si algo es comprendido, entonces lo es desde la distancia respecto del comprender.

			Pertenece a las extrañezas del movimiento del comprender que lo incomprensible, lo extraño, lo irreduciblemente otro del cual parte este movimiento, al final –y es este fin el que es cuestionado– es detenido en objetos y representaciones para convertirse en tema de un sujeto y, con ello, hacia su otro, en un otro sabido, controlado, reducido a una entidad objetal. El comprender en principio no se refiere a objetos, sino que estos se constituyen en él. Una vez que han sido constituidos –y, una vez más, esta constitución final es la que está siendo cuestionada–, entonces el movimiento del comprender termina y es convertido en un movimiento de autocercioramiento de los objetos y de los objetos de la razón intelectiva. En la descripción hegeliana de la mántica griega, este salto desde un comprender expuesto a lo incomprensible, hacia una conciencia de sí que se fija [setzt] sus propios objetos, quizá se deje observar con la mayor claridad. En sus Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte [Lecciones sobre filosofía de la historia] Hegel explica que la mántica al igual que la filosofía parte de θαυμάζειν [thaumázein], del asombro, del pasmo –y, por ende, como deja añadirse, a partir de aquello que Aristóteles en el mismo apartado de su Metafísica al que Hegel se refiere, llama ἄπορος [áporos], algo impenetrable, carente de camino, incomprensible1. Pues los griegos atienden [lauschen] tan solo a objetos naturales, así escribe Hegel, y los barruntan [ahnen] con la interior pregunta que se hacen por su significado. Así como dice Aristóteles que la filosofía parte del asombro [Verwunderung], del mismo modo la intuición griega de la naturaleza toma su inicio de esa admiración [Verwunderung]2. La relación con el aporón que precede a la filosofía, que recién da el impulso hacia esta última y del cual, en tanto filosofía, no puede prescindir, en cada uno de sus pasos es un detenerse, una suspensión [Aussetzen] de la intelección, un mero «atender» acerca de lo que se comunica y una pregunta por una significación desconocida. No se quiere decir con esto, prosigue Hegel, que el espíritu se encuentre con algo extraordinario que compare con lo habitual; (…) Lo que hace el conmovido espíritu griego es, más bien, maravillarse de lo natural de la naturaleza; no comete la torpeza de relacionarse con ella como con algo dado, sino como con algo que al comienzo es extraño al espíritu, lo cual no obsta para que este deposite en ello su confianza llena de presentimientos y su fe, como si eso encerrara en sí algo interesante para el espíritu y con lo cual pueda este relacionarse de un modo positivo3. Lo «natural» de la naturaleza, su esencia y su significación, dice Hegel, en el asombro no puede ser concebido acaso como algo dado, sino que ha de ser percibido como un no-dado que se retiene, algo ajeno, hacia el cual el espíritu aún no contrae una relación «positiva» – y esto quiere decir, ni una relación determinada ni una relación de la posición. Por lo tanto, la relación con «lo natural», en principio, es una relación aporética con lo que carece de relación. En este el espíritu se refiere a algo que no le es dado, que no es puesto por él y, por ende, que no puede ser convertido en objeto de representación. Él tiene, sin embargo, así escribe Hegel –y este sin embargo marca el punto de inflexión de la aporía hacia la representación y hacia el espíritu–, su confianza llena de presentimientos y la fe, como si eso encerrara en sí algo interesante para el espíritu y con lo cual pueda este relacionarse de un modo positivo. Lo ajeno, lo no-dado, en tanto es algo amistoso y que sale al encuentro, no es sabido sino intuido, no es conocido sino creído. Lo que ha de «sostener en sí» primero ha de ser supuesto para que el espíritu pueda entablar una relación «positiva» con él. Es esta suposición de fe la que convierte lo ajeno en algo amistoso, lo no-dado en algo dado y lo que convierte a lo que se sustrae a toda posición determinada en algo positivo. 

			El áporon del comprender, lo incomprensible e inexperimentable, no es que sea disuelto por Hegel. Para él, es más bien la resistencia de la cual la experiencia ha de rebotar y volverse sobre sí misma. Recién al suponerle un sentido a lo incomprensible, el espíritu lo comprende como su objeto y a sí mismo como su postura o posición. Hegel así describe el salto desde la aporía hacia la representación, la contracción de la diferencia en la posición: Los helenos, no obstante, no se detuvieron en semejantes formas [admiración y barrunto]: sino que de lo interior, objeto del barrunto, hicieron una idea determinada en calidad de objeto de la conciencia. La suposición de que lo ajeno sea algo amistoso es esencialmente suposición de un interior respecto de aquella exterioridad absoluta que solo puede ser experimentada como aporía, como inexperimentable: presuposición de un interior que ahora puede ser «expuesto» para ser puesto a disposición del poder de la intelección, en tanto representación determinada y objeto de la conciencia. En esta exposición hacia la representación, por ende, se expone la posición del espíritu –y se expone, entonces, desde la aporía justamente aquello que ya no ha de ser aporético: la posición misma. Lo «natural» de la naturaleza, su esencia, su significación, ahora, después de que el «espíritu» ha sido arrojado de vuelta sobre sí mismo, prueba ser su posición y posición de sí mismo. Y esta posición es, en el movimiento del asombro hacia la suposición mántica y, más allá, hacia la explicación semántica, la marcha del comprender hacia la representación, hacia el concepto y hacia la filosofía. 

			Setzung, Stellung, Position, para Hegel es respectivamente composición [Zusammensetzung], síntesis del espíritu consigo mismo en su otro. Aun ahí donde el espíritu, en la sorpresa ante lo otro incomprendido no se comprende a sí mismo, este puede, mediante la presuposición de un interior, un sentido o una significación, llegar a fusionarse consigo mismo en tanto este presupuesto, y alcanzar la intelección, el conocimiento de sí en lo otro. Su camino, en todo caso, es el camino circular que lo conduce desde su presuposición en un otro absolutamente otro hacia el otro de sí mismo y de ahí hacia sí. Hegel piensa este andar de la autoposición no solo como el andar del pensar, sino asimismo como el andar del canto, de la poesía, de la literatura. Igualmente atendían los griegos al murmullo de las fuentes y se preguntaban por su significado; (…) Las náyades o manantiales son el comienzo exterior de las musas. Mas los cantos inmortales de las musas no es lo que se oye cuando se escucha el murmullo de las fuentes, sino que son las producciones del espíritu que atiende con sensatez [sinnig], el cual, en su actitud de alerta [in seinem Hinauslauschen*], produce en sí mismo4. El espíritu no solamente aguza el oído asombrado y es, en conscuencia, capturado en una aporía; escucha con sensatez [sinnig], escucha el sentido y la significación de un murmullo que, en tanto «primeramente extraño», debió ser carente de sentido [sinnlos], y así en su escuchar hacia afuera puede producir el canto del sentido en sí mismo. Su obra es la apropiación de lo extraño, la semantización de lo asémico, la positivación de lo aporético. No el murmullo de las fuentes, sino recién el murmullo «sensatamente» [sinnig] escuchado con un sentido [Sinn] para el sentido es el canto de las musas: el espíritu en la fuente se escucha cantar a sí mismo como su musa. Canto –y con ello el arte como tal– no es naturaleza incomprensible, sino representación del espíritu que se percibe y entiende a sí mismo en la naturaleza. Cada musa ya es la musa del Mantis y, por ende, la musa de la autosemantización especulativa. La interpretación [Auslegung] y explicación de la naturaleza (…), así como la comprobación del sentido y del significado ahí encerrados, constituyen el quehacer del espíritu subjetivo, lo cual fue designado por los griegos con el nombre de manteía. (…) Al concepto de manteía pertenece tanto la materia como el sujeto que da la explicación inteligente [das Sinnvolle]. (…) La naturaleza ha respondido a las preguntas del griego: esto es verdadero en el sentido de que el hombre, valiéndose de su espíritu, ha respondido a las preguntas de la naturaleza5. Ahí donde puede tener lugar esta inversión especulativa de pregunta y respuesta, ha de haber un andar circular entre espíritu y naturaleza. Su forma lógica es presuposición de sí del espíritu en su otro –y espíritu no es otra cosa que esta presuposición de sí. La interpretación [Auslegung], el «sacar afuera», el comprender del sentido y de la significación para el espíritu hegeliano, para el espíritu subjetivo –así como para el espíritu objetivo y el absoluto–, siempre y únicamente es «poner afuera» de un poner precedente. La hermenéutica del Mantes es autohermenéutica. Es comprender de sí y, más aún, es el comprender del comprender mismo en tanto posición.

			Sin embargo, la aporía permanece incomprendida. Tal como escribe Hegel, los griegos no se detuvieron en ella ni en el asombro al cual responde. Más bien el conmovido [anregend] espíritu griego6, que tiene lo natural solo como estímulo [anregend]7, recorre el único camino que le deja abierto el bloque de la aporía: el camino de vuelta hacia sí mismo. Si bien ahora se comprende, no obstante, se comprende solo en la medida en que se aparta la vista de aquello que, en tanto incomprensible, reclama, conmueve [anregte] o perturba [aufgregte] la comprensión; este es el precio del comprender de aquella excitación [Erregung] a la que se debe justamente la marcha del comprender. El sentido es aprehendido pero no la μανία [manía], el delirio [Wahnsinn]8, que desencadenó la producción del sentido, porque esta locura no es lo supuesto por el espíritu, no lo puesto en sus representaciones y conceptos, sino lo que precede [vorausliegen] a todas las posiciones [Setzungen] y presuposiciones [Voraussetzungen] o al comprender posible: un otro que no es lo otro del espíritu, lo otro del comprender, sino otro distinto a todo lo otro semantizable y ontologizable, otro que a la reducción hermenéutica no le ofrece sostén alguno y en el horizonte de la posición de sí [Selbstsetzung] solamente irrumpe como interrupción.

			La aporía estimula [regt an] el comprender, pero permanece incomprensible – e incomprensible permanece el comprender mismo debido a este abismo para el comprender. Entonces, el comprender no sigue a la matriz de la dialectización transversal que Hegel sugiere, sino a una ley doble –que uno puede denominar la ley de la dialectura9–: la ley de la reducción hermenéutica a una posición semántica estable y la ley de la des-posición [Entsetzung], bajo la cual no es posible posición, comprender, reducción mántica, semántica o hermenéutica alguna. Si se comprende el comprender, ya ha olvidado la conmoción, el estremecerse, el asombrarse y el estar a la escucha del cual partió – y, por consiguiente, no comprende porque no comprende su procedencia. Sin embargo, si permanece en el asombrarse no se llega al comprender – y entonces nuevamente no se comprende porque recién puede comprenderse en la partida [Ausgang] del asombrarse. Solamente se «comprende» en cada caso porque no se «comprende». Entre estas dos imposibilidades del comprender –la parusía hermenéutica del espíritu en su autoposición y la des-posición sans phrase–, únicamente entre ellas y, por lo tanto, de modo tal que el movimiento de la posición de sí siempre ha de suspenderse [aussetzen] y ser relegada por otra, es posible el comprender: solo de modo tal que su posición [Stand] se suspende en este entre in-pro-puesto [ungesetzt] que carece de fundamento. El comprender, también el comprender de sí mismo, solamente existe a partir de la aporía – y es la aporía la que, asémica, alógica y adialéctica, da el comprender, también el comprender dialéctico, en la medida en que lo retiene. Y con el comprender pone en marcha a la filosofía, así como a las artes, quebrándolas. 

			Hegel, con su interpretación del comprender como presuposición de sí dialéctica, no solo ha reaccionado a la aporía platónico-aristotélica que afirma que el pensar parte de lo que no tiene camino – es decir, de lo que carece de punto de partida. Con ello, asimismo, ha establecido cierta continuidad con la tesis kantiana del ser en tanto posición absoluta. Kant ha sentado la fórmula para este pensamiento fundamental de la metafísica moderna en su escrito temprano de 1763, Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseyns Gottes [El único argumento posible para una demostración de la existencia de Dios]: El Dasein es la posición absoluta de una cosa10. Él ha comentado esta fórmula de la siguiente manera: el concepto de posición [Position] o de postura [Setzung] es completamente simple e idéntico con el del ser como tal [überhaupt]. (…) si se considera la cosa puesta [gesetzt] en sí y para sí, entonces este ser es tanto como ser-ahí [Dasein]. Esta posición es absoluta en el sentido kantiano porque, descontando toda relación con posibles predicados, puramente va al Dasein de la «cosa en sí y para sí». Así como la posición de ser, entonces, no puede ser la cópula en el juicio predicativo, tampoco puede ser un predicado, pues toda predicación ya ha de presuponer la existencia de su sujeto de la proposición11. Esta presuposición absoluta, pre-predicativa, el fiat del ser por antonomasia no se vuelve menos absoluto por tener que mantener, a pesar de ello, una relación a saber, aquella hacia el sujeto de esta posición. Y es que en la primera Crítica se define explícitamente que las modalidades del ser, a saber, ser-real, ser-posible y ser-necesario, expresan la relación con la capacidad de conocimiento12. Ser, por ende, es posición con consideración del sujeto del conocimiento y esta posición es, ya sea como síntesis pura de la apercepción trascendental, ya sea, en Fichte, como «acción-de-hecho» o «autoposición» [«Thathandlung»] primordial, el acto originario del sujeto cognoscente. En él, el ser del asunto está puesto en el sujeto junto al ser de su conocimiento. La posición absoluta del ser es posición de su conocimiento. Dado que este poner en tanto acto trascendental es fundamentación absoluta y condición de concepto e intuición [Anschauung], en él descansa el «principio supremo» [oberster Grundsatz] de la síntesis cognoscitiva: las condiciones de posibilidad de la experiencia en general son, a la vez, las condiciones de posibilidad de los objetos de la experiencia13. La esencia del conocimiento es comprendida, al igual que aquella de lo conocido, como un acto de posición primordial en tanto un dictamen de la conciencia subjetiva, al dictarse y afectarse a sí mismo14. Con ello, la ontología de Kant y la de sus sucesores especulativos es caracterizada como auto- y ontoteseología. 

			La existencia ha de estar fundada en la posición trascendental del sí mismo si es que el conocimiento habría de poseer realidad objetiva, es decir, si debería poder referirse de tal modo a la existencia que pudiera encontrar en ella significación y sentido15. Si el criterio de la existencia, de su objetividad y realidad, es significación y sentido; si la posición siempre solo pone al Dasein en la medida en que es, al mismo tiempo, posición de sentido [Sinnsetzung], entonces la ontoteseología solo es posible en tanto lógica del ser como sentido, como semiontología. A la vez, esta última solo es posible de modo tal que el agente de la posición del ser y del sentido se pone a sí mismo en lo puesto [Gesetzte] por él, se pone a sí mismo como sentido y se conoce a sí. Que se pone como ponente [setzend], convierte a la posición existencial del sujeto inmediatamente en reflexión. Esto, después de Fichte, ha sido pronunciado con mayor claridad por Hegel en la Gran Lógica: El estar [Dasein] no es más que ser puesto [Gesetztsein]; tal es el principio [Satz] de la esencia acerca del estar16. Dado que el ser-puesto emana del presuponer absoluto en el cual el poner mismo se dobla sobre sí y se aparta con fuerza de sí, es que Hegel puede concluir: de este modo el ser-puesto es determinación de la reflexión. Y más allá: el ser puesto es referencia a otro, pero está puesto en referencia al ser reflexionado dentro de sí17. Ser en tanto ser-puesto es, para Hegel, un otro, pero la premisa absoluta de este otro, justamente, que es puesto incondicionalmente y en tanto incondicional, lo retro-refiere a su posición y convierte a su Dasein en un ser-reflejado. La reflexión recoge en sí al ser-distinto y es ella misma la unidad de sí misma y de lo otro; más precisamente: ella es lo otro en tanto sí mismo. Con ello, el círculo de la posición se ha cerrado, la experiencia de lo otro ha demostrado ser experiencia de lo mismo; la reflexión ha demostrado ser posición –o reposición– desplegada; y el terreno de la teseología se ha vuelto a asegurar una vez más, esta vez bajo el signo de la dialéctica especulativa: en cada relación hacia lo otro, la posición originaria retorna sobre sí mismo, se comprende en este otro como Gestalt de su comprender y es, en este proceso del entenderse a sí, la unidad de sujeto y sustancia, conocimiento y sentido, tesis y semiosis. Tal posición es ontotautología – pero, justamente por ello, aporética.

			Y, nuevamente, la aporía fundamental –la aporía de la posición, de la fundamentación misma– sigue incomprendida. Una posición que debe ser incondicional [unbedingt] tiene que ser carente de presuposiciones [voraussetzungslos] y, por ello, también una posición carente de sujeto. Debe ponerse puramente a sí misma; poniéndose, sin embargo, ya se pone a sí misma, por lo que ha de permitir [lassen] que la posición, que ella recién ha de consumar, ya sea presupuesta a sí misma. Este permitir [Zulassung] o admitir una presuposición, empero, ahora ya no puede ser pensado según la lógica del poner. Tiene que ser (algo) otro que presuposición y (algo) otro que poner de un pre [Voraus]; en la posición misma tiene que ser, más bien, aquella apertura, independiente de la posición, hacia otro, que se sustrae del poder, de la capacidad y la posibilidad de esta posición. Que la posición únicamente pueda ser posición desde esta admisión de otro que ella misma –otro que su ser tético–, empero la vuelve irrealizable en tanto originaria. Tal posición depende de una diferencia para con sí misma que de modo alguno es reducible a un acto tético. Únicamente al admitir a otro, distinto a ella misma, puede admitirse también a sí misma –y a sí misma, por otra parte, solo como aquello que aún no es y que nunca habrá sido [geworden sein wird]; solo como promesa de una posición, nunca como esta misma. Con esto se afirma que la posición se define esencialmente desde la distancia con ella, y dado que esta distancia para ella sigue siendo inconmensurable, que es un acto aporético irrescindible [unaufhebbar] –el acto de un no-acto, el hacer de un dejar-ser: y que ella, afectada por otro, distinto a un ser posicional, en el sentido de la posición, nunca es en su propio ser. Por ello, no es una negligencia filosófica si la aporía de la posición no es comprendida, no es analizada o ni siquiera tematizada. La aporía, la deposición [Absetzung] de toda posición, no es. Posibilitación e imposibilitación de todo tema, ella ha de seguir siendo, en todo sentido posible, un anatema del comprender. 

			Si la posición ha de abandonarse [überlassen] a una no-posición [Nichtsetzung]; si con tal de poder ser posición ha de suspenderse [aussetzen], entonces la estructura de la posición ha de estar determinada por un doble dejar-ser [Lassen]: por una omisión [Auslassung] (una elipsis) y una admisión [Zulassung] (una posibilitación). Ella aún no debe poder ser lo que debe poder devenir. Por lo tanto, solo puede demandar ser bajo la forma de la exigencia de ser, no como ser tético sino solo como un «¡Sé!» imperativo, y debe colocar incluso este dictamen de su fiat, dado que es aporético, bajo el reparo de su indecibilidad e irrealizabilidad. La razón finita no puede fundamentarse a sí misma y únicamente puede ponerse de tal modo que deja que le sea antepuesta [vorgeben] esta posición, en tanto imperativo apodíctico, pero irrealizable. Esto es válido para el acto trascendental de la razón teorética que pone la cosa en sí en pura autoafección, como aparición de una aparición18; es válido a fortiori para la ley de la razón práctica que solamente puede exigir un actuar y ser consistente en sí, autónomo, porque este actuar y este ser bajo condiciones de la finitud nunca existe como real. Fue Schelling quien, en sus Philosophischen Briefen überDogmatismus und Kriticismus [Cartas filosóficas sobre dogmatismo y criticismo], llevó la estructura de la aporía de la posición kantiana a la fórmula más concisa: ¡Sé! es la exigencia más elevada del criticismo19. El imperativo ontológico que Schelling descifra en la obra de Kant transforma la proposición fundamental del ser como posición en la exigencia infundada, que recién demanda su fundación, de un ser, que nunca puede yacer ante uno como resultado, factum o siquiera como ente. Este imperativo atestigua que la posición desde un comienzo expone, suspende y se pone en movimiento [aussetzt] hacia otro, que en ella no puede ser realizado ni entendido, e insinúa que él es una posición que se expone a otro, una posición expuesta [ausgesetzte Setzung], abandonada por sí misma: ex-posición. La ontoteseología de un ser y de una lengua, que puede encontrar su fundación autónoma únicamente en el mandamiento y en el prometer de esta fundación, ha de estar constituida, ella misma, extéticamente. No puede tratar del ser y del sentido como algo dado sino únicamente como un renunciado –un demandado y omitido–, y a su vez solo puede ser un renunciado. Su proposición del fundamento es un salto; su forma, si es que acaso puede seguir llamándose forma, la aporía.

			El imperativo ontológico que Schelling devela en la teoría kantiana de la posición corresponde al imperativo hermenéutico cuya existencia Friedrich Schlegel, en uno de sus fragmentos, constata sin comentario alguno: Hay un imperativo hermenéutico20. «¡Comprende!» no solo significa «Debes comprender», sino a su vez «Aún no comprendes –y aún no comprendes que debes comprender». En el imperativo hermenéutico es expresado explícitamente que el comprender es necesario, e implícitamente que no es real mientras todavía tenga que ser exigido –incluso que es imposible mientras su posibilidad, en la exigencia imperativa, primero deba ser abierta [eröffnet]. En él se da a entender que solo puede ser comprendido en el horizonte del comprender todavía-no y del nunca-jamás. En él se expresa, tal como en el imperativo de Kant y de Schelling, la aporía de la posición: comunicación y comprender deben existir pero solo pueden existir con miras a ellos en tanto otra comunicación y otro comprender no y nunca dados, como comunicación y comprender de otro, distinto al sujeto. En el imperativo, tanto en el ontológico como en el hermenéutico, se vuelve nítido que posición –y, por extensión ser, sujeto, lengua y comprender– únicamente puede existir desde su ex-posición: recién como expuesto hay un sujeto y recién como expuestos hay lengua y comprender.

			Schlegel ha intentado aproximarse a esta introspección en la fórmula, nuevamente aporética, de la autoafección filológica. Leer, anota, significa afectarse a sí mismo filológicamente, delimitarse, determinarse a sí mismo filológicamente21. Su plan, presumiblemente no del todo falto de ironía, de una deducción de la filología prevé pensarla como afecto lógico y condición necesariamente subjetiva del cumplimiento del imperativo lógico22. «Imperativo lógico» aquí ha de ser comprendido como imperativo de la lógica, pero también como imperativo de que antes que nada exige una lógica y un logos. De manera correspondiente, el imperativo hermenéutico es aquel que habrá demandado el comprender desde la posición de una hermenéutica siempre venidera. Filología, al igual que hermenéutica, es «afecto lógico» –philía del logos– como pura autoafección del logos que no descansa sino en su autoafección. El imperativo que él se da a sí mismo por lo tanto debe ser comprendido como autoafección del logos –pero en esto, pues de lo contrario no sería imperativo, como affectio in distans. El enigma del imperativo lógico y hermenéutico reconduce a la estructura de la autoafección lógica y hermenéutica, lo que significa, no obstante, que reconduce a la aporía que el sí mismo solo puede afectarse en sí como un otro. Comprender es autoafección – pero afección solo en un sí mismo inafectable en su otredad. Su homogeneidad ha de ser heterogénea en sí; su temporalidad es la temporalidad desgarrada de la asincronía y acronía; su tópica, atopía. De este modo, se afirma que no existe el comprender mismo ni la lengua misma en la cual pueda formarse. Hay, escribe Schlegel, un imperativo hermenéutico –: pero solo puede haberlo de modo tal que este justamente deniega aquel comprender y aquella lengua que posibilita, e incluso denegándose a sí mismo, al darse. Así como no lo es el comprender bajo el imperativo hermenéutico, aquel tampoco es, jamás, presencia actual, así como difícilmente lo es su proyecto porque recién desde él puede abrirse un proyecto teleológico del comprender. Ni sustancia ni presencia, como tampoco proyecto es el imperativo, tanto el hermenéutico como el ontológico, sino mera admisión del comprender y del ser en la ausencia de todas las condiciones de su actualización. Y esta admisión, esta apertura y don no fijable del comprender ya no puede, si es que siquiera aún puede ser pensada, ser pensada como comprensible; debe ser pensada como posibilitación del comprender y, de esa manera, como él mismo incomprensible.

			O, tal como lo ha hecho Schlegel en su ensayo Über die Unverständlichkeit [Acerca de la incomprensibilidad], puede ser pensado como ironía. Ironía, para él, no es la figura retórica que le permite a un sujeto autosuficiente retrotraerse a significaciones cada vez diferentes de su discurso, ni es un acontecimiento al interior de una lengua constituida y bien definida tropológicamente. Es más bien aquella estructura mediante la cual la lengua es posible como tal, y su constitución completa –acaso como characteristica universalis o como sistema cerrado de tropos– es imposible. En vez de ser la figura intralingüística por la cual es malentendida una y otra vez, ella es, para Schlegel, la figura liminar de la afiguración: de la apertura inclausurable del dominio de las figuras, siempre en su borde, en cada figura singular advertible como el estremecimiento de su contorno y, al mismo tiempo, su desfiguralización. Posibilitación e imposibilitación de la lengua, esta es, igual al imperativo apodíctico «¡Se!» o «¡Comprende!», la aporía de su aconstitución: constitución e inconstitución de la lengua en uno. Schlegel, por lo mismo, en un fragmento del Lyceum que cita en su ensayo, puede escribir sobre la ironía socrática: ella contiene y provoca un sentimiento de antagonismo indisoluble (…) de imposibilidad y necesariedad de una comunicación completa23. Y ella es, de nuevo, como una de las versiones del imperativo categórico, lógico y hermenéutico, la ley de la libertad porque, como escribe Schlegel en el mismo fragmento, es la licencia más libre de todas, porque a través de ella uno pasa por sobre uno mismo [setzt sich über sich selbst weg]; pero también la más legal, porque es absolutamente necesaria24. En la ironía no se pone ningún sí mismo, sino que pasa por sobre [setzt über weg] sí mismo; no es posición sino excedencia sobre la forma de la subjetividad y, por consiguiente, justamente aquello que no es reducible a ningún comprensible, lo incomprensible, la imposibilidad (…) de una comunicación completa. Sin embargo, la ironía es, del mismo modo, la necesidad de esta imposibilidad porque solamente en esta excedencia hacia lo otro el sujeto tiene la posibilidad de constituirse. Ironía, incomprensibilidad, es, por consiguiente, la forma de lo paradojal que ha de preceder a toda forma y toda comunicación para que pueda devenir forma y comunicación, la imposibilidad necesaria que se inscribe en toda posibilidad de la lengua y del comprender. Entonces, ella también es la forma sin forma del dejar ser incondicional, la licencia más libre de todas al admitir irrestrictamente la comunicación que, precisamente por ello, eclipsa este admitir, lo omite y lo deja en la oscuridad: Sí, lo más delicioso que el hombre posee (…), como cada quien puede saber con facilidad, pende a la postre de un punto que, si bien debe dejarse en lo oscuridad, sin embargo, también soporta y sostiene el todo, y perdería esta fuerza en el mismo instante en el cual uno quisiera disolverlo en razón25. Esta fuerza que uno deja en la oscuridad, así dice Schlegel, es la no-fuerza [Unkraft], a saber, la imposibilidad de la comunicación completa, la incapacidad y la impotencia de comprender y de dar a comprender –como cada quien puede saber con facilidad, por ejemplo a partir de la Metafísica de Aristóteles, en la cual se dice de la fuerza que es esencialmente no-fuerza y en relación con lo mismo para lo que es fuerza: dύναμις άδυναμία [dýnami ádynamía], fuerza, no-fuerza, posibilidad imposibilidad26. Como medio de la posibilidad e imposibilidad de la comunicación, la lengua –y esto quiere decir, en cualquier caso, la lengua de la ironía– siempre es una lengua quebrada, fragmentaria, alejada de sí misma, que ha de ofrecerse en significaciones siempre otras, en una fuga incontrolada de alosemas y alegorías, como algo siempre otro de la significación, siempre (algo) distinto a la lengua y que solamente puede ofrecerse en tanto esta «misma»: como lengua expuesta, lengua sin lengua.

			Autónoma no es la razón sino únicamente la exigencia de que deba serlo. El fundamento [Grund] dado –y, por ende, reservado– a partir de Kant cedió al movimiento del fundar [Gründen] pero este fundar –la pretensión coercitiva de que la lengua debe tender [legen] a su propio fundamento– permanece, dado que es infinito, expuesto a un abismo no clausurante. Si el imperativo de que deba existir una lengua que se funde a sí misma, una lengua de la razón y, por consiguiente, en general una lengua que sea la premisa absoluta, única e incondicional de la lengua, entonces esta última nunca se habrá fundado a sí misma, entonces nunca habrá existido una lengua y nunca habrá existido una lengua. El imperativo apodíctico, lengua como la pretensión [Anspruch], de que deba existir una lengua que siempre también signifique: ni siquiera existe una lengua –nunca ha existido una ni podrá haber existido una. Significa, por consiguiente, casi, nada. En este imperativo, el movimiento de la semiosis sigue estando expuesto a una anasemiosis incontrolable. Incluso al indicar en una dirección yerra (en cuanto a su camino): cada imperativo es también un imperrativo; su operación, una operración; su referencia, referrencia. Si el imperativo de una lengua racional y autónoma es la premisa del comprender –porque solamente una lengua del todo racional in strictu sensu se deja comprender–, entonces el comprender nunca habrá cogido fundamento [Grund fassen] y nunca habrá sido realizado. Permanece, finitamente, en el caer. Premisa ya no significa fundamento ni presuposición, sino exposición. En su premisa se yerra la lengua y, con ello, su comprender. En esta se promete [versprechen] solamente aquello que se niega [versagen].

			El no-comprender o no-comprender-del-todo, desacreditado como déficit o simplemente desmentido por parte de los racionalistas que no preguntan por la ratio de su racionalidad, es en realidad la posibilitación del comprender. No-comprender no hace parte de la patología del ser lingüístico, pertenece a su lógica. La rearticulación de esta lógica, que después del descubrimiento kantiano de una aporía apodíctica del actuar se volvió impostergable, exigía, entre otros, que se sometiera el léxico dominante del «comprender» que sugería semejante patología –una deficiencia o, de modo más brutal, degenerescencia del comprender– a un desplazamiento y una transformación. De ello, en primer lugar, fue afectado el vocabulario del poner [Setzung], del disponer [Stellung], de la objetualidad [Gegenständlichkeit], de la representación y de la presentación, de la tesis, de la posición e incluso de la sustancia, constancia y consistencia, que definió el concepto del comprender27. Todos estos conceptos tienen su lugar en la topología de una metafísica que se comprende esencialmente como ontoteseología. Sus axiomas pierden su estabilidad cuando la posibilidad de un no-comprender ya no es percibida como conmoción estructural del sistema de las disposiciones y posiciones. Sucede en el ensayo de Friedrich Schlegel Über die Unverständlichkeit; en su teoría del discurso irónico o fragmentario; en su ponderación sobre que, quien está de pie [steht] –o comprende [versteht]–, también puede caer; en su cita de Goethe Que cada quien mire dónde queda,/ y quien está de pie, que no se caiga28. Sucede en el apunte de Hölderlin, Que se tuerce el entendimiento que nunca el investigar/ resulta29. Sucede en el relato del terremoto de Kleist, en el cual el conocimiento colapsa bajo lo azaroso. Sucede en un borrador de Kierkegaard de Temor y temblor, en el cual dice: Escribe para los muertos, para los de tiempos pasados, los que amas. – ¿Ellos me leerán? No30. Por ello, el Odradek de Kafka, otro Hermes, vagabundea por los pasillos y las escaleras, por los corredores y los desvanes, entre vida y muerte, donde no está en casa, donde no puede ser capturado ni comprendido. Por lo anterior, en Finnegans Wake se escribe como a fadograph of a yestern scene [una fusografía de una escena de antaño]31: como escritura no de la fenomenalidad saturada sino de la afanisis. Por este motivo, Celan habla de la Ilegibilidad de este/ mundo32. Algo es legible recién en su ilegibilidad, comprensible recién en su resistencia hacia el comprender ahí donde la razón se encorva o cae, donde se le escapa su objeto de las manos o su destinatario falla. La literatura de los últimos siglos ha registrado esto de modo más apasionado y honrado que sus teorías, devotas de la institución. Esta sigue a aquellos movimientos de la lengua en los cuales cada posición [Stand] es puesta en suspensión, tiembla o se derrumba. Únicamente desde la distancia y la diferencia, desde el ante [Vor] inalcanzable del comprender ante [vor] sí mismo, es que desde entonces puede «comprenderse» el comprender.

			Desde aquí, desde la distancia del comprender hacia el estar parado [Stehen], colocar [Stellen] y constatar [Feststellen], desde la lejanía de una lengua infinitamente tan solo insinuada y requerida, pero nunca dada y fijada, se esclareció que el comprender nunca puede ser recepción pasiva en recipientes conceptuales o expectantes –uno habla de «recepción» y «horizonte de expectación» como si algo viniera volando desde afuera, acaso como palomas asadas vuelan hacia las bocas abiertas; que comprender más bien ha de ser un proceso en una alteración no-anticipable del sí mismo como de lo otro, un estar-parado-antecediéndose-hacia-otra-lengua y de este modo ha de ser la exposición y ex-posición de la lengua. El comprender da la cara por [steht zu] la lengua – no tan solo por una determinada lengua histórica, sino, en cada una de ellas, por lo que en ella aún no ha sido dicho; mantiene la lealtad hacia la lengua y, en cada una de ellas en singular, a lo que en ninguna de ellas ya ha sido fijado temáticamente; y es, a su vez, en cada uno de sus lugares un tema posible de otra lengua y desposeíble por ella. El comprender da la cara por la lengua: deja hablar y asiste a seguir hablando. Por esto, su afecto [Zuwendung] –y, una vez más, comprender es esencialmente este tornarse hacia [Zuwendung] lo otro– ha de ser el tornarse hacia lo que es no-dicho, hacia el silencio como hacia lo privado de lengua y lo mudo. Antes de que pueda ser el traspaso [Übergang] de una lengua a otra, primero ha de ser el traspaso hacia lo que ya no o aún no habla, y lo que nunca podrá hablar. Por lo mismo, nunca es sin tensión ni dolor, de ahí su pathos extraño y su apatía extraña –en el comprender se toca algo apático en sí: algo que no se mueve. Por consiguiente, en todos los intentos de pensar el comprender, a la muerte y al muerto le compete una posición distinguida, liminar: aquella que ya no comprende y ya no se deja comprender, y que, no obstante, en tanto su frontera define todo comprender. A raíz de esto en el Heracles de Eurípides, después de que el héroe cultural asesinó a todos sus hijos, dice: Ahí adentro el horror. No necesitas a otro intérprete33; la muerte otorga, ella misma, la interpretación insuperable, ya ha de estar obrando en cada interpretación insuperable. Por eso el aprendiz itinerante de Hebel recién se ilumina cuando «No-puedo-comprender(-nada)» [Kannitverstan]), el presunto propietario de riquezas casi ilimitadas, resulta ser un muerto. Por lo mismo, Kierkegaard, en su nota acerca de Temor y temblor, deja aconsejarse escribir para los muertos, para los que no leerán. Hablar siempre también es comunicación [Mitteilung] hacia los muertos y partición [Teilung] con ellos. Quien habla, quien comprende muere –y no para, lo que es bastante prosaico, de morir. Se puede decir, mediante una palabra que para Nietzsche, Kafka y Benjamin era importante: él «sobrevive» [überlebt] y es «sobrevivido» [überlebt].

			Ni siquiera la llamada filosofía de la vida que, no del todo injustificadamente tiene fama de haber fomentado como ninguna otra la ideología de la inmediatez, podría desmentir la cuota de lo mudo, lo necrotizado y de lo incomprensible en el comprender. El sentido pequeñoburgués, que se expresa en las reflexiones correspondientes de Dilthey, puede que haya llevado a la vitalidad viscosa del re-vivir [Nacherleben] y de la empatía [Einfühlung], y que haya contribuido a que la hermenéutica durante largo tiempo fuera comprendida como técnica de una identificación metódica con el autor, sus contextos vitales e intenciones. Incluso en las teorías consensualistas de la lengua y de la sociedad pervive el ideal de aquella identidad confortable entre yo y tú, que Dilthey había definido como forma del comprender y elevado programáticamente como axioma del método de las ciencias del espíritu. En sus Entwürfe zur Kritik der historischen Vernunft [Esbozos para una crítica de la razón histórica], escribe: El comprender es un reencontrarse del yo en el tú; el espíritu se reencuentra en niveles cada vez más elevados de conexión; esta mismidad del espíritu en el yo, en el tú, en cada sujeto de una comunidad, en cada sistema de la cultura, finalmente, en la totalidad del espíritu y de* la historia universal, hace posible la coorperación conjunta de los diferentes logros en las ciencias del espíritu. El sujeto del saber es aquí uno con su objeto, y este es el mismo en todos sus niveles de objetivación34. La hermenéutica perteneciente a las ciencias del espíritu –que con estas palabras avisa de sus derechos sobre la «historia universal»–, por lo tanto, comprende el comprender como reencuentro del yo en el tú, del sujeto en el objeto, del espíritu en sus objetivaciones – y, por consiguiente, de lo mismo en lo mismo. Sin embargo, si es el mismo espíritu el que se reencuentra por dondequier y, al igual que el erizo de la fábula, ya está ahí antes de que, en tanto conejo, llegue a la meta; ahora bien, si siempre ya se pudo comprender y nunca puede ser comprendido algo distinto a lo mismo, entonces el comprender no es solo un proceso exclusivamente reproductivo ni solo un principio superfluo, sino también un proceso imposible: porque entonces ya no puede ser comprendido, sino solamente puede haber sido comprendido. Y lo mismo vale para la lengua: si esta, en tanto objetivación del «espíritu», ya ha de estar ahí donde el mismo «espíritu» ha de reencontrarla, entonces toda lengua es mera reproducción de la lengua, entonces todo ya está dicho, todo futuro hablar es superfluo e incluso imposible, pues no existe algo futuro que a su vez no forme ya parte de lo dispuesto [Bestand] de la lengua. Vivimos lo dispuesto –así constata el hermeneuta de la filosofía vital35 y así debería constatar todo aquel para quien el comprender es reencontrar el yo en el tú, el comprender de lo ya comprendido o de lo que en principio es comprensible. El ideal de la lengua, luego, sería lo que carece de lengua; el ideal del comprender su prescindibilidad.

			Vivimos lo dispuesto [Bestand]*: eso significa para Dilthey, también, que nunca vivimos [erleben] la vida misma, sino siempre solo sus figuras [Gestalten] fijadas. Y si se quisiera, entonces, intentar vivir, por un modo particular de esfuerzo, el río de la vida misma, (…) se sucumbe entonces de nuevo a la ley de la vida misma, la cual dicta que todo momento de la vida mismo, que es observado (…) es el momento recordado, y ya no corriente (…). De modo que no podemos captar la esencia de esta vida. Lo que devela el joven de Saïs es figura, y no vida36. La vida no se deja experimentar. Con ello, en Dilthey se insinúa que solo es vivible [erlebbar] algo no-vivo y separado del «contexto-estructural» de la vida. Dado que comprender es vivir, debería seguirse de lo anterior que nunca puede ser comprensible la vida, sino siempre solo una de sus figuras solidificadas y necrotizadas. Comprender no sería el reencuentro del sí mismo en lo otro, no sería un re-vivenciar [Nacherleben] ni una empatía, sino desencanto y sobriedad ante la imagen de Saïs. En él, el continuum de la vida no sería universalizado sino interrumpido – y siempre se comprendería solo un incomprensible. Esta consecuencia evidentemente aporética, empero, es evitada por Dilthey porque significa que la mismidad [Selbigkeit] del espíritu en el yo, en el tú, en todo sujeto de una comunidad, solamente puede ser encontrada en su otredad; la identidad solo se encontraría en la diferencia. Si Dilthey hubiese cedido en su introspección en lo que llama la ley de la vida, entonces tendría que haber concedido que el comprender no puede ser el narcisístico reencontrar el yo en el tú, sino solo un «reencontrar» aquello que (antes) nunca ha sido.

			El presente nunca es37. Dilthey evitó sacar de esta fórmula concisa la conclusión que, en ese caso, ningún presente pasado ni presente futuro nunca es, y esto desaprovechó la oportunidad de pensar el tiempo de otra manera que no sea continuum y de pensar el comprender de otra manera que no sea homogeneización. Se aferra, con derecho indisputable, a la experiencia de la mismidad, siendo que debería haber concedido que esta mismidad únicamente se constituye en el medio de la alteración –y que, por ende, no puede dejar de desconstituirse. La ley de la que debería haber hablado no es la ley de la vida, sino la ley de su ley: una ley de la mismidad errada, del no-retorno, de la otredad-en-cada-caso. Es la ley de la delegación bajo la cual siempre solo puede comprenderse algo distinto; bajo la cual el sí mismo ha de ser abandonado [überlassen*] a otro, ha de ceder sus derechos a otros; y bajo la cual –una ley de la de-legación incluso de la ley– la misma ley ha de suspenderse. Sería una ley del devenir-múltiple [Mannigfaltigung] apriorístico: que siempre existe más de una ley y que siempre existe algo distinto a la ley, que cada uno de modo aislado y únicamente en su aislamiento es puesto en contexto [zusammensteht]. Únicamente donde el comprender se encuentra parado bajo esta ley de la delegación es él mismo y, no obstante, está abierto a otro. Recién es comprender si en sí mismo toca un incomprensible.

			El «reencontrar», la repetición, el retorno hacia sí y hacia lo mismo no solo es uno de los topoi citados y recitados obsesivamente de la tradición filosófica. Bajo el título de «círculo hermenéutico», el teorema del retorno hace parte del inventario axiomático de toda teoría hermenéutica, independientemente de si sus pretensiones son universalistas o se limitan a ciencias regionales histórico-filológicas. En el comprender el «círculo» es expresión de una dificultad que puede caracterizarse como paradoja de la presuposición. Y es que este, al mismo tiempo, es exigido e interdicho: se exige que todo comprender de algo individual esté fundado en el comprender de un todo supuesto; está interdicho que el todo sea anticipado y colocado por debajo, como estructura formal, al comprender del individuo. A la demanda le subyace el modelo de una conexión orgánica de todos los fenómenos particulares en una totalidad; la interdicción emerge de la fe en una certeza demostrativa que no puede volver a lo que ha de ser demostrado en premisa de la demostración. Schleiermacher parafrasea, en su segundo discurso de la academia, la proposición hermenéutica fundamental como el siguiente principio: que lo individual solo puede ser comprendido por mediación del todo y que, por ende, todo explicar de lo individual ya presupone el comprender del todo38. Sin embargo, esta presuposición del todo es –Schleiermacher al respecto no deja duda alguna– la presuposición de algo que nunca es dado como inventario fenomenal, sino siempre solo como ideal del comprender. La presuposición, y junto a ello el círculo y la proposición hermenéutica fundamental, tiene aquí, entonces, la estructura de un proyecto, de una prolepsis sobre lo aún no y nunca jamás dado; ellas son fundamento, proposición fundamental y premisa solo en la medida en que se anticipan [vorgreifen] a todo inventario fáctico. La premisa es una promesa. Esta promesa, bien entendida, no está fundada en conocimientos particulares asegurados a los que promete completar en el futuro, sino que es, ella misma, la única fundamentación posible de semejantes conocimientos y, por ende, una promesa que precede a cualquier conocimiento y acto de entendimiento, a la lengua predicativa y al prometer predicativo. Ahora, si el fundamento, el todo, está estructurado como una promesa, entonces todo lo fundado en él, lo individual, debería hacer las veces de su cumplimiento. Schleiermacher concede, en el mismo discurso de la academia, que el no-comprender jamás quiere disolverse del todo39. El todo del comprender, su fundamento y su presuposición, según lo aquí concedido, permanecen inalcanzables. En consecuencia, lo individual, en lugar de ser el cumplimiento de la promesa de totalidad, ha de participar, él mismo, en la estructura de la promesa y de su imposibilidad de cumplimiento.

			El comprender sigue siendo una promesa incumplible, siempre por delante y, asincrónicamente, detrás de sí. Con ello, la objeción lógico-formal al «círculo», a saber, que este tomaría como premisa lo que recién puede ser su resultado, caduca porque el todo –justamente el resultado– para la lógica formal es una certeza, en principio, imperativamente inferible; para el comprender, en cambio, sigue siendo un proyecto necesario, pero irredimible. No obstante, el hablar del «círculo», pero de aquel hermenéutico y no del lógico-formal, conserva cierto derecho. Porque el comprender sigue dependiendo de la comprensión del todo y, en un sentido enfático, solamente es comprender cuando no puede ser desmentido por ningún detalle incomprendido. La anticipación [Vorgriff] a su totalidad, la anticipación a sí mismo, es entonces constitutiva para el comprender: consiste esencialmente en ser su propia premisa y, de este modo, en ser aquello –ir en busca de aquello [auf dasjenige auszusein]– que aún no es. «Presuposición», entonces, ya no es la propositio maior de la cual, según las reglas de la lógica de la consecuencia, se dejan derivar proposiciones consecuentes para el comprender, sino que es el comprender mismo estructurado como lo-que-antecede-a-sí-mismo [sich-selbts-Voraus]. No puede sucumbir al reproche de una petitio principii porque, en tanto prolepsis apriorística, es él mismo el principium petitionis principii. 

			Aproximadamente en este sentido, Heidegger ha ensayado una apología del círculo hermenéutico en Sein und Zeit [Ser y tiempo]. Él parte de un concepto de comprensión que no está restringido al comprender de textos, discursos o acciones, y no deja que le prescriban su alcance las convenciones de las ciencias particulares. En el lenguaje óntico se usa a veces (…) la expresión «etwas verstehen», «comprender algo» [en castellano, «entender algo»], en el sentido de «ser capaz de una cosa», de «poder hacer frente a ella», de «saber hacer algo». Lo existencial‐mente «podido» en el comprender no es una cosa, sino el ser en cuanto existir40. Comprender, entonces, significa ser capaz de, y es en tanto existencial, según Heidegger, la más originaria y última determinación ontológica positiva del Dasein41. Como modo primordial e incluso como «el más primordial» del estar-por delante-de-sí-mismo [Sich-selbst-voraus-Sein] y del estar-parado-de-pie-delante-de-sí-mimo [Sich-voraus-Stehens], el comprender, una vez más, es la última determinación positiva del Dasein y, en ello, como Heidegger subraya una y otra vez, en libertad con vistas a sus posibilidades42. Lo que él en su poder‐ser todavía no es, lo es existencialmente43. Y es así, comprendiendo, siempre ya su propio aún-no. Está parado de pie [steht] hacia donde no está parado de pie, por delante de sí mismo y comprende [versteht] de este modo, en su No [Nicht], en cada caso, su sí mismo, en lo otro, en cada caso, su otro; en las posibilidades, en cada caso, las suyas. Ningún Da del Dasein que no sea un delante de [Vor], y ningún delante de [Vor] que no sea propio. El Dasein, por ende, no hace presuposiciones sino en tanto el comprender es el presuponer constitutivo en el cual se refiere únicamente hacia él mismo44. Carente de presuposiciones, él mismo es el cumplimiento [Vollzug] del «presuponer» en el cual se comprende, como premisa y proyecto, en tanto comprender. Pero este movimiento del ser comprender es aprehendido como relación de sí circular, únicamente referida a sí mismo. 

			La terminología del lanzamiento [Wurf], del proyecto [Entwurf] y de la condición de arrojado [Geworfenheit] que Heidegger moviliza en este contexto, aún se mueve en el horizonte del estar-parado y de una –si bien última– condición de estar determinado positivamente. Por más que para el ser del Dasein se reclame una estructura pre-posicional y pre-proposicional, sigue siendo pensado en su ante [Vor] en la medida en que es el suyo, como posición y, en consecuencia, al interior del horizonte de la ontoteseología. Por este motivo, Heidegger no es sino consecuente cuando intenta redefinir la autonomía del Dasein como condición de estar parado de sí [Selbst-ständigkeit], es decir, como permanencia [Ständigkeit] del sí mismo [Selbst] en el sentido del haber ganado emplazamiento [Stand] y en el doble sentido de la perpetua [beständig] firmeza [Standfestigkeit]45. Por lo mismo, es consecuente cuando intenta asegurar la permanencia [Ständigkeit] de la relación de sí del comprender en tanto ser circular del Dasein46. El círculo es la figura fundamental del horizonte de la posicionalidad: ninguna posición que no estuviera parada en el horizonte del movimiento de sí, ningún horizonte que no sea circular, ningún círculo en el cual la posición en el anteceder-se [Sich-vorweg] no se refiera a sí misma y se fusione consigo misma. Por esa razón, Heidegger puede escribir: El carácter extático del futuro originario consiste precisamente en que él clausura el poder‐ser, es decir, que él mismo está clausurado y, en cuanto tal, hace posible el comprender existentivo resuelto de la nihilidad47. Comprender es clausurar, clausurar y cesar del comprender, y, así, finalidad primordial del clausurar. El círculo dibuja la figura ante todas las figuras posibles, la figura primordial, la pre-posición propiamente tal, existencial, en la cual el Dasein en tanto comprender se encuentra consigo mismo en tanto fin del comprender. En él, el «presuponer» en el cual se entreabre [erschliessen] es, a la vez, la conclusión en la cual se fusiona consigo mismo [zusammenschliessen]. 

			El ser circular del Dasein, la estructura ontológica circular48 de un ente, en el cual se trata de su ser mismo y de ser como lo en cada caso suyo, no es, por ende, para Heidegger, un ser derivado y no es un fenómeno que pueda ser reducido más allá de sí; es, más bien, el fenómeno que precede a toda fenomenalidad y se inscribe en cualquier otro fenómeno, incluso en el fenómeno de la fenomenalidad misma. Puesto que circular ya es la posibilidad de que algo siquiera se muestre en tanto algo, ya sea en el modo apofántico, ya sea en el modo hermenéutico del en tanto [Als], porque de esta manera solo puede mostrarse en un Dasein que en ello comprende una de sus posibilidades y, de modo tal, se comprende a sí mismo en su adelantarse [Voraus]. Por ello, Heidegger desprende el decir de un «círculo» del uso restrictivo de parte de las ciencias regionales y lo reclama para la hermenéutica fundamental; por ello, recusa su denuncia mediante la lógica formal que lo destierra en tanto circulus vitiosus de su procedimiento: Sin embargo, ver en este círculo un circulus vitiosus y buscar cómo evitarlo, o por lo menos «sentirlo» como imperfección inevitable, significa mal comprender radicalmente el comprender49. El círculo del comprender no puede ser evitado porque él es expresión de la estructura existencial de prioridad del Dasein mismo50, y su evitación, por consiguiente, sería suicida. – Ahora bien, Heidegger insiste, al mismo tiempo, en que justamente ese mismo «círculo» debe ser evitado si el Dasein ha de ser caracterizado ontológicamente. En la última proposición del § 32 («Verstehen und Auslegung» [«Comprender e interpretación»]) de Sein und Zeit dice, entroncando la formulación de la estructura circular ontológica del Dasein, sin mayores comentarios: Sin embargo, si se tiene en cuenta que el «círculo» cae en el dominio de ser del estar‐ahí (consistencia), deberá evitarse en general caracterizar ontológicamente por medio de este fenómeno a un ente como el Dasein51. El «círculo», por ende, no puede ser evitado y sí debe ser evitado; no es un vitiosum y, no obstante, es uno. Esta contradicción abierta entre lo inevitable mas a ser evitado, entre comprender como acontecer del ser y comprender como aseguramiento del inventario, sugiere la sospecha que el comprender ya es, en tanto auténtico [eigentliches], una resistencia contra el comprender. Sugiere el pensamiento de que el proyecto del análisis hermenéutico-fundamental como un todo es atribulado por un comprender deficitario. E insinúa, al mismo tiempo, la posibilidad de una apertura del horizonte hermenéutico hacia un comprender que no es simplemente comprender de sí mismo y, con ello, no simplemente comprender del ser del Dasein -: la posibilidad de una apertura del comprender hacia algo distinto que un fenómeno, hacia otro ante [Vor] –o hacia algo distinto de un ante [Vor] y, con ello, hacia otra premisa existencial– o a algo distinto de una premisa.

			El problema –y metaproblema– del comprender, del ante o preceder-se [Sich-Voraus], del proyecto, del Dasein en el análisis de Heidegger recién alcanza toda su fuerza explosiva en el locus classicus de la hermenéutica y su pregunta acerca de la premisa del comprender: en el análisis del todo. La comprensión del todo, así decía la formulación de Schleiermacher, ha de estar presupuesto al explicar lo particular. Según la desregionalización hermenéutico-fundamental de esta pregunta, en Heidegger ha de referirse al ser-todo posible del Dasein – y este ser-todo solo puede tener la estructura de un ser hacia el todo, un ser, por lo tanto, a limine hacia el fin y hacia la muerte. Este fin, escribe Heidegger, perteneciente al poder‐ser, es decir, a la existencia, limita y determina la integridad cada vez posible del Dasein52. La pregunta por el ser-todo posible es, tal como la plantea Heidegger, una pregunta por la muerte posible –y, por lo tanto, por la muerte comprendida de la que se es capaz, que se puede– y, entonces, es la pregunta por la pertenencia de la muerte al poder-ser. Heidegger, en apariencia, parece responderla inequívocamente de modo afirmativo en el sentido de la anticipación de la muerte y, por tanto, de la circularidad inquebrantable del comprender, por ejemplo, cuando escribe –y, al hacer esto, destaca la palabra «pertenecer»: El Dasein ya existe siempre precisamente de tal manera que cada vez incluye su no-todavía53. O, cuando constata: Antes bien, así como el Dasein, mientras está siendo, ya es constantemente su no‐todavía, así él es también siempre ya su fin54. Este ya-ser [Schon-sein] del aún-no, este ante-ser [Vor-sein] del Dasein prohíbe interpretar la muerte como un estar-pendiente [Ausstand] y, por consiguiente, como un modo del inventario [Bestand*]55. Porque la muerte nunca es una realidad efectual en el sentido de la objetualidad de algo que está ahí delante [Vorhanden]; siempre una posibilidad venidera del Dasein. Y esta posibilidad en dos sentidos es «distinguida» ante todas las demás posibilidades: es la más extrema y, por ende, la única en la cual el análisis ontológico del poder-ser puede ganar su totalidad, pero en tanto esta posibilidad extrema también es aquella en la cual el ser hacia posibilidades se topa con el fin de toda posibilidad. Con miras a esta «distinción» que antepone una premisa de existencial a todo el análisis del Dasein, la pregunta acerca de la totalidad posible ha de abrirse hacia el horizonte del Dasein y hacia la estructura del comprender y su ante. Y, finalmente la pregunta acerca de la pertenencia del fin al Dasein ha de abrirse hacia una respuesta distinta a una respuesta meramente afirmativa.

			Que la muerte como posibilidad del fin es, a su vez, el fin de la posibilidad del Dasein, es retratado por Heidegger en uno de los entretantos pasajes decisivos y célebres del § 53 de Sein und Zeit del siguiente modo: La máxima proximidad del estar vuelto hacia la muerte en cuanto posibilidad es la máxima lejanía respecto de lo real. Cuanto más desveladamente se comprenda esta posibilidad, tanto más libremente penetrará el comprender en la posibilidad en cuanto posibilidad de la imposibilidad de la existencia en general. La muerte, como posibilidad, no le presenta al Dasein ninguna «cosa por realizar», ni nada que él mismo pudiera ser en cuanto real. La muerte es la posibilidad de la imposibilidad de todo comportamiento hacia…, de todo existir. En el adelantarse hacia esta posibilidad, ella se hace «cada vez mayor, es decir, se revela tal que no admite en absoluto ninguna medida, ningún «más o «menos», sino que significa la posibilidad de la inconmensurable imposibilidad de la existencia56. Que el comprender, según escribe Heidegger, «gana terreno» [vordringt] hacia la posibilidad en tanto aquella de la imposibilidad de la existencia como tal, ahora bien, significa que «gana terreno» y precusa [vorläuft] hacia esta posibilidad, que comprende esta posibilidad, que es capaz de ella y que la puede en tanto la posibilidad del no-poder-hacer [Nicht-Könnens] justamente de este poder-hacer mismo. Dice que comprender en cada caso debe ser comprender del no-comprender, siempre y cuando siquiera sea comprender. Y quiere decir, entonces, que en la medida en que es comprender, siempre también ya comprende justo este comprender como comprender del no-comprender, de manera que comprende esta imposibilidad que es la muerte nunca efectiva. De este modo, se afirma que Dasein aprehende la misma absoluta imposibilidad de la existencia57 aún como una posibilidad –e incluso, según acentúa Heidegger, que la posibilita como tal– y, por consiguiente, que, para sus posibilidades y su comprender, decididamente no hay frontera y medida algunas: siempre muere y es, muriendo de tal modo, infinitamente finito. Comprende incluso su fin y es, comprendiendo de tal modo, él mismo la finitud infinita del comprender. Comprende incluso –y justamente– en su ser hacia la muerte, a sí mismo, conque es él mismo esencialmente en tanto comprender de lo incomprensible por antonomasia. Dasein es la muerte comprendida, podida [gekonnt]58. 

			Con esta posibilidad más extrema y más propia se habría alcanzado, de hecho, ahora el ser-todo posible del Dasein en tanto comprender; se habría ganado la completitud de la situación hermenéutica y se habría cerrado el círculo hermenéutico-fundamental. Si al círculo circundante de las posibilidades –y esto es el círculo circundante del comprender como poder-ser– también le «pertenece» la posibilidad de la imposibilidad, entonces no hay nada más que pueda sustraerse al comprender, oponérsele como algo exterior o afectarlo desde afuera. Si la imposibilidad de la existencia por antonomasia «pertenece», de modo constitutivo, a las posibilidades del Dasein, si Dasein, desde un comienzo, ha medido con pasos el círculo de su poder y comprender, y siempre ya ha podido su propio no-poder, no solamente nunca deja de comprenderse y de comprenderse en tanto comprender, sino que justamente en la posibilitación de su propia imposibilidad va hacia el encuentro del summun de su existencia, hacia sí mismo en tanto capacidad. La muerte, el fin del comprender es comprendido, el fin del poder es podido, el fin de la posibilitación aún es posibilitado – y, por ende, la muerte como posibilidad y facultad del Dasein es el absolutum de su apropiación de sí.

			Pero la fórmula de Heidegger de la posibilidad de la imposibilidad de la existencia tiene otro lado. La muerte, escribe Heidegger, es la posibilidad de la imposibilidad de todo comportamiento hacia…, de todo existir59. Y así ella es también la posibilidad de la imposibilidad, incluso de esta posibilidad misma. Si el ser finito es comportarse hacia el fin del ser, entonces es comportarse hacia la imposibilidad justamente de aquel comportarse. Comprender, dado que significa poder-ser, debe estar estructurado como comprender del no-comprender precisamente de aquel comprender mismo. Solo puede comprenderse en tanto no-comprender posible y, dado que esta posibilidad no le permanece exterior sino que lo determina desde un principio, solamente puede comprenderse a sí mismo mientras que tampoco se comprenda a sí mismo ni se comprenda en tanto comprender. La imposibilitación ha de «pertenecer» a la estructura de la posibilitación misma; no-comprender el comprender más auténtico y primordial. De esto está afectada toda posibilidad del Dasein, entre ellas, no en último término, la posibilidad de la ontología, la fenomenología, la hermenéutica. El postulado La muerte, en la medida en que ella «es», es por esencia cada vez la mía60, caduca, su ser-en-cada-caso-mío [Jemeinigkeit] se sustrae en su ser-en-cada-caso-otro [Jeandersheit]. La muerte, el fin, la frontera más extrema y más propia del Dasein y de sus posibilidades, en tanto incomprendida no puede ser la propia sin ser a la vez un otro inapropiable. Conforme a lo anterior, el comprender mismo debe, donde debería ser lo más primordial, cambiar repentinamente en un comprender distinto e incomprensible. Así, el proyecto de la hermenéutica fundamental del comprender se quiebra justamente en la frontera en la cual debería haber asegurado su totalidad y, de este modo, su propia totalidad. El aún-no del fin nunca «pertenece» como un nunca-jamás al Dasein, y marca, en el faltar de cualquier marcación tangible fenomenológicamente, su no-pertenencia. Ahí, donde el horizonte del comprender es afectado por lo incomprensible, sencillamente ya no hay situación hermenéutica alguna61 que permita un análisis ontológico adecuado. Donde nada más puede ser habido [gehabt], visto [gesehen] o aprehendido [ergriffen]; las tres formas, en las cuales se despliega el interpretar, la presuposición [Vorhabe], la previsión [Vorsicht] y la preconcepción [Vorgriff]62, han de fracasar. El círculo hermenéutico y el horizonte de su ser permanecen abiertos ahí donde el comprender ya no puede aprehender su ante [Vor] como lo propio, donde ya no puede aprehenderlo como su posibilidad ni reencontrarse en este ante [Vor] y desde él retornar sobre sí mismo.

			Cada anticiparse [Vorweg] del comprender –cada comprender como anticiparse-a-sí [Sich-vorweg-sein]– ha de ser un anticiparse hacia su incomprensibilidad. Ningún ante [Vor] que no sea también su imposibilitación y de tal modo desestructure la estructura del Dasein. La premisa del comprender ha de ser premisa también de su imposibilidad y, por lo tanto, dimitida; imposibilitación de cualquier premisa. Ante [Vor] es el prefijo de la expropiación [Enteignung] y la desesencialización [Veruneigentlichung] del comprender. Todo fenómeno es tachado por él como por un movimiento de la afánisis.

			Heidegger no sigue desarrollando este otro lado de su fórmula de la posibilidad de la imposibilidad; en ningún lugar analiza sus implicaciones ni extrae de ello sus consecuencias. La imposibilidad del comprender –del Dasein– sigue siendo para él «perteneciente» al dominio del comprender, sigue siendo la imposibilidad comprendida, podida y, de este modo, un existencial de la apropiación. Lo que él mismo ha insinuado en su descripción del «fenómeno» ser-para-el-fin, podría decirse, ya no es comprendido por él mismo porque es comprendido solo al interior de los parámetros del comprender mismo. No obstante, se insinúa también en su giro de la posibilidad de la imposibilidad desmesurada, la imposibilidad de la apropiación – y con ello la descomposición [Zerfall] del ser-todo, la caída [Sturz] de aquel estar-parado [Stand] que el comprender en su posibilidad más extrema debe poder alcanzar, la apertura hacia un otro que ya no puede ser comprendido según la medida del sí mismo y ya no según aquella del poder-hacer. El comprender desmesurado, hacia el que apunte el giro heideggeriano –el comprender sin estar de pie [Stand] y sin estándar [Standard]–, debería comprender en ausencia de toda medida y, por lo tanto, en ausencia incluso del comprender mismo. Algo –también el comprender– debería ser comprendido siempre tal como si no existiera el comprender mismo. Porque si el comprender ha de comprender algo distinto –y solamente en ese caso siquiera puede llamarse comprender–, entonces, debido a esto otro, debe entregar incluso su premisa mínima, precisamente la de ser comprensión. Esta exigencia hiperbólica o esta esperanza define, indefine todo comprender. Sin ella sería violencia. Lo que entreabre el giro heideggeriano –y que la interpretación de Heidegger vuelve a cerrar–, es la posibilidad de pensar el comprender ya no como apropiación de sí arquiescatológica, ya no como presentificación, presentación o apresentación, sino como otreificación [Veranderung] en cada caso singular y, por consiguiente, otreificación incluso del concepto de comprender, aunque fuera el más «radical». Recién esto sería comprender libre, que incluso se volvería libre del comprender.

			Entonces, el ante [Vor] no «pertenece» al comprender: se desprende de él en el movimiento de su «presuponer» [Voraussetzens]. Ya no más –desde siempre ya no más– un ante [Vor] del asentar [Setzen]; ningún sí mismo puede comprenderse en él, aprehenderse, reconocerse como su otro y retornar sobre sí. Al estar expuesto [ausgesetzt] a este ante [Vor], el comprender rompe el círculo que él mismo traza. «Pertenece» siempre a otro que no le pertenece; a otros a quienes nada puede pertenecer.

			Heidegger no ha desmentido el movimiento del comprender hacia lo otro pero lo ha puesto bajo el signo del ser-uno-mismo y de su posible totalidad. Una de sus frases más importantes, que están dedicadas a este motivo en Sein und Zeit, es: En tanto que posibilidad irrespectiva, la muerte aísla, pero solo para hacer, en su condición de insuperable, que el Dasein pueda comprender, como coestar, el poder‐ser de los otros63. El co(n)-Dasein [Mitdasein] deviene comprensible, afirma esta frase, únicamente en el horizonte de la posibilidad más propia del Dasein mismo, «los otros» únicamente en su poder-ser y, entonces, según la analogía con la última característica positiva del Dasein – sin que la homogeneización de sí mismo y de lo otro siquiera sea advertida, mucho menos discutida64. Si, no obstante, ya la posibilidad del no-poder en tanto determinante del Dasein había debido ser concedida, entonces esta no puede ser menos constitutiva –y deconstitutiva– para el ser-con e incluso ha de ser la apertura de todo acceso a lo otro. Que no sea solo mi muerte la que muero, no solo mi otro al que comprenda, no obstante, significa que el otro, la muerte, no puede ser experienciado según la analogía con un sí mismo. Que no sea simplemente con mi muerte, que ella no «pertenezca» simplemente a mi Dasein, soterra la estructura del con –incluso de mi relación hacia lo otro: siendo con él, ya soy sin el con que me asegura la conmensurabilidad con él. Únicamente en este con-sin-con, en un comprender-sin-comprender lo otro es «comprendido» de tal modo que no es sometido a la medida de mis posibilidades, que yo mismo no devengo víctima de su tiranía, sino que experimento la posibilidad desmesurada de la imposibilidad de nuestra relación. Horizontes solamente pueden ser fusionados si son ejemplares análogos de una y la misma estructura geométrica. Como analogon al sí mismo, el otro siempre es solo comprendido en tanto otro sí mismo, pero no así en su otredad, no desde su diferencia, conque justamente es mal comprendido [missverstehen]. No la «fusión de horizontes», recomendada por una diplomática hermenéutica de la mediación65, sino únicamente el trazo [Zug] del alejamiento apriorístico y de la desapropiación del horizonte permite lo que se llama comprender, lo permite desde su sustracción [Entzug] y libera el acceso –la aporía– hacia lo otro: parahorizontalmente [anhorizontal].

			Que ha de ser libre para siquiera poder ser comprender, significa, no obstante, que el comprender ha de abrir y mantener abierto un espacio que le «pertenece» tan poco a él mismo como a aquel otro, que en este debe poder aparecer en tanto objeto. Comprensible es algo únicamente ahí donde es dejado en libertad por el comprender. Heidegger no describe este movimiento del desnudamiento, liberación y apertura en Sein und Zeit y ya no lo describe en la terminología de comprender y precusar [Vorlaufen], sino que lo hace años después en la terminología del dejar y exponer en Vom Wesen der Wahrheit [De la esencia de la verdad]: Del mismo modo, dejar-ser significa que nos exponemos al ente como tal y que trasponemos a lo abierto todo nuestro comportamiento. El dejar-ser, es decir, la libertad, es en sí mismo exposición en el ente, es el ex-sistente. La esencia de la libertad, vista a la luz de la esencia de la verdad, aparece como ex-posición en tanto que tiene el carácter de ser develado66. Con este exponer(se) en lo abierto en el que recién puede aparecer otro, el comprender abandona su horizonte ontoteseológico; ya no está sometido a una práctica y a una teoría de la posición o del asentarse [Setzung], ya no apunta hacia un estar-parado/-de-pie [Stand], un objeto, un contra-estar-parado/-de-pie [Gegenstand] o una representación, sino hacia una ex-posición [Aus-setzung] de la posición [Setzung], exposición de toda posición posible a lo abierto, inasentado [Ungesetzt] e inasentable [Unsetzbares]. Lo que sea que en este abierto aún aparezca como objeto de representaciones y comunicaciones, ha de ser afectado por este abierto y, por consiguiente, no puede, como Heidegger insiste, aparecer simplemente en cuanto tal. Como el ex-poner [Aus-setzen], esta «premisa» inimaginable [unvordenklich] del comprender, que entreabre todo acto de comunicación y del comprender, ya no puede ser pensado de acuerdo a la lógica del asentarse [Setzung] y del ser comprendido en tanto posición. Asimismo, el pre de esta «premisa» ya no puede ser pensado simplemente como un pre «perteneciente» a la posición y al comprender, como un pre reconducible a él, sino solamente como uno que ya no «pertenece». Con el comprender también está pre-supuestado [vor-ausgesetzt] su pre [Vor].

			Hasta los positivistas obstinados no podrán desmentir que el discernimiento de la estructura paradojal –esta des(es)tructura– del comprender no pudo prosperar solo en el suelo de la ontología fundamental. El curioso entrelazamiento de posibilidad e imposibilidad del comprender también se encuentra en el más vehemente de sus críticos, Adorno, y en él se encuentra formulado de modo más desocultado, categórico y agresivo que en las engorrosas [umständlich] aporías fenomenológicas de Heidegger. En su «Versuch, das Endspiel zu verstehen» [«Ensayo de comprender el juego final»], Adorno escribe sobre la obra de Beckett: Comprenderlo no puede significar otra cosa que comprender su incomprensibilidad, reconstruir concretamente el contexto de sentido del hecho de que no posee alguno67. Sobre la Position des Dichtens [Posición del poetizar] de Rudolf Borchardt dice: él estaba cornered, como dice en la lengua que él amaba: su obra no tenía salidas, era aporética. El hecho que diseñe la propia imposibilidad es el sello de autenticidad de su Modernidad68. En su «Rede über Lyrik und Gesellschaft» [«Discurso acerca de lírica y sociedad»], Adorno habla de un destello repentino, en el cual lo posible sobrevuela su propia imposibilidad69, y escribe: el ansia quimérica de la lengua por lo imposible deviene expresión del ansia erótica insaciable del sujeto, que se libera de sí en el otro de sí mismo70. El ansia por otro ha de llamarse ansia por un imposible, porque aspira a atravesar las formas categoriales de la subjetividad que dominan aún la experiencia del otro y lo desfiguran en una réplica del sí mismo: el otro ha de ser el imposible más allá de todas las posibilidades del sujeto, el otro distinto [andere andere], si el yo ha de poder deshacerse y liberarse de sí mismo en él. La lengua que se vuelve hacia este otro ya no puede ser conforme con los códigos comunicacionales de una sociedad estructurada egológicamente; ella misma ha de ser incomprensible –y en su incomprensibilidad ha de dejar relampaguear súbitamente en justo aquello, según escribe Adorno, que ya en ella misma, bajo condiciones de su imposibilidad, es distinto.

			Sobre los textos de la Modernidad Adorno escribe: La estridente luz de lo incomprensible, que semejantes formaciones tornan hacia el lector, es acusada por la comprensibilidad habitual de insípida, establecida con el tiempo, cosificada – de preartística71. Así dice en un ensayo titulado «Voraussetzungen» [«Presuposiciones»]. En el mismo ensayo, enseguida se desmiente de modo lo suficientemente enérgico, tanto la restricción del principio de incomprensibilidad a la Modernidad o al ámbito del arte, así como se desmiente un concepto meramente estético del comprender; esto para ilustrar que la descomposición de la comprensibilidad no es concebida por Adorno como un concepto regional o históricamente delimitado. Pues escribe: En el arte –y, quisiera pensar, no solo en él– la historia posee una fuerza retroactiva. La crisis de la comprensibilidad (…) arrastra con ella también las obras más antiguas72. Se trata de algo en principio incomprensible, que es desgarrado por la crisis de la comprensibilidad en la Modernidad y, por lo tanto, una aporía, una desmentida de sí misma por parte de la racionalidad y del curso de la historia, lo que quebranta todas las fronteras entre épocas, instituciones y géneros, entre teorías y prácticas, actos conscientes e inconscientes. En la medida en que lo posible sobrevuela la propia imposibilidad, da testimonio de una lengua que ya no obedece a las distinciones de la subjetividad y de un comprender que salta delas categorías de la racionalidad racional hacia una distinta, que no sería «irracional» sino que sería la liberación de la ratio, una ratio cambiada. Este resultado de lo imposible es lo único, al fin, que importa: no solamente porque entreabre algo distinto al comprender conforme a lo conceptual y social, sino, en primer lugar, porque recién en su espacio de juego [Spielraum] se vuelve susceptible ser experimentado qué es y qué siquiera pueden ser, a fin de cuentas, el comprender, la lengua y la sociedad. Más precisamente: qué y el hecho de que quizá puedan ser.

			En su discurso «Der Meridian» [«El Meridiano»], Paul Celan ha dicho de los caminos del poema y de la lengua que estos son caminos de una voz hacia un tú que percibe, caminos criaturales, esbozos del Dasein, quizá un enviarse a sí mismo con anticipación hacia uno mismo, en busca de uno mismo73. Esta puesta en fila de parte de Celan podría comprenderse como caminos hacia un tú así como hacia uno mismo, hacia otro y hacia el yo, es decir, hacia el otro en tanto un yo o hacia el yo en tanto otro –y caminos, finalmente, que están en búsqueda de sí mismos. Para ellos no existe la certeza de que son caminos; se mueven en la modalidad del quizá e incluso de la suspensión de todas las modalidades –esbozos de Dasein quizá, dice Celan. No hay certeza alguna para ellos, ni siquiera la certeza de que se pueda partir del arte como un pre-donado [Vorgegebenen] e incondicionalmente presuponiente [Vorausetzendem]74. Solamente hay certeza de esto: El poema quiere (ir) hacia otro, necesita esto otro, necesita alguien al frente. Lo va a ver [aufsuchen], se compromete [zusprechen] con él75. Sin embargo, ni esto otro ni el camino: el arte o la lengua que puedan conducir hacia él, le son predonados o presupuestos al poema. Un poema sin presuposiciones –inclusive sin la presuposición de que es un poema– es un enviarse a sí mismo con antelación hacia uno mismo, pero un sí mismo inasegurable, solamente virtual, una prolepsis hacia lo otro. ¿Quizá, escribe Celan, aquí, con el yo – con el yo liberado aquí y liberado y extrañado de tal modo, – quizá aquí se llega a liberar otro? – Quizá el poema a partir de ahí sea él mismo76. No desde sí, entonces, sino recién desde este otro, lo no-dado [Nichtgegeben] y no-presupuestado [Nichtvorausgesetzten] del otro liberado sin las seguridades metodológicas de la razón y, por lo tanto, quizá liberado, el poema es –y nuevamente quizá– el poema es él mismo. Su lengua se dice desde otro quizá, posiblemente, pero inasegurablemente otro posible y, por lo tanto, no puede hablar de otro modo que no sea meramente quizá.

			Con el camino de la lengua y del poema, Celan también ha descrito el camino del comprender. No se encamina [geht aus] tanto hacia lo otro, sino más bien parte [ausgehen] de él. Celan no desmiente la «oscuridad» –uno aquí bien puede autorizarse a comprender la incomprensibilidad– que le es reprochada a la poesía, sino que la explica como la oscuridad asignada a la poesía en aras de un encuentro desde una –quizá autoesbozada– lejanía y extrañeza77. Si el poema es apóstrofe de un otro, entonces ha de serlo de tal modo que le sea comprensible a este otro según la medida de su ser-otro; no obstante, dado que esta medida es incierta, el poema solamente puede esperar comprensibilidad desde su extrañeza de comprensión. El poema es incomprensible en aras de un comprender otro. En su oscuridad, el ser-otro de su destinatario ya co-habla –el apostrofado es el que apostrofa –: en una lengua distinta a la lengua de la comunicación cómoda, en una lengua que nunca es lengua ya común, que nunca ya es lengua siquiera y, por cuanto, nunca puede tener certeza de su comprensibilidad. El poema solo puede escribirse desde algo distinto al poema; el comprender –quizá, si es que adviene hacia él– únicamente puede escribirse desde un incomprensible.

			En su discurso, Celan llamó al camino que él mismo recorrió este camino imposible, este camino de lo imposible78. Como puede suponerse, este camino fue imposible como también lo son los caminos de la lengua, debido a que lo en ellos insinuado [Angesprochene] y mediante el ser nombrado en cierto modo devino el tú, también [lleva consigo] su ser-otro en este camino79. El camino de aquello que, en cierto modo, se llama un tú, y de aquello que, en cierto modo, debería no menos llamarse un yo, conduce, y por ello es un camino imposible y de lo imposible, hacia lo libre [Freie]: Cuando hablamos así con las cosas, dice Celan, siempre también estamos en la pregunta por su desde y hacia dónde: en una pregunta «que-permanece-abierta», «no-concluyente», que apunta hacia lo abierto y vacío y el aire libre, – estamos afuera, lejos80. Afuera, lejos, con una pregunta que apunta hacia lo abierto, no en un lugar definible según parámetros temporales y espaciales, no en un topos retórico donado o presupuestado, sino en un no-lugar [Un-Ort] a ser proyectado [zu entwerfendem], un no-lugar [Un-Ort] de la u-topía81. El camino de la lengua va hacia un ser-otro de lo devenido en cierto modo u otro y de este modo, va hacia lo abierto, lo inocupable [Unbesetzbare] por métodos y tópicas, lo imposible –hacia el ser-otro de la lengua, y es, por ende, quizá, ya el camino hacia otra lengua. Es el camino del comprender hacia lo que carece de lugar, lo inasegurable, hacia el ser-otro del comprender –otro que el ser de la posición– y es, por lo tanto, una vez más, quizá, ya otro del comprender. 

			De este movimiento que carece de lugares y figuras, carente de arte, libre de arte82, este movimiento de lengua y comprender, Celan ha extraído una consecuencia respecto de sus textos que no es válida solamente para sus textos ni se aplica solamente a textos. En su diálogo del 26 de diciembre de 1966, partiendo del poema Sprachgitter [Reja del lenguaje], ha insistido en que su lector solo puede comprenderlo «detraídamente» [entfernt]: él no puede aprehenderme, siempre solo coge los barrotes de la reja entre nosotros83. La formulación empleada por Celan «comprender detraído» pertenece, ella misma, a los «barrotes de reja» que ocasionan esta distancia y se oponen [widersetzen] al asimiento [Zugriff] del concepto unificador. Es legible de múltiples modos. «Comprender detraído» puede significar que este comprender es un comprender desde la lejanía, pero que no atraviesa esta lejanía dejándola tras de sí y al final logra aprehender la lengua del otro, sino que trae esta lejanía consigo y la deja ser medio del comprender. Por otro lado, «comprender detraído» puede significar que aquello que es comprendido, por muy cerca que esté, siempre permanecerá siendo algo alejado –incluso en tanto comprendido sigue siendo inaccesible [Unnahbar]. Luego, el «comprender desalejado» puede significar que el comprender mismo se aleja, que es desplazado, removido o deportado desde su posición anterior, cercana a un texto o a una palabra –también a la palabra «comprender». «Comprender detraído», lo único posible, es su desalejamiento hacia lo otro; desalejamiento es su única cercanía hacia él, hacia otro comprender y hacia algo otro que comprender.

			Celan, el 26 de marzo 1969, escribió acerca de la poesía: La poésie ne s’impose plus, elle s’expose [La poesía ya no se impone, se expone]84.

			De tal modo es el comprender. Se expone [setzt sich aus].

			




			
				
					1 Aristóteles, Metaphysik, p. 982b 12. 

				

				
					2 G. W. F. Hegel. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke in zwanzig Bänden, tomo 12, ed. Moldenhauser/Michel (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1970), p. 288 [Trad. José María Quintana. Filosofía de la historia (Madrid: Zeus, 1970), pp. 257-258].

				

				
					3 L.c., p. 288 [Filosofía de la historia, op. cit., p. 258].

				

				
					4
				 L.c., p. 289 [Filosofía de la historia, op. cit., pp. 258-259. Traducción levemente modificada].

				

				
					5 L.c., pp. 289-290 [Filosofía de la historia, op. cit., p. 259. Traducción levemente modificada]. En este mismo sentido, véanse otros lugares en el mismo contexto: También las sacerdotisas deificas, por su parte, en estado inconsciente e irracional, en el delirio del entusiasmo (manía), proferían sonidos ininteligibles, y solo el mantis les confería un significado determinado [bestimmte Bedeutung] (l.c., p. 290 [Filosofía de la historia, op. cit., p. 259]). Y: La manteía absolutamente hablando es poesía: no un fantasear arbitrario, sino una fantasía que acuña [hineinlegt] lo espiritual en la naturaleza y es sapiencia llena de sentido [sinnvolles Wissen] (p. 291, [Filosofía de la historia, op. cit., p. 260]). Por consiguiente, interpretar [Auslegen], sea como sea que se mire, es un acuñar o depositar en [Hineinlegen]. Sigue los mecanismos de la proyección que Goethe irónicamente recomendó en las Zahmen Xenien II: Al interpretar o extender [Auslegen] sed despabilados y vivaces,/ si no lo interpretáis [legt aus], entonces poned algo debajo [legt unter] [Goethes Werke. Hamburger Ausgabe, tomo 1, ed. Erich Trunz (Hamburgo: Christian Wegner, 1964), p. 329].

					La escasa comprensión de la singularidad histórica de la mántis griega de parte de la representación hegeliana es ilustrada por el comentario que Jean-Luc Nancy dedicó a su primera discusión filosófica en el Ion de Platón, en: Le partage des voix (París: Galilée, 1982).

				

				
					6 L.c., p. 288 [Filosofía de la historia, op. cit., p. 258].

				

				
					7 L.c., p. 289 [Filosofía de la historia, op. cit., p. 258].

				

				
					8 L.c., p. 290 [Filosofía de la historia, op. cit., p. 259].

				

				
					9 Así en mi investigación pleroma – zu Genesis und Struktur einer dialektischen Hermeneutik bei Hegel, en: G. W. F. Hegel – «Der Geist des Christentums», Schriften 1796-1800 (Berlín: Ullstein, 1978), pp. 7-333. Ahí no se habla de premisas, pero sí de la estructura del pre [Vor] especulativo y de la misa dialéctica. Ahí también la propuesta de hablar de diaporía en vez de aporía – de una carencia de camino en el traspaso.







OEBPS/Images/title.jpg
Werner Hamacher

Comprender detraido

Estudios acerca de filosofia y literatura,
de Kant a Celan

Traduccién de
Niklas Bornhauser Neuber

ediciones / metales pesados





OEBPS/Images/portada-comprender.jpg





