

[image: ]




 


[image: ]






		

		ÍNDICE


			

					CAPA


					FOLHA DE ROSTO


					INTRODUÇÃO


					Milagre?


					PRIMEIRA PARTE – SÃO FRANCISCO, PADRE PIO, NATUZZA EVOLO


					São Francisco de Assis


					Padre Pio de Pietrelcina


					Natuzza Evolo


					SEGUNDA PARTE – TEXTOS


					BIBLIOGRAFIA


					COLEÇÃO


					FICHA CATALOGRÁFICA


			


		


  

    Landmarks


    

      	

        Cover

      


      	

        Title Page

      


      	

        Table of Contents

      


      	

        Introduction

      


      	

        Chapter

      


      	

        Chapter

      


      	

        Chapter

      


      	

        Chapter

      


      	

        Chapter

      


      	

        Chapter

      


      	

        Chapter

      


      	

        Bibliography

      


      	

        Body Matter

      


      	

        Copyright Page

      


      	

        Footnotes

      


    


  




             


		


		

			Introdução


			[image: ]


		




             


		

			Milagre?


			Quando ouvimos a palavra “milagre”, nosso pensamento corre instintivamente para intervenções sobrenaturais que nos tragam benefícios. Vem-nos à mente, em primeiro lugar, a cura: assim ocorre nos Evangelhos, nos quais Jesus é um curador que gera muito falatório e suscita esperança em multidões de doentes; assim também ocorre nos Atos dos Apóstolos; ou em muitos episódios da história da Igreja e na vida dos santos; ou em Lourdes e em outros lugares de peregrinação e de culto.


			Considerados sob esse ponto de vista, os estigmas parecem introduzir uma nota dissonante: aqui não se fala da alegria trazida pela cura, e, portanto, da libertação, mas de uma perda, embora parcial, da saúde, do bem-estar e até mesmo da paz. 


			É possível que um “milagre” faça “mal”?


			Ficamos perturbados, perplexos: o crente sente-se questionado e teme perder o sentido da bondade, da mansidão e da ternura do Pai misericordioso sobre quem Jesus nos ensinou e testemunhou; o não crente sente-se autorizado a rejeitar o fenômeno justamente por sua forma e suas evidentes consequências.


			Mas do que estamos falando?


			Não consideremos o fenômeno tomando primeiramente os testemunhos de santos, pastores e teólogos. Os estigmas, de fato, são também fenômenos históricos e culturais: estão representados em muitas obras de arte; incrementam a devoção pelos personagens que os receberam e os tornam figuras de referência para milhares de fiéis e objeto de curiosidade por parte da literatura, do cinema e do mundo da informação; foram analisados por médicos e psicólogos. É por isso que procuramos uma definição essencial desse milagre no vocabulário Treccani:


			Estigmas [do latim stigmata; do grego stígma]. Em grego, o termo indicava a marca impressa a ferro no gado como sinal de propriedade ou mesmo em escravos fugitivos, muitas vezes como punição [...]. No vocabulário eclesiástico posterior, indica as chagas no corpo de Cristo como consequência da crucificação (nas mãos, nos pés e no lado), em torno das quais, a partir da Idade Média, desenvolveu-se culto particular. Daí o termo é usado na mística católica para designar o fenômeno da reprodução – temporária ou permanente, completa ou parcial – das chagas de Cristo (ou de outras consequências da paixão: feridas da flagelação ou da coroa de espinhos etc.) no corpo de alguns santos.


			Temos a confirmação: trata-se de sofrimento. As feridas, as chagas e as dores de Cristo, descritas nos Evangelhos, “reproduzem-se” no corpo de alguns homens ou mulheres. Esses indivíduos não são considerados “santos” pela Igreja devido aos estigmas, mas estes, de certo modo, “completam” e “confirmam” o vínculo dessas pessoas com Jesus e sua paixão.


			Instrumento de libertação – portanto, de cura e salvação


			


			Para a fé cristã, entretanto, a paixão e morte de Jesus conduzem à ressurreição e, portanto, à salvação da humanidade, à sua “libertação” do medo da morte e do pecado.


			Assim, o tema da “cura” nesse milagre não está apenas presente, mais é central: se não fosse pelo fato de serem o instrumento de libertação da humanidade de todo temor e dor, a lembrança, a devoção e (até mesmo) a participação nas chagas de Cristo não passariam de uma exibição de heroísmo autodestrutivo, de ódio ao corpo, de força de espírito vazia em si mesma.


			Das próprias chagas de Cristo, ao contrário, origina-se – para o crente – toda a esperança para a humanidade.


			Assim, na Bíblia, ensina o profeta Isaías (53,3-5):


			Desprezado e rejeitado pelos homens, homem do sofrimento e experimentado na dor; como indivíduo de quem a gente esconde o rosto, ele era desprezado e nem tomamos conhecimento dele. Na verdade, são nossas doenças que ele carregou, são nossas dores que ele levou em suas costas. E nós achávamos que ele era um homem castigado, um homem ferido por Deus e humilhado. Mas ele estava sendo transpassado por causa de nossas transgressões, esmagado por nossos pecados. Caiu sobre ele o castigo que nos deixaria em paz, e por suas feridas é que nos veio a cura.


			E essa profecia, que se refere ao “Servo de Javé”, que realizará a obra de salvação desejada pelo Senhor, completa-se – recordemos – com uma visão de glória, decorrente justamente da confiança do Servo em Deus, mesmo na dor inocente (Is 53,11-12):


			


			Pelas amarguras suportadas, ele verá a luz e ficará saciado. Pelo seu conhecimento, meu servo justo devolverá a muitos a verdadeira justiça, pois carregou o pecado deles. Por isso, eu lhe darei sua parte nas multidões, e com os poderosos repartirá o despojo, pois ele se entregou à morte e foi contado entre os pecadores, carregou os pecados de muitos e intercedeu pelos transgressores.


			No Salmo 22,17, o orante lamenta-se por ser perseguido e diz: “Como leões me ferem as mãos e as pernas”; ainda em Isaías (1,6), encontramos um cântico que revisita a ruína de Jerusalém, que abandonou seu Deus e parece, por isso, sofrer uma punição (que, no entanto, é “purificadora”): “Da sola dos pés até o alto da cabeça, nada está sadio: contusões, ferimentos, chagas vivas, não espremidas nem atadas, nem aliviadas com pomada”; o profeta Zacarias anuncia qual será a última oportunidade de salvação para todos os culpados (12,10): “Quanto àquele que transpassaram, chorarão por ele como se chora pelo filho único”.


			Todas essas palavras estavam bem presentes na memória e na meditação de Jesus nos Evangelhos: traços que indicam seu caminho para a cruz e, ao mesmo tempo, lhe conferem sentido, ou seja, significado e valor positivos.


			O “milagre” dessas chagas, em Cristo e nos seus, se olharmos bem, é justamente essa “transformação” da dor – que por si só negaria qualquer perspectiva e afastaria o homem de Deus – em uma oportunidade. Mais ainda: na oportunidade de salvar toda a humanidade.


			Pois é nessa dor evidente que Deus, em Jesus Cristo, vai se colocar onde todos os homens, de um modo ou de outro, acabam por passar. Essas chagas são tão “indispensáveis” para garantir a salvação, que o Ressuscitado ainda as traz em seu corpo “glorioso”, que entra “a portas fechadas” na sala onde estão os apóstolos, mas é reconhecível como “Ele mesmo” apenas graças a essas feridas.


			É célebre, a esse respeito, a “exigência” do discípulo Tomé, que estava ausente e depois presente em duas aparições sucessivas do Ressuscitado:


			Mas Tomé, chamado Gêmeo, que era um dos Doze, não estava com eles quando veio Jesus. Os outros discípulos então lhe disseram: “Nós vimos o Senhor”. Tomé, porém, lhes disse: “Se eu não vir a marca dos pregos nas mãos dele, se eu não colocar meu dedo na marca dos pregos, e se não colocar minha mão no lado ferido, eu não acreditarei”. Depois de oito dias, os discípulos de Jesus estavam reunidos de novo; dessa vez, Tomé estava com eles. Estando trancadas as portas, chegou Jesus. Colocou-se no meio deles e disse: “A paz esteja com vocês”. Então disse a Tomé: “Estenda seu dedo até aqui e veja minhas mãos. Estenda sua mão e coloque-a em meu lado. Não seja incrédulo, mas tenha fé”. Tomé respondeu-lhe dizendo: “Meu Senhor e meu Deus!” (Jo 20,24-28).


			A “marca dos pregos” e o “lado ferido” são a “identidade” do Cristo Salvador. De algum modo, o cristão será também verdadeiramente “reconhecível” (e crível) apenas pelas feridas que ele suporta por amor a Deus e aos homens: amando mesmo quando não é reconhecido ou agradecido, e até quando é perseguido.


			Uma condição que acompanha a história da santidade cristã


			O primeiro cristão a nos falar, com grande discrição, dos “estigmas” é São Paulo. Em Gálatas 6,17, ele declara: “De agora em diante, ninguém mais me crie dificuldades. Porque trago no meu corpo as marcas de Jesus”.


			E essa sua declaração parece “confirmar” uma vida inteira disposta à dor e à humilhação, para testemunhar sua confiança em Cristo em todas as situações da vida (2Cor 6,3-10; 11,23-30):


			Não damos a ninguém motivo de escândalo, para que nosso ministério não seja desacreditado. Pelo contrário, em tudo nos recomendamos como ministros de Deus: na grande perseverança, nas tribulações, nas necessidades, nas angústias, nos açoites, nas prisões, nos tumultos, nas fadigas, nas vigílias, nos jejuns, na sinceridade, no conhecimento, na paciência, na bondade, por um espírito de santidade; no amor sem fingimento, na palavra da verdade e no poder de Deus; com as armas da justiça à direita e à esquerda, com a glória e o desprezo, com a boa e a má fama; como enganadores, porém verdadeiros; como desconhecidos, mas bem conhecidos; como agonizantes, e eis que vivemos; como punidos, mas não postos à morte; como tristes, porém sempre alegres; como pobres, mas enriquecendo a muitos; como nada tendo, e tudo possuindo.


			[...]


			São ministros de Cristo? Como insensato eu digo: muito mais eu. Muito mais pelas fadigas, muito mais pelas prisões, infinitamente mais pelos açoites e pelos frequentes perigos de morte. Dos judeus recebi cinco vezes os quarenta golpes menos um. Fui flagelado três vezes. Fui apedrejado uma vez. Naufraguei três vezes. Passei um dia e uma noite em alto-mar. Quantas viagens com perigos em rios, perigos de ladrões, perigos por parte de compatriotas meus, perigos por parte das nações, perigos na cidade, perigos no deserto, perigos no mar, perigos por estar entre falsos irmãos! Com fadigas e duros trabalhos, quantas noites sem dormir, com fome e sede! Quantos jejuns, com frio e sem roupa! E, além de tudo, minha preocupação cotidiana, o cuidado que tenho por todas as igrejas! Quem fraqueja, sem que eu também me sinta fraquejar? Quem tropeça, sem que eu também me sinta arder? Se é preciso orgulhar-se, é de minha fraqueza que me orgulharei.


			Além de uma “total disponibilidade” do apóstolo Paulo, bem resumida em três frases célebres:


			É o próprio Espírito que se une ao nosso espírito para testemunhar que somos filhos de Deus. E, se somos filhos, somos também herdeiros: herdeiros de Deus e coerdeiros de Cristo, uma vez que sofremos com ele, para também com ele sermos glorificados (Rm 8,16-17).


			Agora, eu me alegro de sofrer por vocês, e completo em minha carne o que falta nas tribulações de Cristo em favor do seu corpo, que é a Igreja (Cl 1,24).


			Estou crucificado com Cristo. E já não sou eu que vivo; é Cristo que vive em mim (Gl 2,19-20).


			Paulo une seus próprios sofrimentos aos de Cristo, suas feridas (também físicas) às dele. Dessa forma, ele anuncia que a vida cristã – que é uma vida de amor incondicional – tem seus “estigmas”, as “marcas de pertencimento” que a tornam reconhecível, nos sofrimentos que se está disposto a suportar por amor.1


			Esse “projeto de vida” encontra nos estigmas de Paulo (ou seja, na verdadeira e própria “reprodução” das feridas de Cristo na cruz em seu corpo) sua confirmação definitiva.


			Depois de São Paulo, o “dom” dos estigmas não é mais anunciado nem cantado por testemunhas de grande relevância e credibilidade.


			Entretanto, diante do espetáculo de um mundo que parece esquecer o caminho do sacrifício de si mesmo pelo bem do próximo, surge novamente um “sinal” de especial participação na paixão de Cristo: a partir de São Francisco (tema do primeiro capítulo deste livro), não são poucos os nomes daqueles que mostram aos irmãos (nunca com ostentação) essa “condição”, tanto homens como mulheres. E cada um vive essa experiência de modo muito pessoal: há quem tenha “recebido” no corpo as feridas dos cravos da crucificação por muitos anos ou por períodos curtos e repetidos; há quem tenha sofrido apenas as feridas da flagelação; há quem, como Santa Rita de Cássia, tenha “pedido” para padecer apenas a ferida de um dos espinhos da coroa de Cristo; há quem tenha sentido as dores sem apresentar sinais visíveis no corpo…


			Por motivos de espaço e também de exemplificação, abordaremos apenas três casos: São Francisco, São Pio de Pietrelcina e Natuzza Evolo.


			Segundo o prudente juízo da Igreja (ao qual retornaremos), uma lista, mesmo que breve, das pessoas envolvidas nesse fenômeno deveria incluir os seguintes nomes:2


			


			

					São Francisco de Assis (1181-1226);


					Santa Catarina de Siena (1347-1380);


					Santa Rita de Cássia (1381-1457);


					Santa Teresa de Ávila (1515-1582);


					Santa Catarina de Ricci (1522-1590);


					Santa Maria Madalena de Pazzi (1566-1607);


					São Carlos de Sezze (1613-1670);


					Santa Verônica Giuliani (1660-1727);


					Beata Ana Catarina Emmerich (1774-1824);


					Santa Margarida Bays (1815-1879);


					Beata Ana Rosa Gattorno (1831-1900);


					Santa Gemma Galgani (1878-1903);


					São Pio de Pietrelcina (1887-1968);


					Beata Elena Aiello (1895-1961);


					Teresa Neumann (1898-1962);


					Santa Faustina Kowalska (1905-1938);


					Marthe Robin (1902-1981);


					Natuzza Evolo (1924-2009).


			


			Como se pode facilmente constatar, a história da Igreja, do segundo milênio até os nossos dias, parece ser acompanhada por esse “sinal”: uma das maneiras escolhidas pela graça divina para sustentar o caminho dos fiéis em cada época.


		

OEBPS/font/AcuminConcept-Cond.otf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-Semibold.otf


OEBPS/font/CormorantInfant-Regular.ttf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-LightItalic.otf


OEBPS/image/rosto.jpg
Luca Crippa

OS ESTIGMAS

Sinais da paixdo de Jesus

PAULUS





OEBPS/font/CormorantInfant-MediumItalic.ttf


OEBPS/font/RoughLove-Regular.otf


OEBPS/image/CRUZ.png





OEBPS/font/AdelleSansCnd-Italic.otf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-SemiboldItalic.otf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-Bold.otf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-Light.otf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-Regular.otf


OEBPS/font/CormorantInfant-Bold.ttf


OEBPS/font/CormorantInfant-Medium.ttf


OEBPS/image/capa.jpg
Sinais da paixao de Jesus

Lucca Crippa

PAULUS





