
        
            
                
            
        

    
	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	                             H521
                                Henry, Matthew (1662-1714)
                            João – Matthew Henry 

	                            Traduzido e adaptado por Silvio Dutra
                            Rio de Janeiro, 2024.
                            674 pg, 21,0 x 29,7 cm
                            1. Teologia. 2. Vida cristã. I. Título
                                                                               CDD 230

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	


João 1

	O escopo e o objetivo deste capítulo é confirmar nossa fé em Cristo como o eterno Filho de Deus e o verdadeiro Messias e Salvador do mundo, para que possamos recebê-lo e confiar nele, como nosso Profeta, Sacerdote, e Rei, e ser governados, ensinados e salvos por ele. Para isso, temos aqui, 

	I. Um testemunho dado a ele pelo próprio escritor inspirado, estabelecendo de maneira justa, no início, o que ele projetou em todo o seu livro para ser a prova (versículos 1-5; 10-14; 16-18). 

	II. O testemunho de João Batista a respeito dele (vers 6-9,15); mas mais completa e particularmente, vers 19-37. 

	III. Sua própria manifestação de si mesmo para André e Pedro (vers 38-42), para Filipe e Natanael, vers 43-51.

	A Divindade de Cristo.

	“1 No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus.

	2 Ele estava no princípio com Deus.

	3 Todas as coisas foram feitas por intermédio dele, e, sem ele, nada do que foi feito se fez.

	4 A vida estava nele e a vida era a luz dos homens.

	5 A luz resplandece nas trevas, e as trevas não prevaleceram contra ela.”

	Agostinho diz (de Civitate Dei, lib. 10, cap. 29) que seu amigo Simplício lhe disse ter ouvido um filósofo platônico dizer que esses primeiros versos do evangelho de João eram dignos de serem escritos em letras de ouro. O erudito Francis Junius, no relato que faz de sua própria vida, conta como em sua juventude foi infectado com noções frouxas na religião e, pela graça de Deus, foi maravilhosamente recuperado ao ler acidentalmente esses versículos em uma Bíblia que seu pai tinha intencionalmente colocado em seu caminho. Ele diz que observou tal divindade no argumento, tal autoridade e majestade no estilo, que sua carne tremeu, e ele ficou impressionado com tanto espanto que durante um dia inteiro mal sabia onde estava ou o que fazia; e daí ele data o início de sua conversão. Vamos indagar o que há nessas linhas fortes. O evangelista aqui estabelece a grande verdade que ele deve provar, que Jesus Cristo é Deus, sendo um com o Pai. Observe,

	I. De quem ele fala - A Palavra - ho logos, no original grego. Este é um idioma peculiar aos escritos de João. Veja 1 João 1.1; 5. 7; Ap 19. 13. No entanto, alguns pensam que Cristo é o significado da Palavra em Atos 20; 32; Hb 4; 12; Lucas 1. 2. A paráfrase de Chaldee frequentemente chama o Messias de Memra - a Palavra de Jeová, e fala de muitas coisas no Antigo Testamento, ditas como feitas pelo Senhor, como feitas por aquela Palavra do Senhor. Mesmo os judeus comuns foram ensinados que a Palavra de Deus era o mesmo com Deus. O evangelista, no final de seu discurso (v. 18), nos diz claramente por que ele chama Cristo de a Palavra - porque ele é o Filho unigênito, que está no seio do Pai e o declarou. A palavra é dupla: logos endiathetos - palavra concebida; e logos prophorikos - palavra proferida. Os logos ho eso e ho exo, ratio e oratio - inteligência e expressão. 

	1. Existe a palavra concebida, isto é, pensamento, que é o primeiro e único produto imediato e concepção da alma (todas as operações das quais são realizadas pelo pensamento), e é um com a alma. E assim a segunda pessoa na Trindade é apropriadamente chamada de Palavra; pois ele é o primogênito do Pai, aquela eterna e essencial Sabedoria que o Senhor possuía, como a alma possui seu pensamento, no início de seu caminho, Prov 8. 22. Não há nada de que tenhamos mais certeza do que pensamos, mas nada sobre o qual estejamos mais no escuro do que como pensamos; quem pode declarar a geração do pensamento na alma? Certamente, então, as gerações e nascimentos da mente eterna podem muito bem ser considerados grandes mistérios da divindade, cujo fundo não podemos sondar, embora adoremos a profundidade. 

	2. Existe a palavra proferida, e esta é a fala, a principal e mais natural indicação da mente. E assim Cristo é a Palavra, pois por ele Deus nos falou nestes últimos dias (Hb 1. 2), e nos instruiu a ouvi-lo, Mt 17. 5. Ele nos deu a conhecer a mente de Deus, como a palavra ou fala de um homem revela seus pensamentos, tanto quanto lhe agrada, e nada mais. Cristo é chamado aquele orador maravilhoso (ver notas em Dan 8. 13), o orador de coisas ocultas e estranhas. Ele é a Palavra que fala de Deus para nós, e a Deus por nós. João Batista era a voz, mas Cristo a Palavra: sendo a Palavra, ele é a Verdade, o Amém, a Testemunha fiel da mente de Deus.

	II. O que ele diz dele é o suficiente para provar, sem sombra de dúvida, que ele é Deus. Ele afirma,

	1. Sua existência no princípio: No princípio era o Verbo. Isso indica sua existência, não apenas antes de sua encarnação, mas antes de todos os tempos. O início dos tempos, em que todas as criaturas foram produzidas e trazidas à existência, encontrou este Verbo eterno no ser. O mundo existia desde o princípio, mas o Verbo estava no princípio. A eternidade geralmente é expressa por ser antes da fundação do mundo. A eternidade de Deus é assim descrita (Sl 90. 2), antes que as montanhas fossem produzidas. Então Prov 8. 23. A Palavra existiu antes que o mundo tivesse um começo. Aquele que era no princípio nunca começou e, portanto, sempre foi, achronos - sem começo de tempo. Então Nonnus.

	2. Sua coexistência com o Pai: O Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus. Que ninguém diga que, quando os convidamos a Cristo, os afastamos de Deus, pois Cristo está com Deus e é Deus; é repetido no v. 2: o mesmo em que cremos e pregamos, estava no princípio com Deus, isto é, ele estava assim desde a eternidade. No princípio o mundo era de Deus, como foi criado por ele; mas a Palavra estava com Deus, como sempre com ele. A Palavra estava com Deus, 

	(1.) Em relação à essência e substância; pois a Palavra era Deus: uma pessoa ou substância distinta, pois ele estava com Deus; e ainda o mesmo em substância, pois ele era Deus, Heb 1. 3. 

	(2.) Em relação à complacência e felicidade. Havia uma glória e felicidade que Cristo tinha com Deus antes que o mundo existisse (cap. 17. 5), o Filho infinitamente feliz no gozo do seio de seu Pai, e não menos o deleite do Pai, o Filho de seu amor, Prov 8:30. 

	(3.) Em relação ao conselho e desígnio. O mistério da redenção do homem por esta Palavra encarnada foi escondido em Deus antes de todos os mundos, Ef 3. 9. Aquele que se comprometeu a levar-nos a Deus (1 Ped 3. 18) era ele mesmo desde a eternidade com Deus; de modo que este grande assunto da reconciliação do homem com Deus foi combinado entre o Pai e o Filho desde a eternidade, e eles se entendem perfeitamente bem nisso, Zc 6:13; Mateus 11. 27. Ele estava com ele como alguém criado com ele para este serviço, Prov 8. 30. Ele estava com Deus e, portanto, é dito que veio do Pai.

	3. Sua agência em fazer o mundo, v. 3. Isto está aqui, 

	(1.) Expressamente afirmado: Todas as coisas foram feitas por ele. Ele estava com Deus, não apenas para conhecer os conselhos divinos desde a eternidade, mas para ser ativo nas operações divinas no início dos tempos. Então eu estava com ele, Prov 8. 30. Deus fez o mundo por uma palavra (Sl 33. 6) e Cristo era a Palavra. Por ele, não como um instrumento subordinado, mas como um agente coordenado, Deus fez o mundo (Heb 1. 2), não como o trabalhador corta com seu machado, mas como o corpo vê com o olho. 

	(2.) O contrário é negado: sem ele nada do que foi feito se fez, desde o anjo mais elevado até o menor verme. Deus Pai nada fez sem ele nessa obra. Agora, 

	[1] Isso prova que ele é Deus; porque quem edificou todas as coisas é Deus, Heb 3. 4. O Deus de Israel muitas vezes provou ser Deus com isso, que ele fez todas as coisas: Isa 40. 12, 28; 41. 4; e veja Jer 10. 11, 12. 

	[2] Isso prova a excelência da religião cristã, que o autor e fundador dela é o mesmo que foi o autor e fundador do mundo. Quão excelente deve ser aquela constituição que deriva sua instituição daquele que é a fonte de toda excelência! Quando adoramos a Cristo, adoramos aquele a quem os patriarcas honraram como o Criador do mundo e de quem dependem todas as criaturas. 

	[3] Isso mostra quão bem qualificado ele era para a obra de nossa redenção e salvação. A ajuda foi colocada sobre alguém que era realmente poderoso; pois foi posto sobre aquele que fez todas as coisas; e ele é apontado como o autor de nossa bem-aventurança, aquele que foi o autor de nosso ser.

	4. O original da vida e da luz que está nele: Nele estava a vida, v. 4. Isso prova ainda mais que ele é Deus e de todas as maneiras qualificado para seu empreendimento; pois, 

	(1.) Ele tem vida em si mesmo; não apenas o Deus verdadeiro, mas o Deus vivo. Deus é vida; ele jura por si mesmo quando diz: Como eu vivo. 

	(2.) Todas as criaturas vivas têm sua vida nele; não apenas toda a matéria da criação foi feita por ele, mas também toda a vida que está na criação é derivada dele e sustentada por ele. Foi a Palavra de Deus que produziu as criaturas móveis que tinham vida, Gen 1. 20; Atos 17. 25. Ele é aquela Palavra pela qual o homem vive mais do que pelo pão, Mt 4. 4. 

	(3.) Criaturas razoáveis têm sua luz dele; aquela vida que é a luz dos homens vem dele. A vida no homem é algo maior e mais nobre do que nas outras criaturas; é racional, e não meramente animal. Quando o homem se tornou uma alma vivente, sua vida era pura, suas capacidades o distinguiam e o dignificavam acima dos animais que perecem. O espírito de um homem é a vela do Senhor, e foi a Palavra eterna que acendeu esta vela. A luz da razão, assim como a vida dos sentidos, deriva dele e depende dele. Isso prova que ele está apto a empreender nossa salvação; pois vida e luz, vida espiritual e eterna e luz, são as duas grandes coisas das quais o homem caído, que jaz tanto sob o poder da morte e das trevas, precisa. De quem podemos esperar melhor a luz da revelação divina do que daquele que nos deu a luz da razão humana? E se, quando Deus nos deu a vida natural, essa vida estava em seu Filho, quão prontamente deveríamos receber o registro do evangelho, que ele nos deu a vida eterna, e que a vida também está em seu Filho!

	5. A manifestação dele aos filhos dos homens. Pode-se objetar: Se este Verbo eterno foi tudo assim na criação do mundo, de onde é que ele tem sido tão pouco notado e considerado? A isso ele responde (v. 5): A luz brilha, mas as trevas não a compreendem. Observe,

	(1.) A descoberta da Palavra eterna para o mundo caducado, mesmo antes de ele se manifestar na carne: A luz brilha nas trevas. A luz é auto-evidente e se fará conhecida; esta luz, de onde vem a luz dos homens, brilhou e brilha. 

	[1] A Palavra eterna, como Deus, brilha na escuridão da consciência natural. Embora os homens pela queda tenham se tornado trevas, ainda assim o que pode ser conhecido por Deus é manifestado neles; veja Romanos 1. 19, 20. A luz da natureza é essa luz brilhando na escuridão. Algo do poder da Palavra divina, tanto como criador quanto como ordenador, toda a humanidade tem um senso inato de; se não fosse por isso, a terra seria um inferno, um lugar de total escuridão; bendito seja Deus, ainda não é assim. 

	[2] O Verbo eterno, como Mediador, brilhou na escuridão dos tipos e figuras do Antigo Testamento, e as profecias e promessas que eram do Messias desde o princípio. Aquele que ordenou que a luz deste mundo brilhasse nas trevas foi por muito tempo uma luz brilhando nas trevas; havia um véu sobre esta luz, 2 Coríntios 3. 13.

	(2.) A incapacidade do mundo degenerado em receber esta descoberta: a escuridão não a compreendeu; a maioria dos homens recebeu a graça de Deus nessas descobertas em vão. 

	[1] O mundo da humanidade não compreendeu a luz natural que estava em seus entendimentos, mas tornou-se vã em suas imaginações a respeito do Deus eterno e da Palavra eterna, Romanos 1. 21, 28. As trevas do erro e do pecado dominaram e eclipsaram completamente essa luz. Deus falou uma vez, sim duas vezes, mas o homem não percebeu, Jó 33. 14. 

	[2] Os judeus, que tinham a luz do Antigo Testamento, ainda não compreendiam Cristo nele. Como havia um véu sobre o rosto de Moisés, também havia sobre o coração do povo. Na escuridão dos tipos e sombras a luz brilhou; mas como a escuridão de seus entendimentos que eles não podiam ver. Portanto, era necessário que Cristo viesse, tanto para retificar os erros do mundo gentio quanto para melhorar as verdades da igreja judaica.

	O Testemunho de João Batista; A Encarnação de Cristo.

	“6 Houve um homem enviado por Deus cujo nome era João.

	7 Este veio como testemunha para que testificasse a respeito da luz, a fim de todos virem a crer por intermédio dele.

	8 Ele não era a luz, mas veio para que testificasse da luz,

	9 a saber, a verdadeira luz, que, vinda ao mundo, ilumina a todo homem.

	10 O Verbo estava no mundo, o mundo foi feito por intermédio dele, mas o mundo não o conheceu.

	11 Veio para o que era seu, e os seus não o receberam.

	12 Mas, a todos quantos o receberam, deu-lhes o poder de serem feitos filhos de Deus, a saber, aos que creem no seu nome;

	13 os quais não nasceram do sangue, nem da vontade da carne, nem da vontade do homem, mas de Deus.

	14 E o Verbo se fez carne e habitou entre nós, cheio de graça e de verdade, e vimos a sua glória, glória como do unigênito do Pai.”

	O evangelista planeja trazer João Batista dando um testemunho honroso de Jesus Cristo. Agora, nestes versículos, antes que ele faça isso,

	I. Ele nos dá algum relato do testemunho que está prestes a produzir. Seu nome era João, que significa gracioso; sua conversa era austera, mas ele não era menos gracioso. Agora,

	1. Somos informados aqui a respeito dele, em geral, que ele era um homem enviado por Deus. O evangelista havia dito a respeito de Jesus Cristo que ele estava com Deus e que ele era Deus; mas aqui em relação a João que ele era um homem, um mero homem. Deus tem o prazer de falar conosco por meio de homens como nós. João era um grande homem, mas era um homem, um filho do homem; ele foi enviado por Deus, ele era o mensageiro de Deus, então ele é chamado, Mal 3 1. Deus deu a ele tanto sua missão quanto sua mensagem, tanto suas credenciais quanto suas instruções. João Batista não realizou nenhum milagre, nem descobrimos que ele teve visões e revelações; mas o rigor e a pureza de sua vida e doutrina, e a tendência direta de ambos para reformar o mundo e reviver os interesses do reino de Deus entre os homens, eram indicações claras de que ele foi enviado por Deus.

	2. Aqui somos informados sobre qual era seu ofício e negócios (v. 7): O mesmo veio para ser uma testemunha, uma testemunha ocular, uma testemunha importante. Ele veio como martírio - para um testemunho. As instituições legais foram por muito tempo um testemunho de Deus na igreja judaica. Por eles, a religião revelada foi mantida; portanto, lemos sobre o tabernáculo do testemunho, a arca do testemunho, a lei e o testemunho: mas agora a revelação divina deve ser transformada em outro canal; agora o testemunho de Cristo é o testemunho de Deus, 1 Coríntios 1. 6; 2. 1. Entre os gentios, Deus de fato não se deixou sem testemunho (Atos 14. 17), mas o Redentor não teve testemunhos entre eles. Houve um profundo silêncio a respeito dele, até que João Batista veio para dar testemunho dele. Agora observe, 

	(1.) A questão de seu testemunho: Ele veio para dar testemunho da luz. A luz é uma coisa que testemunha por si mesma e carrega consigo sua própria evidência; mas para aqueles que fecham os olhos contra a luz, é necessário que haja aqueles que a testemunhem. A luz de Cristo não precisa do testemunho do homem, mas as trevas do mundo sim. João era como o vigia noturno que percorre a cidade, proclamando a aproximação da luz da manhã para aqueles que fecharam os olhos e não estão dispostos a observá-la; ou como aquele vigia que foi posto para dizer aos que lhe perguntavam o que da noite viria pela manhã,e, se você quiser perguntar, pergunte, Is 21. 11, 12. Ele foi enviado por Deus para dizer ao mundo que o tão esperado Messias havia chegado, que deveria ser uma luz para iluminar os gentios e a glória de seu povo Israel; e proclamar aquela dispensação em mãos que traria vida e imortalidade à luz. 

	(2.) O desígnio de seu testemunho: Para que todos os homens por meio dele cressem; não nele, mas em Cristo, cujo caminho ele foi enviado para preparar. Ele ensinou os homens a olhar através dele e passar por ele para Cristo; através da doutrina do arrependimento do pecado para a da fé em Cristo. Ele preparou os homens para a recepção e entretenimento de Cristo e seu evangelho, despertando-os para a visão e o senso do pecado; e que, com os olhos assim abertos, eles possam estar prontos para admitir aqueles raios de luz divina que, na pessoa e na doutrina do Messias, estavam agora prontos para brilhar em seus rostos. Se eles apenas recebessem esse testemunho do homem, logo descobririam que o testemunho de Deus era maior, 1 João 5. 9. Ver cap. 10. 41. Observe, foi planejado que todos os homens por meio dele pudessem acreditar, excluindo ninguém das influências boas e benéficas de seu ministério que não se excluíssem, como fizeram multidões, que rejeitaram o conselho de Deus contra si mesmas e, assim, receberam a graça de Deus. em vão.

	3. Aqui somos advertidos a não confundir com a luz aquele que veio apenas para dar testemunho disso (v. 8): Ele não era aquela luz que era esperada e prometida, mas apenas foi enviado para dar testemunho daquele grande e governante luz. Ele era uma estrela, como aquela que guiou os magos a Cristo, uma estrela da manhã; mas ele não era o Sol; não o Noivo, mas um amigo do Noivo; não o príncipe, mas seu arauto. Houve aqueles que descansaram no batismo de João, e não olharam mais longe, como aqueles Efésios, Atos 19. 3. Para corrigir esse erro, o evangelista aqui, quando fala muito honrosamente dele, ainda mostra que ele deve dar lugar a Cristo. Ele foi grande como o profeta do Altíssimo, mas não o próprio Altíssimo. Observe que devemos tomar cuidado com a supervalorização dos ministros, bem como com a subestimação deles; eles não são nossos senhores, nem têm domínio sobre nossa fé, mas ministros por quem cremos, mordomos da casa de nosso Senhor. Não devemos nos entregar por uma fé implícita à conduta deles, pois eles não são essa luz; mas devemos atender e receber seu testemunho; pois eles são enviados para dar testemunho dessa luz; então vamos estimá-los, e não de outra forma. Se João tivesse fingido ser aquela luz, ele não teria sido uma testemunha fiel dessa luz. Os que usurpam a honra de Cristo perdem a honra de serem servos de Cristo; ainda assim, João foi muito útil como testemunha da luz, embora ele não fosse essa luz. Podem ser de grande utilidade para nós aqueles que ainda brilham com uma luz emprestada.

	II. Antes de continuar com o testemunho de João, ele volta para nos dar um relato adicional desse Jesus de quem João prestou testemunho. Tendo mostrado no início do capítulo as glórias de sua Divindade, ele aqui vem mostrar as graças de sua encarnação e seus favores ao homem como Mediador.

	1. Cristo era a verdadeira Luz (v. 9); não como se João Batista fosse uma luz falsa, mas, em comparação com Cristo, ele era uma luz muito pequena. Cristo é a grande luz que merece ser chamada assim. Outras luzes são apenas figurativa e equivocadamente chamadas assim: Cristo é a verdadeira luz. A fonte de todo conhecimento e de todo conforto deve ser a verdadeira luz. Ele é a verdadeira luz, para prova de que não nos referimos às emanações de sua glória no mundo invisível (os raios com os quais ele ilumina isso), mas aos raios de sua luz que são lançados para baixo e com os quais este nosso mundo escuro é iluminado. Mas como Cristo ilumina todo homem que vem ao mundo? 

	(1.) Por seu poder criador, ele ilumina todo homem com a luz da razão; aquela vida que é a luz dos homens é dele; todas as descobertas e direções da razão, todo o conforto que ela nos dá e toda a beleza que ela coloca sobre nós vêm de Cristo. 

	(2.) Pela publicação de seu evangelho a todas as nações, ele efetivamente ilumina todo homem. João Batista era uma luz, mas iluminou apenas Jerusalém e a Judeia, e a região ao redor do Jordão, como uma vela que ilumina uma sala; mas Cristo é a verdadeira luz, pois ele é uma luz para iluminar os gentios. Seu evangelho eterno deve ser pregado a toda nação e língua,Ap 14. 6. Como o sol que ilumina todo homem que abre os olhos e recebe sua luz (Sl 19. 6), ao qual a pregação do evangelho é comparada. Veja Romanos 10. 18. A revelação divina não deve agora ser confinada, como antes, a um povo, mas ser difundida a todas as pessoas, Mateus 5. 15. 

	(3.) Pela operação de seu Espírito e graça, ele ilumina todos aqueles que são iluminados para a salvação; e aqueles que não são iluminados por ele perecem nas trevas. Diz-se que a luz do conhecimento da glória de Deus está na face de Jesus Cristo, e é comparada com aquela luz que no princípio foi ordenada a brilhar nas trevas e que ilumina todo homem que vem ao mundo. Qualquer que seja a luz que qualquer homem tenha, ele deve a Cristo por ela, seja ela natural ou sobrenatural.

	2. Cristo estava no mundo, v. 10. Ele estava no mundo, como o Verbo essencial, antes de sua encarnação, sustentando todas as coisas; mas isso fala de seu estar no mundo quando ele assumiu nossa natureza sobre ele e habitou entre nós; ver cap. 16. 28. Eu vim ao mundo. O Filho do Altíssimo esteve aqui neste mundo inferior; aquela luz neste mundo escuro; aquela coisa sagrada neste mundo pecaminoso e poluído. Ele deixou um mundo de bem-aventurança e glória, e estava aqui neste mundo melancólico e miserável. Ele se comprometeu a reconciliar o mundo com Deus e, portanto, estava no mundo, para tratar sobre isso e resolver esse assunto; para satisfazer a justiça de Deus para o mundo e descobrir o favor de Deus para o mundo. Ele estava no mundo, mas não era dele, e fala com ar de triunfo quando pode dizer: Agora não estou mais nele, cap. 17. 11. A maior honra que já foi dada a este mundo, que é uma parte tão mesquinha e insignificante do universo, foi que o Filho de Deus esteve uma vez no mundo; e, assim como deve comprometer nossas afeições com as coisas acima de que Cristo está, também deve nos reconciliar com nossa morada atual neste mundo que uma vez que Cristo esteve aqui. ele estava no mundo por algum tempo, mas é falado como uma coisa passada; e assim será dito de nós em breve: Estávamos no mundo. Oh, quando não estivermos mais aqui, possamos estar onde Cristo está! Agora observe aqui, 

	(1.) Que razão Cristo tinha para esperar as boas-vindas mais afetuosas e respeitosas possíveis neste mundo; pois o mundo foi feito por ele. Portanto, ele veio para salvar um mundo perdido porque era um mundo que ele mesmo criou. Por que ele não deveria se preocupar em reviver a luz que foi de sua própria autoria, em restaurar uma vida de sua própria infusão e em renovar a imagem que originalmente foi de sua própria impressão? O mundo foi feito por ele e, portanto, deveria homenageá-lo. 

	(2.) Que entretenimento frio ele encontrou, não obstante: o mundo não o conhecia. O grande Criador, Governante e Redentor do mundo estava nele, e poucos ou nenhum dos habitantes do mundo estava ciente disso. O boi conhece seu dono, mas o mundo mais bruto não. Eles não o possuíam, não o receberam bem, porque não o conheciam; e eles não o conheceram porque ele não se deu a conhecer da maneira que esperavam - em glória e majestade externas. Seu reino não veio com observação, porque seria um reino de provação. Quando ele vier como Juiz, o mundo o conhecerá.

	3. Ele veio para o que era seu (v. 11); não apenas para o mundo, que era dele, mas para o povo de Israel, que era peculiarmente dele acima de todas as pessoas; deles ele veio, entre eles ele viveu, e para eles ele foi enviado primeiro. Os judeus eram nessa época um povo humilde e desprezível; a coroa caiu de suas cabeças; todavia, em memória da antiga aliança, por mais ruins que fossem e por mais pobres que fossem, Cristo não se envergonhou de considerá-los como seus. Ta idia - suas próprias coisas; não tous idious - suas próprias pessoas, como os verdadeiros crentes são chamados, cap. 13. 1. Os judeus eram dele, como a casa de um homem, e terras e bens são dele, que ele usa e possui; mas os crentes são dele como a esposa de um homem e os filhos são seus, que ele ama e desfruta. Ele veio para os seus, para procurá-los e salvá-los, porque eles eram seus. Ele foi enviado às ovelhas perdidas da casa de Israel, pois era a ele que pertenciam as ovelhas. Agora observe,

	(1.) Que a generalidade o rejeitou: os seus não o receberam. Ele tinha motivos para esperar que aqueles que eram seus lhe dessem as boas-vindas, considerando quão grandes eram as obrigações que eles tinham para com ele e quão justas eram as oportunidades que eles tinham de conhecê-lo. Eles tinham os oráculos de Deus, que lhes diziam de antemão quando e onde esperá-lo, e de que tribo e família ele deveria surgir. Ele mesmo veio entre eles, apresentado com sinais e maravilhas, e ele mesmo o maior; e, portanto, não é dito deles, como foi do mundo (v. 10), que eles não o conheceram; mas os seus, embora não pudessem deixar de conhecê-lo, ainda assim não o receberam; não receberam sua doutrina, não o receberam como o Messias, mas se fortaleceram contra ele. Os principais sacerdotes, que eram de uma maneira particular dele (pois os levitas eram a tribo de Deus), eram líderes nesse desprezo colocado sobre ele. Agora, isso era muito injusto, porque eles eram dele e, portanto, ele poderia impor o respeito deles; e foi muito cruel e ingrato, porque ele veio até eles, para procurá-los e salvá-los, e assim cortejar o respeito deles. Observe que muitos que professam ser de Cristo, ainda assim não o recebem, porque não se separam de seus pecados, nem querem que ele reine sobre eles.

	(2.) Que ainda havia um remanescente que o possuía e era fiel a ele. Embora os seus não o recebessem, ainda assim houve quem o recebesse (v. 12): Mas todos quantos o receberam. Embora Israel não estivesse reunido, Cristo era glorioso. Embora o corpo daquela nação persistisse e perecesse na incredulidade, muitos deles foram levados a se submeter a Cristo, e muitos outros que não eram daquele redil. Observe aqui,

	[1] A descrição e propriedade do verdadeiro cristão; e isto é, que ele recebe a Cristo e crê em seu nome; o último explica o primeiro. Observe, em primeiro lugar, ser um cristão de fato é crer no nome de Cristo; é concordar com a descoberta do evangelho e consentir com a proposta do evangelho a respeito dele. Seu nome é a Palavra de Deus; o Rei dos reis, o Senhor justiça nossa; Jesus o Salvador. Agora, acreditar em seu nome é reconhecer que ele é o que esses grandes nomes indicam que ele é e concordar nele, para que ele seja assim para nós. 

	Em segundo lugar, crer no nome de Cristo é recebê-lo como um presente de Deus. Devemos receber sua doutrina como verdadeira e boa; receba sua lei como justa e santa; receba suas ofertas como gentis e vantajosas; e devemos receber a imagem de sua graça e as impressões de seu amor como o princípio governante de nossas afeições e ações.

	[2] A dignidade e o privilégio do verdadeiro cristão são duplos:

	Primeiro, o privilégio da adoção, que os inclui no número dos filhos de Deus: a eles deu o poder de se tornarem filhos de Deus. Até agora, a adoção pertencia apenas aos judeus (Israel é meu filho, meu primogênito); mas agora, pela fé em Cristo, os gentios são filhos de Deus, Gal 3. 26. Eles têm poder, exousian - autoridade; pois nenhum homem toma este poder para si mesmo, exceto aquele que é autorizado pela carta do evangelho. Para eles, ele deu um direito; a eles deu ele essa preeminência. Este poder tem todos os santos. Observe, 

	1. É o privilégio indescritível de todos os bons cristãos, que eles se tornem filhos de Deus. Eles eram por natureza filhos da ira, filhos deste mundo. Se eles são filhos de Deus, eles se tornam assim, são feitos Fiunt, non nascuntur Christiani - As pessoas não nascem cristãs, mas se tornam cristãs. - Tertuliano. Veja que tipo de amor é esse, 1 João 3. 1. Deus os chama de filhos, eles o chamam de Pai, e têm direito a todos os privilégios de filhos, os do seu caminho e os do seu lar. 

	2. O privilégio da adoção é inteiramente devido a Jesus Cristo; ele deu este poder aos que creem em seu nome. Deus é seu Pai e, portanto, nosso; e é em virtude de nosso casamento com ele e união com ele que nos relacionamos com Deus como Pai. Foi em Cristo que fomos predestinados à adoção; dele recebemos o caráter e o Espírito de adoção, e ele é o primogênito entre muitos irmãos. O Filho de Deus tornou-se um Filho do homem, para que os filhos e filhas dos homens pudessem se tornar filhos e filhas do Deus Todo-Poderoso.

	Em segundo lugar, o privilégio da regeneração (v. 13): Que nasceram. Observe que todos os filhos de Deus nascem de novo; todos os que são adotados são regenerados. Esta mudança real acompanha cada vez mais aquela relativa. Onde quer que Deus confira a dignidade de filhos, ele cria a natureza e a disposição das filhos. Os homens não podem fazer isso quando adotam. Agora aqui temos um relato do original deste novo nascimento. 

	1. Negativamente. 

	(1.) Não é propagado por geração natural de nossos pais. Não é de sangue, nem da vontade da carne, nem de semente corruptível, 1 Pedro 1. 23. O homem é chamado carne e sangue, porque daí ele tem sua origem: mas não nos tornamos filhos de Deus como nos tornamos filhos de nossos pais naturais. Observe que a graça não corre no sangue, como acontece com a corrupção. O homem poluído gerou um filho à sua semelhança (Gn 5. 3); mas o homem santificado e renovado não gera um filho nessa semelhança. Os judeus se gloriavam muito em sua linhagem e no sangue nobre que corria em suas veias: Somos a semente de Abraão; e, portanto, a eles pertencia a adoção porque nasceram desse sangue; mas essa adoção do Novo Testamento não se baseia em nenhuma relação natural. 

	(2.) Não é produzido pelo poder natural de nossa própria vontade. Como não é do sangue, nem da vontade da carne, também não é da vontade do homem, que trabalha sob uma impotência moral de se determinar ao que é bom; de modo que os princípios da vida divina não são de nossa própria plantação, é a graça de Deus que nos torna dispostos a ser dele. Nem as leis ou escritos humanos podem prevalecer para santificar e regenerar uma alma; se pudessem, o novo nascimento seria pela vontade do homem. Mas, 

	2. Positivamente: é de Deus. Este novo nascimento é devido à palavra de Deus como o meio (1 Ped 1.23), e ao Espírito de Deus como o grande e único autor. Os verdadeiros crentes são nascidos de Deus, 1 João 3. 9; 5. 1. E isso é necessário para sua adoção; pois não podemos esperar o amor de Deus se não tivermos algo de sua semelhança, nem reivindicar os privilégios de adoção se não estivermos sob o poder da regeneração.

	4. A Palavra se fez carne, v. 14. Isso expressa a encarnação de Cristo mais claramente do que antes. Por sua presença divina ele sempre esteve no mundo, e por seus profetas ele veio ao seu próprio. Mas agora que chegou a plenitude dos tempos, ele foi enviado de outra maneira, nascido de uma mulher (Gl 4. 4); Deus manifestado na carne, segundo a fé e a esperança do santo Jó; No entanto, verei Deus em minha carne, Jó 19. 26. Observe aqui,

	(1.) A natureza humana de Cristo com a qual ele foi velado; e isso expressa duas maneiras.

	[1] A palavra se fez carne. Visto que os filhos, que hão de ser filhos de Deus, participaram da carne e do sangue, também ele participou das mesmas coisas, Heb 2. 14. Os socinianos concordam que Cristo é Deus e homem, mas dizem que ele era homem e se tornou um Deus, como Moisés (Êxodo 7:1), diretamente contrário a João aqui, que diz: Theos en – Ele era Deus, mas sarxegeneto - Ele se fez carne. Comparar v. 1 com isso. Isso sugere não apenas que ele era real e verdadeiramente homem, mas que se sujeitou às misérias e calamidades da natureza humana. Ele se fez carne, a parte mais vil do homem. A carne mostra o homem fraco, e ele foi crucificado pela fraqueza, 2 Coríntios 13. 4. A carne indica o homem mortal e moribundo (Sl 78. 39), e Cristo foi morto na carne 1 Pe 3. 18. Não, a carne revela o homem maculado pelo pecado (Gn 6.3), e Cristo, embora fosse perfeitamente santo e inofensivo, ainda apareceu na semelhança da carne pecaminosa. (Rom 8. 3), e foi feito pecado por nós, 2 Cor 5. 21. Quando Adão pecou, Deus lhe disse: Tu és pó; não apenas porque foi feito do pó, mas porque pelo pecado ele foi afundado no pó. Sua queda, somatoun ten psychon, transformou-o como se fosse um corpo, tornou-o terrestre; portanto aquele que foi feito maldição por nós se fez carne, e condenou o pecado na carne, Romanos 8. 3. Admire-se com isso, que o Verbo eterno se fez carne, quando a carne recebeu um nome tão ruim; que aquele que fez todas as coisas deveria ele próprio se tornar carne, uma das coisas mais mesquinhas, e se submeter àquilo de que estava mais distante. A voz que introduziu o evangelho clamou: Toda a carne é erva (Isaías 40. 6), para tornar o amor do Redentor ainda mais maravilhoso, que, para nos redimir e nos salvar, se fez carne e secou como a erva; mas a Palavra do Senhor, que se fez carne, permanece para sempre; quando se fez carne, não deixou de ser a Palavra de Deus.

	[2] Ele habitou entre nós, aqui neste mundo inferior. Tendo assumido a natureza do homem, ele se colocou no lugar e na condição de outros homens. A Palavra poderia ter se feito carne e habitado entre os anjos; mas, tendo tomado um corpo do mesmo molde que o nosso, nele ele veio e residiu no mesmo mundo conosco. Ele habitou entre nós, nós vermes da terra, nós que ele não precisava, nós que ele não conseguiu nada, nós que éramos corruptos e depravados, e revoltados contra Deus. O Senhor Deus veio e habitou mesmo entre os rebeldes, Sl 68. 18. Aquele que havia habitado entre os anjos, aqueles seres nobres e excelentes, veio e habitou entre nós que somos uma geração de víboras, nós pecadores, o que foi pior para ele do que o inchaço de Davi em Meseque e Quedar, ou a habitação de Ezequiel entre escorpiões, ou a habitação da igreja de Pérgamo onde está o trono de Satanás. Quando olhamos para o mundo superior, o mundo dos espíritos, quão humilde e desprezível parece esta carne, este corpo, que carregamos conosco, e este mundo em que nossa sorte é lançada, e quão difícil é para uma mente contemplativa se reconciliar com eles! Mas que o Verbo eterno se fez carne, foi vestido com um corpo como nós e habitou neste mundo como nós, isso colocou uma honra sobre ambos e deve nos tornar dispostos a permanecer na carne enquanto Deus tem qualquer trabalho para nós fazermos; pois Cristo habitou neste mundo inferior, por pior que seja, até terminar o que tinha que fazer aqui, cap. 17. 4. Ele habitou entre os judeus, para que se cumprisse a Escritura: Habitará nas tendas de Sem, Gn 9. 27. E veja Zc 2. 10. Embora os judeus fossem indelicados com ele, ele continuou a habitar entre eles; embora (como alguns dos escritores antigos nos dizem) ele foi convidado para um tratamento melhor por Abgarus, rei de Edessa, mas ele não se mudou para nenhuma outra nação. Ele habitou entre nós. Ele estava no mundo, não como um viajante que permanece, mas por uma noite, mas ele habitou entre nós, fez uma longa residência, a palavra original é observável, eskenosen en hemin - ele habitou entre nós, ele habitou como em um tabernáculo, que sugere, primeiro, que ele morou aqui em circunstâncias muito más, como pastores que habitam em tendas. Ele não habitou entre nós como em um palácio, mas como em uma tenda; pois ele não tinha onde reclinar a cabeça e estava sempre em movimento. 

	Em segundo lugar, que seu estado aqui era um estado militar. Os soldados moram em tendas; há muito ele havia proclamado guerra com a semente da serpente, e agora ele entra em campo pessoalmente, estabelece seu estandarte e arma sua tenda para prosseguir nesta guerra. 

	Em terceiro lugar, que sua permanência entre nós não deveria ser perpétua. Ele morava aqui como em uma tenda, não como em casa. Os patriarcas, habitando em tabernáculos, confessaram que eram estrangeiros e peregrinos na terra, e buscavam uma pátria melhor, assim como Cristo, deixando-nos um exemplo, Hb 13:13, 14. 

	Em quarto lugar, como antigamente Deus habitava no tabernáculo de Moisés, pela shequiná entre os querubins, agora ele habita na natureza humana de Cristo; essa é agora a verdadeira shequiná, o símbolo da presença peculiar de Deus. E devemos fazer todos os nossos discursos a Deus por meio de Cristo, e dele receber oráculos divinos.

	(2.) Os raios de sua glória divina que dispararam através deste véu de carne: Vimos sua glória, a glória como do unigênito do Pai, cheio de graça e verdade. O sol ainda é a fonte de luz, embora eclipsado ou nublado; então Cristo ainda era o brilho da glória de seu Pai, mesmo quando habitava entre nós neste mundo inferior. E quão levemente os judeus pensavam dele, havia aqueles que viam através do véu. Observe,

	[1] Quem foram as testemunhas desta glória: nós, seus discípulos e seguidores, que conversamos mais livremente e familiarmente com ele; nós entre os quais ele habitou. Outros homens revelam suas fraquezas para aqueles que estão mais familiarizados com eles, mas não foi assim com Cristo; aqueles que eram mais íntimos dele viram a maior parte de sua glória. Como acontecia com sua doutrina, os discípulos conheciam os mistérios dela, enquanto outros a tinham sob o véu de parábolas; assim foi com sua pessoa, eles viram a glória de sua divindade, enquanto outros viram apenas o véu de sua natureza humana. Ele se manifestou a eles, e não ao mundo. Essas testemunhas eram um número competente, doze delas, todo um júri de testemunhas; homens de simplicidade e integridade, e longe de qualquer coisa de design ou intriga.

	[2] Que evidência eles tinham disso: Nós vimos. Eles não tinham sua evidência por testemunho, em segunda mão, mas eram eles próprios testemunhas oculares daquelas provas nas quais construíam seu testemunho de que ele era o Filho do Deus vivo: nós o vimos. A palavra significa uma visão fixa e permanente, que lhes deu a oportunidade de fazer suas observações. O próprio apóstolo explica isto: O que vos declaramos da Palavra da vida é o que vimos com os nossos olhos, e o que contemplamos, 1 João 1. 1.

	[3] O que era a glória: A glória do unigênito do Pai. A glória do Verbo feito carne foi uma glória que se tornou o Filho unigênito de Deus, e não poderia ser a glória de nenhum outro. Observe que, em primeiro lugar, Jesus Cristo é o unigênito do Pai. Os crentes são filhos de Deus pelo favor especial da adoção e pela graça especial da regeneração. Eles são, em certo sentido, homoiousioi - de natureza semelhante (2 Ped 1.4), e têm a imagem de suas perfeições; mas Cristo é homousios - da mesma natureza,e é a imagem expressa de sua pessoa, e o Filho de Deus por uma geração eterna. Os anjos são filhos de Deus, mas ele nunca disse a nenhum deles: Hoje te gerei, Hb 1. 5. 

	Em segundo lugar, Ele foi evidentemente declarado o unigênito do Pai, por aquilo que foi visto em sua glória quando habitou entre nós. Embora ele estivesse na forma de servo, em relação às circunstâncias externas, ainda assim, em relação às graças, sua forma era como a do quarto na fornalha ardente, como o Filho de Deus. Sua glória divina apareceu na santidade e na celestialidade de sua doutrina; em seus milagres, que extorquiram de muitos esse reconhecimento, de que ele era o Filho de Deus; apareceu na pureza, bondade e beneficência de toda a sua conduta. A bondade de Deus é a sua glória, e ele andou fazendo o bem; ele falou e agiu em tudo como uma Deidade encarnada. Talvez o evangelista tivesse uma consideração particular pela glória de sua transfiguração, da qual ele foi testemunha ocular; veja 2 Ped 1. 16-18. O fato de Deus chamá-lo de seu Filho amado, em quem ele se comprazia, indicava que ele era o unigênito do Pai; mas a prova completa disso foi em sua ressurreição.

	[4] Que vantagem aqueles entre os quais ele morava tiveram com isso. Ele habitou entre eles, cheio de graça e verdade. No antigo tabernáculo onde Deus habitava estava a lei, neste estava a graça; nisto havia tipos, nisto estava a verdade. O Verbo encarnado estava de todas as formas qualificado para seu empreendimento como Mediador; pois ele era cheio de graça e verdade, as duas grandes coisas de que o homem caído precisa; e isso provou que ele era o Filho de Deus tanto quanto o poder divino e a majestade que apareceram nele. 

	Primeiro, Ele tem a plenitude da graça e da verdade para si mesmo; ele tinha o Espírito sem medida. Ele era cheio de graça, totalmente aceitável a seu Pai e, portanto, qualificado para interceder por nós; e cheio de verdade, totalmente informado das coisas que ele deveria revelar e, portanto, apto para nos instruir. Ele tinha uma plenitude de conhecimento e uma plenitude de compaixão. 

	Em segundo lugar, Ele tem a plenitude da graça e da verdade para nós. Ele recebeu para dar, e Deus se agradou dele, para que se agradasse de nós nele; e esta era a verdade dos tipos legais.

	Testemunho de João para Cristo.

	“15 João testemunha a respeito dele e exclama: Este é o de quem eu disse: o que vem depois de mim tem, contudo, a primazia, porquanto já existia antes de mim.

	16 Porque todos nós temos recebido da sua plenitude e graça sobre graça.

	17 Porque a lei foi dada por intermédio de Moisés; a graça e a verdade vieram por meio de Jesus Cristo.

	18 Ninguém jamais viu a Deus; o Deus unigênito, que está no seio do Pai, é quem o revelou.”

	Nestes versos,

	I. O evangelista começa novamente a nos dar o testemunho de João Batista a respeito de Cristo, v. 15. Ele havia dito (v. 8) que veio como testemunha; agora aqui ele nos diz que deu testemunho de acordo. Aqui, observe,

	1. Como ele expressou seu testemunho: Ele clamou, de acordo com a predição de que deveria ser a voz de quem clama. Os profetas do Antigo Testamento clamaram em voz alta, para mostrar às pessoas seus pecados; este profeta do Novo Testamento gritou em voz alta, para mostrar às pessoas o seu Salvador. Isso sugere, 

	(1.) que foi um testemunho público aberto, proclamado, para que todos os tipos de pessoas pudessem tomar conhecimento dele, pois todos estão envolvidos nele. Os falsos mestres seduzem secretamente, mas a sabedoria publica seus ditames nos principais locais de concurso. 

	(2.) Que ele foi livre e sincero ao prestar este testemunho. Ele chorou como alguém que estava bem seguro da verdade que ele testemunhou e bem afetou a ela. Aquele que havia saltado no ventre de sua mãe de alegria pela aproximação de Cristo, quando recém-concebido, agora com igual exultação de espírito dá as boas-vindas à sua aparição pública.

	2. Qual foi o seu testemunho. Ele apela ao que havia dito no início de seu ministério, quando os instruiu a esperar alguém que viesse depois dele, cujo precursor ele era, e nunca pretendeu outra coisa senão conduzi-los a ele e preparar seu caminho. Isso ele havia avisado desde o início. Observe que é muito confortável para um ministro ter o testemunho de sua consciência para ele que iniciou seu ministério com princípios honestos e intenções sinceras, com um único olho na glória e honra de Cristo. Agora, o que ele disse então se aplica a este Jesus a quem ele havia batizado recentemente, e que era tão notavelmente possuído do céu: este era aquele de quem eu falava. João não disse a eles que em breve apareceria tal pessoa entre eles, e então os deixaria para encontrá-lo; mas nisso ele foi além de todos os profetas do Antigo Testamento, especificando particularmente a pessoa: "Este era ele, o mesmo homem de quem lhe falei, e a ele tudo o que eu disse deve ser acomodado." Agora, o que foi que ele disse?

	(1.) Ele deu preferência a este Jesus: Aquele que vem depois de mim, no momento de seu nascimento e aparição pública, é preferido antes de mim; aquele que me sucede em pregar e fazer discípulos é uma pessoa mais excelente, sob todos os aspectos; como o príncipe que vem depois é preferido antes do arauto ou cavalheiro que abre caminho para ele. Observe que Jesus Cristo, que seria chamado de Filho do Altíssimo (Lucas 1:32), foi preferido antes de João Batista, que seria chamado apenas de profeta do Altíssimo, Lucas 1:76. João era um ministro do Novo Testamento, mas Cristo era o Mediador do Novo Testamento. E observe, embora João fosse um grande homem e tivesse um grande nome e interesse, ele estava ansioso para dar preferência àquele a quem pertencia. Observe que todos os ministros de Cristo devem preferir a ele e a seus interesses antes de si mesmos e de seus próprios interesses;  farão uma conta mal que buscam suas próprias coisas, não as coisas de Cristo, Fp 2. 21. Ele vem depois de mim e, no entanto, é preferido antes de mim. Observe que Deus distribui seus dons de acordo com seu beneplácito, e muitas vezes cruza as mãos, como fez Jacó, preferindo o mais jovem ao mais velho. Paulo superou em muito aqueles que estavam em Cristo antes dele.

	(2.) Ele aqui dá uma boa razão para isso: Pois ele era antes de mim, protos mou en – Ele foi meu primeiro, ou primeiro para mim; ele foi minha primeira Causa, meu original. O Primeiro é um dos nomes de Deus, Isa 44. 6. Ele está antes de mim, é o meu primeiro, 

	[1] No que diz respeito à antiguidade: ele era antes de mim, pois ele era antes de Abraão, cap. 8. 58. Não, ele era antes de todas as coisas, Colossenses 1. 17. Eu sou apenas de ontem, ele da eternidade. Foi naqueles dias que veio João Batista (Mt 3. 1), mas as saídas de nosso Senhor Jesus eram desde a antiguidade, desde a eternidade, Mq 5. 2. Isso prova duas naturezas em Cristo. Cristo, como homem, veio depois de João quanto à sua aparição pública; Cristo, como Deus, estava antes dele; e como ele poderia estar antes dele senão por uma existência eterna? 

	[2.] Em relação à supremacia; pois ele era meu príncipe; então alguns príncipes são chamados de primeiros; próton, "É ele por causa de quem e serviço eu sou enviado: ele é meu mestre, eu sou seu ministro e mensageiro."

	II. Ele atualmente retorna novamente para falar de Jesus Cristo, e não pode continuar com o testemunho de João Batista até o v. 19. O versículo 16 tem uma conexão manifesta com o versículo 14, onde se diz que o Verbo encarnado é cheio de graça e de verdade. Agora, aqui ele faz disso o assunto, não apenas de nossa adoração, mas de nossa gratidão, porque dessa plenitude dele todos nós recebemos. Ele recebeu dons para os homens (Sl 68:18), para que pudesse dar dons aos homens, Ef 4:8. Ele foi cheio, para que pudesse preencher tudo em todos (Ef 1. 23), encher nossos tesouros, Pv 8. 21. Ele tem uma fonte de plenitude transbordante: todos nós recebemos. Todos nós apóstolos; tão alguns. Recebemos o favor deste apostolado, que é a graça; e uma aptidão para isso, isso é verdade. Ou melhor, Todos nós crentes; todos quantos o receberam (v. 16), receberam dele. Observe que todos os verdadeiros crentes recebem da plenitude de Cristo; os melhores e maiores santos não podem viver sem ele, os mais humildes e fracos podem viver por ele. Isso exclui a ostentação orgulhosa de que não temos nada, mas o recebemos; e silencia medos desconcertantes, para que não desejemos nada, mas podemos recebê-lo. Vejamos o que recebemos.

	1. Recebemos graça sobre graça. Nossos recebimentos por Cristo são todos resumidos nesta única palavra, graça; recebemos kai charin - sim, graça, um presente tão grande, tão rico, tão inestimável; recebemos nada menos que graça; este é um dom para ser falado com ênfase. É repetido, graça sobre graça; pois a cada pedra deste edifício, bem como à pedra principal, devemos clamar: Graça, graça. Observe,

	(1.) A bênção recebida. É graça; a boa vontade de Deus para conosco e a boa obra de Deus em nós. A boa vontade de Deus opera a boa obra, e então a boa obra nos qualifica para mais sinais de sua boa vontade. Assim como a cisterna recebe água da plenitude da fonte, os ramos sugam da plenitude da raiz e o ar ilumina da plenitude do sol, assim recebemos a graça da plenitude de Cristo.

	(2.) O modo de sua recepção: Graça sobre graça - charin sobre charitos. A frase é singular e os intérpretes colocam diferentes sentidos nela, cada um dos quais será útil para ilustrar as riquezas insondáveis da graça de Cristo. Graça sobre graça indica, 

	[1] A gratuidade desta graça. É graça pela graça; assim diz Grotius. Recebemos graça, não por nossa causa (seja conhecido por nós), mas mesmo assim, Pai, porque pareceu bom aos teus olhos. É um dom segundo a graça, Rom 12. 6. É uma graça para nós por causa da graça a Jesus Cristo. Deus se agradou dele e, portanto, se agradou de nós nele, Ef.1.6. 

	[2] A plenitude desta graça. Graça por graça é abundância de graça, graça sobre graça (assim como Camero), uma graça acumulada sobre outra; como pele por pele é pele após pele, tudo o que o homem tem, Jó 2. 4. É uma bênção derramada, que não haverá lugar para recebê-la, abundante redenção: uma graça, penhor de mais graça. :José - Ele vai acrescentar. É uma plenitude chamada a plenitude de Deus do qual estamos cheios. Não somos limitados na graça de Cristo, se não formos limitados em nosso próprio peito. 

	[3] A utilidade desta graça. Graça sobre graça é graça para a promoção e avanço da graça. Graça a ser exercida por nós mesmos; hábitos graciosos por atos graciosos. Graça para ser ministrada aos outros; concessões graciosas para desempenhos graciosos: a graça é um talento para ser negociado. Os apóstolos receberam a graça (Rm 1. 5; Ef 3. 8), para que pudessem comunicá-la, 1 Pe 4. 10. 

	[4] A substituição da graça do Novo Testamento no lugar da graça do Antigo Testamento: então Beza. E esse sentido é confirmado pelo que se segue (v. 17); pois o Antigo Testamento tinha graça em tipo, o Novo Testamento tem graça em verdade. Houve uma graça sob o Antigo Testamento, o evangelho foi pregado então (Gal 3. 8); mas essa graça é substituída, e temos a graça do evangelho em seu lugar, uma glória que excede, 2 Coríntios 3. 10. As descobertas da graça são agora mais claras, as distribuições da graça muito mais abundantes; isso é graça sobre graça. 

	[5] Indica o aumento e a continuidade da graça. Graça sobre graça é uma graça para melhorar, confirmar e aperfeiçoar outra graça. Somos transformados na imagem divina, de glória em glória,de um grau de graça gloriosa para outro, 2 Cor 3. 18. Aqueles que têm verdadeira graça têm isso por mais graça, Tiago 4. 6. Quando Deus dá graça, ele diz: Aceite isso em parte; porque aquele que prometeu cumprirá. 

	[6] Ela indica a concordância e conformidade da graça nos santos com a graça que está em Jesus Cristo; Então, Sr. Clark. Graça por graça é graça em nós respondendo à graça nele, como a impressão sobre a cera responde ao selo linha por linha. A graça que recebemos de Cristo nos transforma na mesma imagem (2 Cor 3. 18), a imagem do Filho (Rm 8. 29), a imagem do celestial, 1 Cor 15. 49.

	2. Recebemos graça e verdade, v. 17. Ele havia dito (v. 14) que Cristo era cheio de graça e verdade; agora aqui ele diz que por ele a graça e a verdade vieram a nós. De Cristo recebemos a graça; esta é uma corda que ele gosta de tocar, ele não pode sair dela. Duas coisas ele ainda observa neste versículo sobre esta graça: 

	(1.) Sua preferência acima da lei de Moisés: A lei foi dada por Moisés, e foi uma descoberta gloriosa, tanto da vontade de Deus em relação ao homem quanto de sua boa vontade para o homem; mas o evangelho de Cristo é uma descoberta muito mais clara tanto do dever quanto da felicidade. O que foi dado por Moisés era puramente aterrorizante e ameaçador, e sujeito a penalidades, uma lei que não poderia dar vida, que foi dada com abundância de terror (Hb 12:18); mas o que é dado por Jesus Cristo é de outra natureza; tem todos os usos benéficos da lei, mas não o terror, pois é graça: ensino da graça (Tt 2:11), graça reinante, Rm 5:21. É uma lei, mas uma lei reparadora. Os carinhos do amor são o gênio do evangelho, não os terrores da lei e da maldição. 

	(2.) Sua conexão com a verdade: graça e verdade. No evangelho temos a descoberta das maiores verdades a serem abraçadas pelo entendimento, bem como da mais rica graça a ser abraçada pela vontade e afetos. É uma palavra fiel e digna de toda aceitação; isto é, é graça e verdade. As ofertas de graça são sinceras e nas quais podemos aventurar nossas almas; eles são feitos com seriedade, pois é graça e verdade. É graça e verdade com referência à lei que foi dada por Moisés. Pois é, 

	[1] O cumprimento de todas as promessas do Antigo Testamento. No Antigo Testamento, muitas vezes encontramos a misericórdia e a verdade juntas, ou seja, a misericórdia segundo a promessa; então aqui graça e verdade denotam graça de acordo com a promessa. Veja Lucas 17.2; 1 Reis 8. 56. 

	[2] É a substância de todos os tipos e sombras do Antigo Testamento. Algo de graça havia tanto nas ordenanças que foram instituídas para Israel quanto nas providências que ocorreram a respeito de Israel; mas elas eram apenas sombras de coisas boas por vir, a saber, da graça que deve ser trazida a nós pela revelação de Jesus Cristo. Ele é o verdadeiro cordeiro pascal, o verdadeiro bode expiatório, o verdadeiro maná. Eles tinham graça na foto; temos graça na pessoa, isto é, graça e verdade. A graça e a verdade vieram, egeneto - foram feitas; a mesma palavra que foi usada (v. 3) a respeito de Cristo fazer todas as coisas. A lei só foi divulgada por Moisés, mas o ser desta graça e verdade, bem como a descoberta delas, é devido a Jesus Cristo; isso foi feito por ele, como o mundo a princípio; e por ele esta graça e verdade consistem.

	3. Outra coisa que recebemos de Cristo é uma clara revelação de Deus para nós (v. 18): Ele nos revelou Deus, a quem nenhum homem jamais viu. Esta foi a graça e a verdade que vieram por meio de Cristo, o conhecimento de Deus e uma familiaridade com ele. Observe,

	(1) A insuficiência de todas as outras descobertas: Nenhum homem jamais viu Deus. Isso sugere, 

	[1] Que a natureza de Deus sendo espiritual, ele é invisível aos olhos do corpo, ele é um ser que nenhum homem viu, nem pode ver, 1 Tim 6. 16. Temos, portanto, necessidade de viver pela fé, pela qual vemos aquele que é invisível, Heb 11. 27. 

	[2] Que a revelação que Deus fez de si mesmo no Antigo Testamento foi muito curta e imperfeita, em comparação com a que ele fez por Cristo: Nenhum homem jamais viu a Deus; isto é, o que foi visto e conhecido por Deus antes da encarnação de Cristo não era nada para o que agora é visto e conhecido; a vida e a imortalidade são agora trazidas a uma luz muito mais clara do que eram então. 

	[3] Que nenhum dos profetas do Antigo Testamento estava tão bem qualificado para tornar conhecida a mente e a vontade de Deus aos filhos dos homens quanto nosso Senhor Jesus Cristo, pois nenhum deles havia visto Deus em qualquer momento. Moisés contemplou a semelhança do Senhor (Num 12. 8), mas foi dito que ele não podia ver seu rosto, Êxodo 33. 20. Mas isso nos recomenda a santa religião de Cristo, que foi fundada por alguém que viu Deus e conheceu mais de sua mente do que qualquer outra pessoa.

	(2.) A autossuficiência da descoberta do evangelho foi provada por seu autor: O Filho unigênito, que está no seio do Pai, ele o declarou. Observe aqui,

	[1] Quão apto ele estava para fazer essa revelação, e todos os meios qualificados para isso. Ele e somente ele era digno de receber o livro e abrir os selos, Ap 5. 9. Pois, primeiro, Ele é o Filho unigênito; e quem tem tanta probabilidade de conhecer o Pai como o Filho? Ou em quem o Pai é mais conhecido do que no Filho? Mateus 11. 27. Ele é da mesma natureza do Pai, de modo que quem o vê, vê o Pai, cap. 14. 9. O servo não deve saber tão bem o que seu Senhor faz quanto o Filho, cap. 15. 15. Moisés foi fiel como servo, mas Cristo como Filho. 

	Em segundo lugar, Ele está no seio do Pai. Ele jazia em seu seio desde a eternidade. Quando ele estava aqui na terra, ainda assim, como Deus, ele estava no seio do Pai, e para lá ele voltou quando ascendeu. No seio do Pai; isto é, 

	1. No seio de seu amor especial, querido por ele, em quem ele estava satisfeito, sempre seu deleite. Todos os santos de Deus estão em suas mãos, mas seu Filho estava em seu seio, um em natureza e essência e, portanto, no mais alto grau, um em amor. 

	2. No seio de seus conselhos secretos. Como havia uma complacência mútua, então houve uma consciência mútua, entre o Pai e o Filho (Mt 11:27); ninguém tão apto quanto ele para tornar Deus conhecido, pois ninguém conhecia sua mente como ele. Dizem que nossos conselhos mais secretos escondem-se em nosso seio (in pectore); Cristo estava a par dos conselhos íntimos do Pai. Os profetas sentaram-se a seus pés como estudiosos; Cristo estava em seu seio como um amigo. Veja Ef 3. 11.

	[2] Quão livre ele foi ao fazer esta descoberta: Ele declarou aquilo de Deus que nenhum homem jamais viu ou conheceu; não apenas o que estava oculto por Deus, mas o que estava oculto em Deus (Ef 3:9), exegesato - significa uma descoberta clara e completa, não por sugestões gerais e duvidosas, mas por explicações particulares. Aquele que corre pode agora ler a vontade de Deus e o caminho da salvação. Esta é a graça, esta é a verdade, que veio por Jesus Cristo.

	Testemunho de João para Cristo; João Examinado pelos Sacerdotes.

	“19 Este foi o testemunho de João, quando os judeus lhe enviaram de Jerusalém sacerdotes e levitas para lhe perguntarem: Quem és tu?

	20 Ele confessou e não negou; confessou: Eu não sou o Cristo.

	21 Então, lhe perguntaram: Quem és, pois? És tu Elias? Ele disse: Não sou. És tu o profeta? Respondeu: Não.

	22 Disseram-lhe, pois: Declara-nos quem és, para que demos resposta àqueles que nos enviaram; que dizes a respeito de ti mesmo?

	23 Então, ele respondeu: Eu sou a voz do que clama no deserto: Endireitai o caminho do Senhor, como disse o profeta Isaías.

	24 Ora, os que haviam sido enviados eram de entre os fariseus.

	25 E perguntaram-lhe: Então, por que batizas, se não és o Cristo, nem Elias, nem o profeta?

	26 Respondeu-lhes João: Eu batizo com água; mas, no meio de vós, está quem vós não conheceis,

	27 o qual vem após mim, do qual não sou digno de desatar-lhe as correias das sandálias.

	28 Estas coisas se passaram em Betânia, do outro lado do Jordão, onde João estava batizando.”

	Temos aqui o testemunho de João, que ele entregou aos mensageiros que foram enviados de Jerusalém para interrogá-lo. Observe aqui,

	I. Quem foram os que lhe enviaram. 

	1. Aqueles que o enviaram eram os judeus em Jerusalém, o grande sinédrio ou tribunal de alta comissão, que se sentava em Jerusalém e era o representante da igreja judaica, que tomava conhecimento de todos os assuntos relacionados à religião. Alguém poderia pensar que aqueles que eram as fontes de aprendizado e os guias da igreja deveriam, por meio dos livros, entender os tempos tão bem a ponto de saber que o Messias estava próximo e, portanto, deveriam ter conhecido aquele que era seu precursor, e prontamente o abraçariam; mas, em vez disso, enviaram mensageiros para fazer perguntas a ele. O aprendizado, a honra e o poder seculares raramente dispõem a mente dos homens para a recepção da luz divina. 

	2. Os que foram enviados foram, 

	(1.) Sacerdotes e levitas, provavelmente membros do conselho, homens de conhecimento, seriedade e autoridade. O próprio João Batista era um sacerdote da semente de Arão e, portanto, não era adequado que ele fosse examinado por qualquer pessoa que não fosse sacerdotes. Foi profetizado a respeito do ministério de João que deveria purificar os Filhos de Levi (Mal 3. 3), e, portanto, eles tinham inveja dele e de sua reforma. 

	(2.) Eles eram dos fariseus, orgulhosos, autojusticários, que pensavam que não precisavam de arrependimento e, portanto, não podiam suportar alguém que se dedicasse a pregar o arrependimento.

	II. Em que missão eles foram enviados; era para indagar sobre João e seu batismo. Eles não mandaram chamar João para eles, provavelmente porque temiam o povo, para que as pessoas onde João estava não fossem provocadas a se levantar, ou para que as pessoas onde estavam fossem familiarizadas com ele; eles pensaram que era bom mantê-lo à distância. Eles perguntam a respeito dele, 

	1. Para satisfazer sua curiosidade; como os atenienses indagaram sobre a doutrina de Paulo, pela novidade dela, Atos 17. 19, 20. Eles tinham uma presunção tão orgulhosa de si mesmos que a doutrina do arrependimento era para eles uma doutrina estranha. 

	2. Era para mostrar sua autoridade. Eles pensaram que pareciam grandes quando o chamaram para prestar contas, a quem todos os homens consideravam um profeta, e o acusaram em seu tribunal. 

	3. Foi com o objetivo de suprimi -lo e silenciá-lo se pudessem encontrar alguma coisa para isso; pois eles estavam com ciúmes de seu crescente interesse, e seu ministério não concordava com a dispensação mosaica sob a qual eles estavam há muito tempo, nem com as noções que haviam formado sobre o reino do Messias.

	III. Qual foi a resposta que ele deu a eles, e seu relato, tanto a respeito de si mesmo quanto a respeito de seu batismo, em ambos os quais ele testemunhou de Cristo.

	1. A respeito de si mesmo e do que ele professava ser. Eles lhe perguntaram: Sy tis ei - Tu, quem és tu? A aparição de João no mundo foi surpreendente. Ele estava no deserto até o dia de sua apresentação a Israel. Seu espírito, sua conduta, sua doutrina, tinham algo neles que comandava e ganhava respeito; mas ele não se entregou, como fazem os sedutores, para ser um grande. Ele era mais diligente em fazer o bem do que em parecer grande; e, portanto, renunciou a dizer qualquer coisa sobre si mesmo até que fosse legalmente interrogado. Aqueles falam melhor de Cristo que falam menos de si mesmos, cujas próprias obras os elogiam, não seus próprios lábios. Ele responde ao seu interrogatório,

	(1.) Negativamente. Ele não era aquele grande que alguns pensavam que ele fosse. As fiéis testemunhas de Deus estão mais em guarda contra o respeito indevido do que contra o desprezo injusto. Paulo escreve tão calorosamente contra aqueles que o supervalorizaram e disseram: Eu sou de Paulo, como contra aqueles que o subestimaram e disseram que sua presença corporal era fraca; e ele rasgou suas roupas quando foi chamado de deus. 

	[1] João nega ser o Cristo (v. 20): Ele disse: Eu não sou o Cristo, que agora era esperado e aguardado. Observe que os ministros de Cristo devem lembrar que eles não são Cristo, e, portanto, não devem usurpar seus poderes e prerrogativas, nem assumir os louvores que lhe são devidos apenas. Eles não são Cristo e, portanto, não devem dominar a herança de Deus, nem pretender dominar a fé dos cristãos. Eles não podem criar graça e paz; eles não podem iluminar, converter, vivificar, confortar; pois eles não são Cristo. Observe como isso é enfaticamente expresso aqui a respeito de João: ele confessou e não negou, mas confessou; denota sua veemência e constância em fazer esse protesto. Observe que as tentações de orgulho e de assumirmos para nós mesmos aquela honra que não nos pertence devem ser resistidas com muito vigor e seriedade. Quando João foi considerado o Messias, ele não foi conivente com isso - Si populus vult decipi, decipiatur - Se o povo for enganado, deixe-o; mas aberta e solenemente, sem ambiguidades, confessou, eu não sou o Cristo; hoti ouk eimi ego ho Christos - não sou o Cristo, não sou eu; outro está próximo, que é ele, mas eu não sou. Sua negação de ser o Cristo é chamada de sua confissão e não negação de Cristo. Observe que aqueles que se humilham e se rebaixam assim confessam a Cristo e lhe dão honra; mas aqueles que não negam a si mesmos, de fato negam a Cristo, 

	[2] Ele nega ser Elias, v. 21. Os judeus esperavam que a pessoa de Elias voltasse do céu e vivesse entre eles, e prometiam grandes coisas a si mesmos. Ouvindo sobre o caráter, a doutrina e o batismo de João, e observando que ele apareceu como alguém caído do céu, na mesma parte do país de onde Elias foi levado para o céu, não é de admirar que eles estivessem prontos para considerá-lo este Elias; mas ele rejeitou esta honra também. Dele foi realmente profetizado sob o nome de Elias (Mal 4. 5), e ele veio no espírito e poder de Elias (Lucas 1. 17), e era o Elias que havia de vir (Mateus 11. 14); mas ele não era a pessoa de Elias, não aquele Elias que foi para o céu na carruagem de fogo, como foi aquele que encontrou Cristo em sua transfiguração. Ele era o Elias que Deus havia prometido, não o Elias com quem eles tolamente sonharam. Elias veio, e eles não o conheceram (Mt 17:12); nem ele se deu a conhecer a eles como o Elias, porque eles haviam prometido a si mesmos um Elias como Deus nunca lhes prometeu. 

	[3] Ele nega o Profeta. Primeiro, ele não era aquele profeta que Moisés disse que o Senhor levantaria para eles dentre seus irmãos, como ele. Se eles queriam dizer isso, não precisavam fazer essa pergunta, pois esse profeta não era outro senão o Messias, e ele já havia dito: eu não sou o Cristo. 

	Em segundo lugar, Ele não era um profeta como eles esperavam e desejavam, que, como Samuel e Elias, e alguns outros profetas, se interporiam nos assuntos públicos e os resgatariam do jugo romano. 

	Em terceiro lugar, Ele não era um dos antigos profetas ressuscitado dos mortos, pois eles esperavam que alguém viesse antes de Elias, como Elias antes do Messias. 

	Em quarto lugar, embora João fosse um profeta, sim, mais do que um profeta, ele teve sua revelação, não por sonhos e visões, como os profetas do Antigo Testamento tiveram; sua comissão e trabalho eram de outra natureza e pertenciam a outra dispensação. Se João tivesse dito que ele era Elias, e era um profeta, ele poderia ter feito suas palavras boas; mas os ministros devem, em todas as ocasiões, expressar-se com a maior cautela, tanto para não confirmar as pessoas em nenhum erro, quanto particularmente para não dar ocasião a ninguém de pensar neles acima do que é adequado.

	(2.) Afirmativamente. A comissão que foi enviada para examiná-lo pressionou por uma resposta positiva (v. 22), insistindo na autoridade daqueles que os enviaram, à qual eles esperavam que ele prestasse atenção: Dize-nos: Que és tu? Creia em ti e seja batizado por três, mas para que possamos dar uma resposta àqueles que nos enviaram, e que não se diga que fomos enviados em uma missão tola. João era considerado um homem sincero e, portanto, eles acreditavam que ele não daria uma resposta evasiva e ambígua; mas seria justo e honesto, e daria uma resposta clara a uma pergunta clara: O que dizes de ti mesmo? E assim o fez: Eu sou a voz do que clama no deserto. Observe,

	[1] Ele dá sua resposta nas palavras da Escritura, para mostrar que a Escritura foi cumprida nele e que seu ofício foi apoiado por uma autoridade divina. O que a Escritura diz sobre o ofício do ministério deve ser frequentemente pensado por aqueles com esse alto chamado, que devem considerar a si mesmos como aquilo, e somente aquilo, que a palavra de Deus os torna.

	[2] Ele dá sua resposta em expressões muito humildes, modestas e abnegadas. Ele escolhe aplicar a si mesmo aquela Escritura que denota não sua dignidade, mas seu dever e dependência, que pouco lhe indica: Eu sou a voz, como se ele fosse vox et præterea nihil - mera voz.

	[3] Ele dá um relato de si mesmo que pode ser proveitoso para eles, e pode excitá-los e despertá-los para ouvi-lo; pois ele era a voz (ver Is 40. 3), uma voz para alarmar, uma voz articulada para instruir. Os ministros são apenas a voz, o veículo pelo qual Deus tem o prazer de comunicar sua mente. O que são Paulo e Apolo senão mensageiros? Observe, primeiro, ele era uma voz humana. O povo estava preparado para receber a lei pela voz dos trovões e uma trombeta extremamente alta, que os faria tremer; mas eles foram preparados para o evangelho pela voz de um homem como nós, uma voz mansa e delicada, como aquela com que Deus veio a Elias, 1 Reis 19. 12. 

	Em segundo lugar, Ele era a voz de quem clama, o que denota: 

	1. Sua seriedade e importunação em chamar as pessoas ao arrependimento; ele gritou em voz alta e não poupou. Os ministros devem pregar como aqueles que são sinceros e são afetados pelas coisas com as quais desejam afetar os outros. Essas palavras provavelmente não derreterão os corações dos ouvintes que congelam entre os lábios do orador. 

	2. Sua publicação aberta da doutrina que pregou; ele era a voz de alguém clamando, para que todos os tipos de pessoas pudessem ouvir e prestar atenção. A sabedoria não clama? Pv 8. 1.

	Em terceiro lugar, foi no deserto que esta voz estava clamando; em um lugar de silêncio e solidão, fora do barulho do mundo e da pressa de seus negócios; quanto mais afastados estivermos do tumulto dos assuntos seculares, mais bem preparados estaremos para ouvir de Deus. 

	Em quarto lugar, o que ele clamou foi: Endireitai o caminho do Senhor; isto é, 

	1. Ele veio para retificar os erros das pessoas em relação aos caminhos de Deus; é certo que eles são caminhos corretos, mas os escribas e fariseus, com suas glosas corruptas sobre a lei, os tornaram tortuosos. Agora João Batista chama as pessoas para retornar à regra original. 

	2. Ele veio para preparar e dispor as pessoas para a recepção e entretenimento de Cristo e seu evangelho. É uma alusão aos arautos de um príncipe ou grande homem, que gritam: Abra espaço. Observe que, quando Deus está vindo em nossa direção, devemos nos preparar para encontrá-lo e deixar que a palavra do Senhor tenha curso livre. Veja Sl 24. 7.

	2. Aqui está seu testemunho a respeito de seu batismo.

	(1.) O inquérito que a comissão fez sobre isso: Por que batizas, se tu não és o Cristo, nem Elias, nem aquele profeta? v. 25. 

	[1] Eles prontamente apreenderam o batismo para ser apropriado como um rito ou cerimônia sagrada, pois a igreja judaica o havia usado com circuncisão na admissão de prosélitos, para significar a purificação deles das poluições de seu estado anterior. Esse sinal foi usado na igreja cristã, para que fosse mais aceitável. Cristo não afetou a novidade, nem deveriam seus ministros. 

	[2] Eles esperavam que seria usado nos dias do Messias, porque foi prometido que então haveria uma fonte aberta (Zacarias 13:1), e água limpa aspergida, Ezequiel 36:25. É dado como certo que Cristo, Elias e aquele profeta batizariam quando eles viessem purificar um mundo poluído. A justiça divina afogou o velho mundo em sua imundície, mas a graça divina providenciou a limpeza deste novo mundo de sua imundície. 

	[3] Eles, portanto, saberiam com que autoridade João batizou. Sua negação de ser Elias, ou aquele profeta, o sujeitou a esta pergunta adicional: Por que você batiza? Observe que não é novidade que a modéstia de um homem se volte contra ele e aumente seu preconceito; mas é melhor que os homens tirem proveito de nossos pensamentos baixos sobre nós mesmos, para nos pisotear, do que o diabo tirar vantagem de nossos altos pensamentos sobre nós mesmos, para nos tentar ao orgulho e nos atrair para sua condenação.

	(2.) O relato que ele deu disso, v. 26, 27.

	[1] Ele se considerava apenas o ministro do sinal externo: "Eu batizo com água, e isso é tudo; não sou mais e não faço mais do que você vê; não tenho outro título além de João o Batista; não posso conferir a graça espiritual significada por ele”. Paulo cuidava para que ninguém pensasse nele acima do que o viam (2 Coríntios 12:6); João Batista também. Os ministros não devem servir de mestres.

	[2] Ele os dirigiu a alguém que era maior do que ele, e faria isso por eles, se quisessem, o que ele não poderia fazer: "Eu batizo com água, e isso é o máximo de minha comissão; para fazer, mas por isso devo levá-lo a um que vem depois de mim, e consigná-lo a ele.” Observe que o grande negócio dos ministros de Cristo é direcionar todas as pessoas a ele; não pregamos a nós mesmos, mas a Cristo Jesus, o Senhor. João deu a esta comissão o mesmo relato que havia feito ao povo (v. 15): Isto é como aquele de quem falei. João foi constante e uniforme em seu testemunho, não como uma cana agitada pelo vento. Os do sinédrio ficaram com ciúmes de seu interesse pelo povo, mas ele não tem medo de dizer a eles que há alguém na porta que irá além dele. 

	Primeiro, ele lhes fala da presença de Cristo entre eles agora neste momento: Há um entre vocês, neste momento, a quem vocês não conhecem. Cristo estava entre as pessoas comuns e era como um deles. Observe, 

	1. Muito valor verdadeiro está escondido neste mundo; a obscuridade costuma ser o destino da verdadeira excelência. Os santos são os ocultos de Deus, portanto o mundo não os conhece. 

	2. O próprio Deus está frequentemente mais próximo de nós do que percebemos. O Senhor está neste lugar, e eu não sabia. Eles estavam olhando, na expectativa do Messias: Eis que ele está aqui, ou ele está lá, quando o reino de Deus estava no exterior e já entre eles, Lucas 17. 21. 

	Em segundo lugar, ele lhes fala da preferência de Cristo sobre si mesmo: Ele vem depois de mim, mas é preferido antes de mim. Isso ele havia dito antes; ele acrescenta aqui: "Cuja tira de sapato não sou digno de desatar; não estou apto para ser nomeado no mesmo dia com ele; é uma honra muito grande para mim pretender estar no cargo mais humilde sob ele", 1 Sam 25. 41. Aqueles a quem Cristo é precioso consideram seu serviço, mesmo as instâncias mais desprezadas, uma honra para eles. Ver Sl 84. 10. Se um homem tão importante como João se considerava indigno da honra de estar perto de Cristo, quão indignos então deveríamos nos considerar! Agora, alguém poderia pensar, esses principais sacerdotes e fariseus, sobre essa insinuação dada sobre a aproximação do Messias, deveriam ter perguntado quem e onde estava essa pessoa excelente; e quem é mais provável de contar a eles do que aquele que lhes deu esse aviso geral? Não, eles não achavam que isso fazia parte de seus negócios ou preocupações; eles vieram molestar João, não para receber nenhuma instrução dele: de modo que a ignorância deles era deliberada; eles poderiam ter conhecido a Cristo, mas não.

	Por fim, observa-se o lugar onde tudo isso foi feito: Em Bethabara, além do Jordão, v. 28. Bethabara significa a casa de passagem; alguns pensam que foi o mesmo lugar onde Israel passou o Jordão para a terra da promessa sob a condução de Josué; foi aberto o caminho para o estado do evangelho por Jesus Cristo. Estava a uma grande distância de Jerusalém, além do Jordão; provavelmente porque o que ele fez lá seria menos ofensivo para o governo. Amós deve profetizar no campo, não perto da corte; mas era triste que Jerusalém colocasse tão longe dela as coisas que pertenciam à sua paz. Ele fez esta confissão no mesmo lugar onde estava batizando, para que todos os que compareceram ao seu batismo pudessem ser testemunhas dele, e ninguém poderia dizer que não sabia o que fazer com ele.

	Testemunho de João para Cristo.

	“29 No dia seguinte, viu João a Jesus, que vinha para ele, e disse: Eis o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo!

	30 É este a favor de quem eu disse: após mim vem um varão que tem a primazia, porque já existia antes de mim.

	31 Eu mesmo não o conhecia, mas, a fim de que ele fosse manifestado a Israel, vim, por isso, batizando com água.

	32 E João testemunhou, dizendo: Vi o Espírito descer do céu como pomba e pousar sobre ele.

	33 Eu não o conhecia; aquele, porém, que me enviou a batizar com água me disse: Aquele sobre quem vires descer e pousar o Espírito, esse é o que batiza com o Espírito Santo.

	34 Pois eu, de fato, vi e tenho testificado que ele é o Filho de Deus.

	35 No dia seguinte, estava João outra vez na companhia de dois dos seus discípulos

	36 e, vendo Jesus passar, disse: Eis o Cordeiro de Deus!”

	Temos nesses versículos um relato do testemunho de João a respeito de Jesus Cristo, que ele testemunhou aos seus próprios discípulos que o seguiram. Assim que Cristo foi batizado, ele foi imediatamente levado às pressas para o deserto, para ser tentado; e lá esteve ele quarenta dias. Durante sua ausência, João continuou a prestar testemunho dele e a contar ao povo sobre ele; mas agora finalmente ele vê Jesus vindo a ele, retornando do deserto da tentação. Assim que o conflito terminou, Cristo voltou imediatamente para João, que estava pregando e batizando. Ora, Cristo foi tentado para exemplo e encorajamento para nós; e isso nos ensina, 

	1. Que as dificuldades de um estado de tentação deve nos envolver para nos mantermos próximos às ordenanças; entrar no santuário de Deus, Sl 73. 17. Os nossos combates com Satanás devem obrigar-nos a manter-nos próximos da comunhão dos santos: é melhor dois do que um. 

	2. Que as honras de um estado vitorioso não devem nos colocar acima das ordenanças. Cristo triunfou sobre Satanás e foi atendido por anjos e, no entanto, afinal, ele retorna ao lugar onde João estava pregando e batizando. Enquanto estivermos deste lado do céu, quaisquer que sejam as visitas extraordinárias da graça divina que possamos ter aqui a qualquer momento, ainda devemos nos manter próximos aos meios comuns de graça e conforto e andar com Deus neles. Agora, aqui estão dois testemunhos dados por João a Cristo, mas esses dois concordam em um.

	I. Aqui está seu testemunho a Cristo no primeiro dia em que o viu vindo do deserto; e aqui quatro coisas são testemunhadas por ele a respeito de Cristo, quando ele o tinha diante de seus olhos:

	1. Que ele é o Cordeiro de Deus que tira o pecado do mundo, v. 29. Vamos aprender aqui,

	(1.) Que Jesus Cristo é o Cordeiro de Deus, que indica a ele o grande sacrifício, pelo qual a expiação é feita pelo pecado e o homem reconciliado com Deus. De todos os sacrifícios legais, ele escolhe aludir aos cordeiros que foram oferecidos, não apenas porque um cordeiro é um emblema de mansidão, e Cristo deve ser levado como um cordeiro ao matadouro (Is 53.7), mas com uma referência especial, 

	[1] Para o sacrifício diário, que era oferecido todas as manhãs e tardes continuamente, e que sempre era um cordeiro (Êxodo 29:38), que era um tipo de Cristo, como a propiciação eterna, cujo sangue fala continuamente. 

	[2.] Ao cordeiro pascal, cujo sangue, sendo aspergido nas ombreiras das portas, protegeu os israelitas do golpe do anjo destruidor. Cristo é a nossa páscoa, 1 Cor 5. 7. Ele é o Cordeiro de Deus; ele é nomeado por ele (Romanos 3:25), ele foi devotado a ele (cap. 17:19), e ele foi aceito por ele; nele ele estava bem satisfeito. A sorte que caiu sobre o bode que deveria ser oferecido como oferta pelo pecado foi chamado de a sorte do Senhor (Lv 16:8,9); então Cristo, que deveria fazer expiação pelo pecado, é chamado de Cordeiro de Deus.

	(2.) Que Jesus Cristo, como o Cordeiro de Deus, tira o pecado do mundo. Este foi o seu compromisso; ele apareceu, para aniquilar o pecado pelo sacrifício de si mesmo, Heb 9. 26. João Batista chamou as pessoas ao arrependimento de seus pecados, a fim da remissão deles. Agora, aqui ele mostra como e por quem essa remissão deveria ser esperada, que base de esperança temos de que nossos pecados sejam perdoados mediante nosso arrependimento, embora nosso arrependimento não faça satisfação por eles. Este fundamento de esperança que temos - Jesus Cristo é o Cordeiro de Deus. 

	[1] Ele tira o pecado. Ele, sendo Mediador entre Deus e o homem, tira aquilo que é, acima de tudo, ofensivo à santidade de Deus e destrutivo para a felicidade do homem. Ele veio, primeiro, para tirar a culpa do pecado pelo mérito de sua morte, para desocupar o julgamento e reverter o conquistador, ao qual a humanidade está sujeita, por um ato de indenização, do qual todos os crentes obedientes e penitentes podem reivindicar o benefício. 

	Em segundo lugar, para tirar o poder do pecado pelo Espírito de sua graça, para que não tenha domínio, Romanos 6. 14. Cristo, como o Cordeiro de Deus, nos lava de nossos pecados em seu próprio sangue; isto é, ele nos justifica e nos santifica: ele tira o pecado. Ele é ho airon - ele está tirando o pecado do mundo, que denota não um ato único, mas contínuo; é seu trabalho e ofício constante tirar o pecado, que é uma obra tão demorada que nunca será concluída até que o tempo acabe. Ele está sempre tirando o pecado, pela intercessão contínua de seu sangue no céu e a influência contínua de sua graça na terra. 

	[2] Ele tira o pecado do mundo; compra perdão para todos aqueles que se arrependem e creem no evangelho, de qualquer país, nação ou idioma, sejam eles quais forem. Os sacrifícios legais referiam-se apenas aos pecados de Israel, para fazer expiação por eles; mas o Cordeiro de Deus foi oferecido para ser uma propiciação pelo pecado do mundo inteiro; ver 1 João 2. 2. Isso é encorajador para nossa fé; se Cristo tira o pecado do mundo, por que não o meu pecado? Cristo nivelou sua força no corpo principal do exército do pecado, atingiu a raiz e visou à derrubada daquela maldade em que o mundo inteiro estava. Deus estava nele reconciliando o mundo consigo mesmo. 

	[3] Ele faz isso assumindo a responsabilidade. Ele é o Cordeiro de Deus, que carrega o pecado do mundo; então a margem o lê. Ele carregou o pecado por nós, e assim o carregou de nós; ele carregou o pecado de muitos, como o bode emissário teve os pecados de Israel colocados sobre sua cabeça, Levítico 16. 21. Deus poderia ter tirado o pecado tirando o pecador, assim como tirou o pecado do velho mundo; mas ele descobriu uma maneira de abolir o pecado e, ainda assim, poupar o pecador, fazendo do seu Filho pecado por nós.

	(3.) Que é nosso dever, com os olhos da fé, contemplar o Cordeiro de Deus tirando assim o pecado do mundo. Veja-o tirando o pecado e deixe que isso aumente nosso ódio ao pecado e as resoluções contra ele. Não nos apeguemos ao que o Cordeiro de Deus veio para tirar: pois Cristo tirará nossos pecados ou nos levará embora. Que aumente nosso amor a Cristo, que nos amou e nos lavou de nossos pecados em seu próprio sangue, Ap 1. 5. Seja o que for que Deus queira tirar de nós, se, além disso, ele tirar nossos pecados, temos motivos para agradecer e não para reclamar.

	2. Que este era aquele de quem ele havia falado antes (v. 30, 31): Este é ele, esta pessoa para quem agora aponto, você vê onde ele está, este é aquele de quem eu disse: Depois de mim vem um homem. Observe, 

	(1.) Esta honra João teve acima de todos os profetas, que, enquanto eles falavam dele como alguém que deveria vir, ele já o via vindo. Este é ele. Ele o vê agora, ele o vê próximo, Num 24. 17. Tal diferença existe entre a fé presente e a visão futura. Agora amamos aquele que não vimos; então veremos aquele a quem nossas almas amam, o veremos e diremos: Este é aquele de quem eu disse: meu Cristo, e meu tudo, meu amado e meu amigo. 

	(2.) João chama Cristo de homem; depois de mim vem um homem - aner, um homem forte: como o homem, o ramo ou o homem da mão direita de Deus. 

	(3.) Ele se refere ao que ele mesmo havia dito sobre ele antes: Este é aquele de quem eu disse. Observe que aqueles que disseram as coisas mais honrosas de Cristo nunca verão motivo para desdizê-las; mas quanto mais eles o conhecem, mais eles são confirmados em sua estima por ele. João ainda pensa de modo tão humilde de si mesmo, e tão altamente de Cristo, como sempre. Embora Cristo não tenha aparecido em nenhuma pompa ou grandeza externa, João não tem vergonha de reconhecer: Este é aquele a quem eu me referia, quem é preferido antes de mim. E era necessário que João lhes mostrasse a pessoa, caso contrário, eles não poderiam acreditar que aquele que fez uma figura tão má deveria ser aquele de quem João havia falado coisas tão grandiosas. 

	(4.) Ele protesta contra qualquer confederação ou combinação com este Jesus: E eu não o conhecia. Embora houvesse alguma relação entre eles (Isabel era prima da virgem Maria), não havia nenhum conhecimento entre eles; João não tinha conhecimento pessoal de Jesus até que o viu chegar ao seu batismo. O modo de vida deles era diferente: João havia passado seu tempo no deserto, na solidão; Jesus em Nazaré, em companhia. Não houve correspondência, nem entrevista entre eles, para que o assunto pudesse parecer totalmente conduzido pela direção e disposição do Céu, e não por qualquer desígnio ou acordo das próprias pessoas. E como ele nega todo conluio, também toda parcialidade e consideração sinistra nele; ele não deveria favorecê-lo como amigo, pois não havia amizade ou familiaridade entre eles. Não, como ele não podia ser tendencioso para falar honrosamente dele porque era um estranho para ele, recebido de cima, ao qual ele apela, cap. 3. 27. Observe que aqueles que são ensinados acreditam e confessam alguém a quem não viram, e bem-aventurados os que ainda creram. 

	(5.) A grande intenção do ministério e batismo de João era apresentar Jesus Cristo. Para que ele se manifeste a Israel, por isso vim batizando com água. Observe, 

	[1] Embora João não conhecesse Jesus de face, ele sabia que ele deveria ser manifestado. Observe que podemos conhecer a certeza daquilo que ainda não conhecemos totalmente a natureza e a intenção. Sabemos que a felicidade do céu se manifestará a Israel, mas não podemos descrevê-la. 

	[2] A certeza geral que João tinha de que Cristo deveria ser manifestado serviu para conduzi-lo com diligência e resolução através de seu trabalho, embora ele tenha sido mantido no escuro em relação aos detalhes: Portanto, eu vim. Nossa certeza da realidade das coisas, embora invisíveis, é suficiente para nos apressar em nosso dever. 

	[3] Deus se revela a seu povo gradualmente. A princípio, João não sabia mais sobre Cristo, senão que ele deveria ser manifestado; confiando nisso, ele veio batizando e agora é favorecido com a visão dele. Aqueles que, segundo a palavra de Deus, acreditam no que não veem, logo verão o que agora acreditam. 

	[4] O ministério da palavra e dos sacramentos não tem outro fim senão conduzir as pessoas a Cristo e torná-lo cada vez mais manifesto. 

	[5] O batismo com água abre caminho para a manifestação de Cristo, pois supõe nossa corrupção e imundície, e significa nossa purificação por aquele que é a fonte aberta.

	3. Que este era aquele sobre quem o Espírito desceu do céu como uma pomba. Para a confirmação de seu testemunho a respeito de Cristo, ele aqui atesta a aparição extraordinária em seu batismo, na qual o próprio Deus deu testemunho dele. Esta foi uma prova considerável da missão de Cristo. Agora, para nos assegurar da verdade disso, somos informados aqui (v. 32-34),

	(1.) Que João Batista viu: Ele deu testemunho; não o relatou como uma história, mas o atestou solenemente, com toda a seriedade e solenidade do testemunho. Ele fez uma declaração juramentada disso: Eu vi o Espírito descendo do céu. João não podia ver o Espírito, mas viu a pomba que era sinal e representação do Espírito. O Espírito veio agora sobre Cristo, tanto para torná-lo apto para sua obra quanto para torná-lo conhecido no mundo. Cristo foi notificado, não pela descida de uma coroa sobre ele, ou por uma transfiguração, mas pela descida do Espírito como uma pomba sobre ele, para qualificá-lo para seu empreendimento. Assim, o primeiro testemunho dado aos apóstolos foi pela descida do Espírito sobre eles. Os filhos de Deus são manifestados por suas graças; suas glórias são reservadas para seu estado futuro. Observe, 

	[1] O espírito desceu do céu, pois todo dom bom e perfeito vem do alto. 

	[2] Ele desceu como uma pomba - um emblema de mansidão, brandura e gentileza, que o torna apto para ensinar. A pomba trouxe o ramo de oliveira da paz, Gn 8. 11. 

	[3] O Espírito que desceu sobre Cristo habitou sobre ele, como foi predito, Isa 11. 2. O Espírito não o movia às vezes, como Sansão (Jz 13:25), mas em todos os momentos. O Espírito foi dado a ele sem medida; era sua prerrogativa ter o Espírito sempre sobre ele, de modo que em nenhum momento ele pudesse ser encontrado desqualificado para seu próprio trabalho ou sem mobília para o suprimento daqueles que o buscam por sua graça.

	(2.) Que lhe disseram para esperar, o que corrobora muito a prova. Não foi a simples conjectura de João que certamente aquele sobre quem ele viu o Espírito descendo era o Filho de Deus; mas foi um sinal instituído dado a ele antes, pelo qual ele certamente poderia conhecê-lo (v. 33): Eu não o conhecia. Ele insiste muito nisso, que não sabia mais dele do que outras pessoas, exceto por revelação. Mas aquele que me enviou a batizar deu-me este sinal: Sobre quem vires descer o Espírito, esse é Ele. 

	[1] Veja aqui quais fundamentos seguros João usou em seu ministério e batismo, para que ele pudesse prosseguir com toda a satisfação imaginável. 

	Primeiro, Ele não correu sem ser enviado: Deus o enviou para batizar. Ele tinha uma autorização do céu para o que fez. Quando o chamado de um ministro é claro, seu conforto é certo, embora seu sucesso nem sempre seja assim. 

	Em segundo lugar, Ele não correu sem acelerar; pois, quando ele foi enviado para batizar com água, ele foi direcionado a alguém que deveria batizar com o Espírito Santo. Sob essa noção, João Batista foi ensinado a esperar Cristo, como alguém que daria aquele arrependimento e fé para o qual ele chamou as pessoas, e continuaria e completaria aquela estrutura abençoada da qual ele estava agora lançando o fundamento. Observe que é um grande consolo para os ministros de Cristo, em sua administração dos sinais externos, que aquele a quem eles são ministros possa conferir a graça assim significada e, assim, colocar vida, alma e poder em seus ministérios; podem falar ao coração o que falam ao ouvido e soprar sobre os ossos secos aos quais profetizam. 

	[2] Veja em que bases seguras ele se baseou em sua designação da pessoa do Messias. Deus já havia dado a ele um sinal, como fez com Samuel a respeito de Saul: "Sobre quem vires descer o Espírito, esse mesmo é ele." Isso não apenas evitou erros, mas deu-lhe ousadia em seu testemunho. Quando ele teve uma segurança como essa, ele pôde falar com segurança. Quando João ouviu isso antes, suas expectativas não puderam deixar de aumentar muito; e, quando o evento respondeu exatamente à previsão, sua fé não pôde deixar de ser muito confirmada: e essas coisas estão escritas para que possamos acreditar.

	4. Que ele é o Filho de Deus. Esta é a conclusão do testemunho de João, aquela em que todos os detalhes se concentram, como o quod erat demonstrandum - o fato a ser demonstrado (v. 34): Eu vi e testemunhei que este é o Filho de Deus. 

	(1.) A verdade afirmada é que este é o Filho de Deus. A voz do céu proclamou, e João a subscreveu, não apenas para que ele batizasse com o Espírito Santo por uma autoridade divina, mas que ele tem uma natureza divina. Este foi o peculiar credo cristão, que Jesus é o Filho de Deus (Mt 16. 16), e aqui está o primeiro enquadramento dele. 

	(2.) O testemunho de João: "Eu vi e testemunhei. Não apenas agora presto testemunho disso, mas o fiz assim com o que vi.” 

	[2] O que ele testemunhou foi o que ele viu. As testemunhas de Cristo foram testemunhas oculares e, portanto, mais dignas de crédito: elas não falaram por ouvir dizer e relatar, 2 Pedro 1. 16.

	II. Aqui está o testemunho de João a Cristo, no dia seguinte, v. 35, 36. Onde observe: 

	1. Ele aproveitou todas as oportunidades que se apresentaram para levar as pessoas a Cristo: João ficou olhando para Jesus enquanto ele caminhava. Ao que parece, João estava agora afastado da multidão e mantinha uma conversa íntima com dois de seus discípulos. Observe que os ministros não devem apenas em sua pregação pública, mas em sua conversa particular, testemunhar de Cristo e servir aos seus interesses. Ele viu Jesus andando a certa distância, mas não foi até ele pessoalmente, porque evitaria tudo que pudesse dar a menor suspeita de uma combinação. Ele estava olhando para Jesus - emblepsas; ele olhou firmemente e fixou seus olhos nele. Aqueles que levam outros a Cristo devem ser diligentes e frequentes na contemplação dele. João tinha visto Cristo antes, mas agora olhou para ele, 1 João 1. 1. 

	2. Ele repetiu o mesmo testemunho que havia dado a Cristo no dia anterior, embora pudesse ter entregado alguma outra grande verdade a respeito dele; mas assim ele mostraria que era uniforme e constante em seu testemunho e consistente consigo mesmo. Sua doutrina era a mesma em particular e em público, como a de Paulo, Atos 20. 20, 21. É bom que se repita o que ouvimos, Fp 3. 1. A doutrina do sacrifício de Cristo para tirar o pecado do mundo deve ser especialmente insistida por todos os bons ministros: Cristo, o Cordeiro de Deus, Cristo e este crucificado. 

	3. Ele pretendia isso especialmente para seus dois discípulos que estavam com ele; ele estava disposto a entregá-los a Cristo, pois, para esse fim, ele deu testemunho de Cristo em seus ouvidos de que eles poderiam deixar tudo para segui-lo, mesmo que o deixassem. Ele não considerou que perdeu aqueles discípulos que passaram dele para Cristo, mais do que o mestre-escola considera que perdeu o estudioso que ele envia para a universidade. João reuniu discípulos, não para si mesmo, mas para Cristo para prepará-los para o Senhor, Lucas 1. 17. Até agora ele estava zeloso do crescente interesse de Cristo, que não havia nada que ele desejasse mais. As almas humildes e generosas darão aos outros o devido louvor, sem medo de se diminuir com isso. O que temos de reputação, assim como de outras coisas, não será menor por darmos a cada um o que é seu.

	O Chamado de André e Pedro.

	“37 Os dois discípulos, ouvindo-o dizer isto, seguiram Jesus.

	38 E Jesus, voltando-se e vendo que o seguiam, disse-lhes: Que buscais? Disseram-lhe: Rabi (que quer dizer Mestre), onde assistes?

	39 Respondeu-lhes: Vinde e vede. Foram, pois, e viram onde Jesus estava morando; e ficaram com ele aquele dia, sendo mais ou menos a hora décima.

	40 Era André, o irmão de Simão Pedro, um dos dois que tinham ouvido o testemunho de João e seguido Jesus.

	41 Ele achou primeiro o seu próprio irmão, Simão, a quem disse: Achamos o Messias (que quer dizer Cristo),

	42 e o levou a Jesus. Olhando Jesus para ele, disse: Tu és Simão, o filho de João; tu serás chamado Cefas (que quer dizer Pedro).”

	Temos aqui a passagem de dois discípulos de João para Jesus, e um deles buscando um terceiro, e essas são as primícias dos discípulos de Cristo; veja quão pequena era a igreja em seus primórdios, e como foi o alvorecer do dia de suas grandes coisas.

	I. André e outro com ele eram os dois que João Batista havia direcionado a Cristo, v. 37. Quem era o outro não sabemos; alguns pensam que foi Thomé, comparando o cap. 21. 2; outros que foi o próprio João, o escritor deste evangelho, cuja maneira é diligentemente esconder seu nome, cap. 13. 23 e 20. 3.

	1. Aqui está a prontidão deles para irem a Cristo: Eles ouviram João falar de Cristo como o Cordeiro de Deus e seguiram Jesus. Provavelmente eles ouviram João dizer a mesma coisa no dia anterior, e então não teve o efeito sobre eles que agora teve; veja o benefício da repetição e da conversa pessoal privada. Eles o ouviram falar de Cristo como o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo, e isso os fez segui-lo. O argumento mais forte e predominante com uma alma desperta e sensata para seguir a Cristo é que é ele, e somente ele, que tira o pecado.

	2. O tipo de atenção que Cristo lhes deu, v. 38. Eles vieram atrás dele; mas, embora estivesse de costas para eles, logo os percebeu, virou-se e os viu seguindo. Observe que Cristo toma conhecimento antecipado dos primeiros movimentos de uma alma em sua direção e do primeiro passo dado no caminho para o céu; veja Isaías 64. 5; Lucas 15. 20. Ele não ficou até que eles implorassem para falar com ele, mas falou primeiro. Que comunhão existe entre uma alma e Cristo, é ele quem inicia o discurso. Ele lhes disse: O que buscais? Isso não foi uma repreensão por sua ousadia em se intrometer em sua companhia: aquele que veio nos procurar nunca verificou nenhum procurando por ele; mas, ao contrário, é um convite gentil a eles para conhecê-los, a quem ele viu tímido e modesto: "Venha, o que você tem a me dizer? Qual é a sua petição? Qual é o seu pedido." Observe que aqueles cujo trabalho é instruir as pessoas nos assuntos de suas almas devem ser humildes, gentis e de fácil acesso, e devem encorajar aqueles que se aplicam a eles. A pergunta que Cristo fez a eles é o que todos devemos fazer a nós mesmos quando começamos a seguir a Cristo e assumir a profissão de sua santa religião: "O que buscamos? O que projetamos e desejamos?" Aqueles que seguem a Cristo e ainda buscam o mundo, ou a si mesmos, ou o louvor dos homens, enganam a si mesmos. "O que buscamos ao buscar a Cristo? Buscamos um professor, governante e reconciliador? Ao seguir a Cristo, buscamos o favor de Deus e a vida eterna?" Se nossos olhos forem puros nisso, estaremos cheios de luz.

	3. Sua modesta pergunta sobre o local de sua morada: Rabi, onde moras? 

	(1.) Ao chamá-lo de rabino, eles insinuaram que seu objetivo ao procurá-lo seria ser ensinado por ele; rabino significa um mestre, um mestre de ensino; os judeus chamavam seus doutores, ou eruditos, de rabinos. A palavra vem de rab, multus ou magnus, um rabino, um grande homem e que, como dizemos, tem muito em si. Nunca houve um rabino como nosso Senhor Jesus, tão grande, em quem estavam escondidos todos os tesouros da sabedoria e do conhecimento. Estes vieram a Cristo para serem seus estudiosos, assim como todos aqueles que se aplicam a ele. João havia dito a eles que ele era o Cordeiro de Deus; agora este Cordeiro é digno de tomar o livro e abrir os selos como rabi, Ap 5. 9. E, a menos que nos entreguemos para ser governados e ensinados por ele, ele não removerá nossos pecados. 

	(2.) Ao perguntar onde ele morava, eles manifestam o desejo de conhecê-lo melhor. Cristo era um estranho neste país, de modo que eles queriam dizer onde era sua pousada onde ele se hospedava; pois lá eles o atenderiam em algum momento oportuno, quando ele designasse, para receber instruções dele; eles não o pressionariam rudemente, quando não fosse apropriado. Civilidade e boas maneiras convém àqueles que seguem a Cristo. E, além disso, eles esperavam obter mais dele do que poderiam obter em uma breve conferência agora, a propósito. Eles resolveram fazer um negócio, não um subnegócio de conversar com Cristo. Aqueles que tiveram alguma comunhão com Cristo não podem deixar de desejar, 

	[1] Uma maior comunhão com ele; eles seguem para saber mais sobre ele. 

	[2] Uma comunhão fixa com ele; onde eles podem se sentar a seus pés e seguir suas instruções. Não basta dar uma volta com Cristo de vez em quando, mas devemos hospedar-nos com ele.

	4. O convite cortês que Cristo lhes deu para seus aposentos: Ele disse-lhes: Vinde e vede. Assim, os bons desejos em relação a Cristo e a comunhão com ele devem ser considerados. 

	(1.) Ele os convida a ir a seus aposentos: quanto mais nos aproximamos de Cristo, mais vemos sua beleza e excelência. Os enganadores mantêm seu interesse em seus seguidores mantendo-os à distância, mas o que Cristo desejava recomendá-lo à estima e às afeições de seus seguidores era que eles viessem e vissem: "Venham e vejam que alojamento miserável tenho, que aceito acomodações pobres, para que você não espere nenhuma vantagem mundana ao me seguir, como fizeram aqueles que cortejaram os escribas e fariseus, e os chamaram de rabinos. Venha e veja com o que você deve contar se você me seguir." Veja Mateus 8. 20. 

	(2.) Ele os convida a vir imediatamente e sem demora. Eles perguntaram onde ele se hospedava, para que pudessem esperar por ele em uma época mais conveniente; mas Cristo convida-os imediatamente a vir e ver; nunca em melhor hora do que agora. Portanto, aprendam, 

	[1.] Quanto aos outros, é melhor levar as pessoas quando estão de boa mente; golpear enquanto o ferro está quente. 

	[2.] Quanto a nós mesmos, é sábio abraçar as oportunidades presentes: Agora é o tempo aceitável, 2 Coríntios 6. 2.

	5. A aceitação alegre e (sem dúvida) agradecida de seu convite: Eles vieram e viram onde ele morava e ficaram com ele naquele dia. A modéstia e as boas maneiras teriam feito bem a eles se tivessem recusado essa oferta. 

	(2.) Eles prontamente foram junto com ele: Eles vieram e viram onde ele morava. Almas graciosas aceitam alegremente os graciosos convites de Cristo; como Davi, Sl 27. 8. Eles não perguntaram como poderiam ser acomodados com ele, mas colocariam isso em risco e tirariam o melhor proveito do que encontrassem. É bom estar onde Cristo está, seja onde for. 

	(2.) Eles ficaram tão satisfeitos com o que descobriram que ficaram com ele naquele dia ("Mestre, é bom estar aqui"); e deu-lhes as boas-vindas. Era cerca da hora décima. Alguns pensam que João calcula de acordo com o cálculo romano, e que eram cerca de dez horas da manhã, e eles ficaram com ele até a noite; outros pensam que João calcula como os outros evangelistas, de acordo com o cálculo judaico, e que eram quatro horas da tarde, e eles ficaram com ele naquela noite e no dia seguinte. O Dr. Lightfoot conjetura que o próximo dia que eles passaram com Cristo foi um sábado e, sendo tarde, eles não puderam chegar em casa antes do sábado. Como é nosso dever, onde quer que estejamos, planejar passar o sábado tanto quanto possível para nosso benefício e vantagem espiritual, assim são abençoados aqueles que, pelos exercícios vivos de fé, amor e devoção, passam os sábados em comunhão com Cristo. Estes são realmente os dias do Senhor, dias do Filho do homem.
II. André trouxe seu irmão Pedro a Cristo. Se Pedro tivesse sido o primogênito dos discípulos de Cristo, os papistas teriam feito barulho com isso: ele de fato depois veio a ser mais eminente em dons, mas André teve a honra primeiro de conhecer Cristo e de ser o instrumento de trazer Pedro até ele. Observe,

	1. A informação que André deu a Pedro, com uma insinuação de vir a Cristo.

	(1.) Ele o encontrou: Ele primeiro encontra seu próprio irmão Simão; sua descoberta implica sua busca por ele. Simão veio junto com André para assistir ao ministério e batismo de João, e André sabia onde procurá-lo. Talvez o outro discípulo que estava com ele tenha saído para procurar algum amigo seu ao mesmo tempo, mas André acelerou primeiro: ele primeiro encontra Simão, que veio apenas para atender João, mas teve suas expectativas superadas; ele se encontra com Jesus.

	(2.) Ele disse a ele quem eles haviam encontrado: Nós encontramos o Messias. Observe, 

	[1] ele fala humildemente; não "eu encontrei", assumindo a honra da descoberta para si mesmo, mas "nós temos", regozijando-se por ter compartilhado com outros nela. 

	[2] Ele fala exultantemente e com triunfo: Encontramos aquela pérola de grande valor, aquele verdadeiro tesouro; e, tendo encontrado, ele o proclama como aqueles leprosos, 2 Reis 7. 9, pois ele sabe que nunca terá menos em Cristo para compartilhar com outros. 

	[3] Ele fala inteligentemente: Nós encontramos o Messias, que era mais do que já havia sido dito. João havia dito: Ele é o Cordeiro de Deus, e o Filho de Deus, que André compara com as Escrituras do Antigo Testamento e, comparando-as, conclui que ele é o Messias prometido aos pais, pois agora chegou a plenitude dos tempos. Assim, ao fazer dos testemunhos de Deus sua meditação, ele fala mais claramente a respeito de Cristo do que jamais seu professor havia feito, Sl 119.99.

	(3.) Ele o trouxe a Jesus; não se comprometeu a instruí-lo pessoalmente, mas o levou à fonte, persuadiu-o a vir a Cristo e o apresentou. Agora, este foi, 

	[1] Um exemplo de amor verdadeiro para seu irmão, seu próprio irmão, então ele é chamado aqui, porque era muito querido por ele. Observe que devemos, com particular preocupação e aplicação, buscar o bem-estar espiritual daqueles que estão relacionados a nós; pois a relação deles conosco aumenta a obrigação e a oportunidade de fazer o bem às suas almas. 

	[2] Foi um efeito da conversa de seu dia com Cristo. Observe que a melhor evidência de nosso lucro por meio da graça é a piedade e a utilidade de nossa conversa depois. Por meio deste, parecia que André tinha estado com Jesus que ele estava tão cheio dele, que ele estava no monte, pois seu rosto brilhava. Ele sabia que havia o suficiente em Cristo para todos; e, tendo provado que ele é gracioso, não pôde descansar até que aqueles a quem amava também o tivessem provado. Observe que a verdadeira graça odeia monopólios e adora não comer seus pedaços sozinho.

	2. O entretenimento que Jesus Cristo deu a Pedro, que nunca foi menos bem-vindo por ser influenciado por seu irmão que viria, v. 42. Observe,

	(1.) Cristo o chamou pelo nome: Quando Jesus o viu, disse: Tu és Simão, filho de Jonas. Deveria parecer que Pedro era totalmente um estranho para Cristo, e se assim for, 

	[1] Foi uma prova da onisciência de Cristo que, à primeira vista, sem qualquer investigação, ele poderia dizer o nome dele e de seu pai. O Senhor conhece aqueles que são dele e todo o caso deles. No entanto, 

	[2] Foi um exemplo de sua condescendente graça e favor, que ele assim o chamou livremente e afavelmente pelo seu nome, embora ele fosse de origem medíocre e vir mullius nominis - um homem sem nome. Foi um exemplo do favor de Deus a Moisés que ele o conhecesse pelo nome, Êxodo 33. 17. Alguns observam o significado destes nomes: Simão - obediente, Jona - uma pomba. Um espírito obediente como o de uma pomba nos qualifica para sermos discípulos de Cristo.

	(2.) Deu-lhe um novo nome: Cefas. 

	[1] O fato de lhe dar um nome sugere o favor de Cristo para com ele. Um novo nome denota alguma grande dignidade, Ap 2:17; Is 62. 2. Com isso, Cristo não apenas eliminou a reprovação de sua paternidade mesquinha e obscura, mas o adotou em sua família como um dos seus. 

	[2] O nome que ele deu a ele indica sua fidelidade a Cristo: Tu serás chamado Cefas (que é hebraico para uma pedra), que é pela interpretação de Pedro; assim deve ser processado, como Atos 9. 36. Tabita, que por interpretação é chamada Dorcas; o antigo hebraico, o último grego, para uma jovem. O temperamento natural de Pedro era rígido, resistente e resoluto, o que considero ser a principal razão pela qual Cristo o chamou de Cefas - uma pedra. Quando Cristo depois orou por ele, para que sua fé não falhasse, para que ele pudesse ser firme com o próprio Cristo, e ao mesmo tempo ordenou que ele fortalecesse seus irmãos e se dispusesse a apoiar os outros, então ele fez dele o que ele aqui o chamou de Cefas - uma pedra. Aqueles que vêm a Cristo devem vir com uma resolução fixa de serem firmes e constantes com ele, como uma pedra, sólida e inabalável; e é por sua graça que eles são assim. Sua palavra: Sê firme, os torna assim. Agora, isso não prova que Pedro era a única ou única rocha sobre a qual a igreja é construída, do que o chamado de Tiago e João Boanerges prova que eles são os únicos filhos do trovão, ou o chamado de José Barnabé prova que ele é o único filho da consolação.

	O Chamado de Filipe e Natanael.

	“43 No dia imediato, resolveu Jesus partir para a Galileia e encontrou a Filipe, a quem disse: Segue-me.

	44 Ora, Filipe era de Betsaida, cidade de André e de Pedro.

	45 Filipe encontrou a Natanael e disse-lhe: Achamos aquele de quem Moisés escreveu na lei, e a quem se referiram os profetas: Jesus, o Nazareno, filho de José.

	46 Perguntou-lhe Natanael: De Nazaré pode sair alguma coisa boa? Respondeu-lhe Filipe: Vem e vê.

	47 Jesus viu Natanael aproximar-se e disse a seu respeito: Eis um verdadeiro israelita, em quem não há dolo!

	48 Perguntou-lhe Natanael: Donde me conheces? Respondeu-lhe Jesus: Antes de Filipe te chamar, eu te vi, quando estavas debaixo da figueira.

	49 Então, exclamou Natanael: Mestre, tu és o Filho de Deus, tu és o Rei de Israel!

	50 Ao que Jesus lhe respondeu: Porque te disse que te vi debaixo da figueira, crês? Pois maiores coisas do que estas verás.

	51 E acrescentou: Em verdade, em verdade vos digo que vereis o céu aberto e os anjos de Deus subindo e descendo sobre o Filho do Homem.”

	Temos aqui o chamado de Filipe e Natanael.

	I. Filipe foi chamado imediatamente pelo próprio Cristo, não como André, que foi dirigido a Cristo por João, ou Pedro, que foi convidado por seu irmão. Deus tem vários métodos para trazer seus escolhidos para casa. Mas, quaisquer que sejam os meios que ele use, ele não está preso a nenhum. 

	1. Filipe foi chamado em uma prevenção: Jesus encontra Filipe. Cristo nos procurou e nos encontrou, antes que fizéssemos qualquer pergunta sobre ele. O nome Filipe é de origem grega e muito usado entre os gentios, o que alguns fazem um exemplo da degeneração da igreja judaica na época e sua conformidade com as nações; contudo, Cristo não mudou seu nome. 

	2. Ele foi chamado no dia seguinte. Veja quão de perto Cristo se aplicou a seus negócios. Quando o trabalho deve ser feito para Deus, não devemos perder um dia. No entanto, observe, Cristo agora chamava um ou dois por dia; mas, depois que o Espírito foi derramado, milhares foram efetivamente chamados por dia, nos quais foi cumprido o cap. 14. 12. 

	3. Jesus iria à Galileia para chamá-lo. Cristo encontrará todos aqueles que lhe forem dados, onde quer que estejam, e nenhum deles se perderá. 

	4. Filipe foi levado a ser um discípulo pelo poder de Cristo, acompanhando aquela palavra, siga-me. Veja a natureza do verdadeiro cristianismo; é seguir a Cristo, dedicando-nos à sua conversa e conduta, observando seus movimentos e seguindo seus passos. Veja a eficácia da graça disso é a vara de sua força. 

	5. Somos informados de que Filipe era de Betsaida, e André e Pedro também, v. 44. Esses eminentes discípulos não receberam honra do local de sua natividade, mas refletiram honra sobre ele. Betsaida significa a casa das redes, porque era habitada principalmente por pescadores; daí Cristo escolheu discípulos, que deveriam receber dons extraordinários e, portanto, não precisavam das vantagens comuns do aprendizado. Betsaida era um lugar iníquo (Mt 11:21), mas ainda havia um remanescente, de acordo com a eleição da graça.

	II. Natanael foi convidado a Cristo por Filipe, e muito se fala a respeito dele. No qual podemos observar,

	1. O que se passou entre Filipe e Natanael, no qual aparece uma mistura observável de zelo piedoso com fraqueza, como geralmente é encontrado em iniciantes, que ainda estão apenas perguntando sobre o caminho para Sião. Aqui está,

	(1.) A alegre notícia que Filipe trouxe a Natanael, v. 45. Como André antes, Filipe aqui, tendo obtido algum conhecimento do próprio Cristo, não descansa até que manifeste o sabor desse conhecimento. Filipe, embora recém-chegado ao próprio Cristo, ainda se afasta para procurar Natanael. Observe que, quando temos as oportunidades mais justas de obter o bem para nossas próprias almas, ainda assim devemos buscar oportunidades de fazer o bem para as almas dos outros, lembrando as palavras de Cristo: É mais bem-aventurado dar do que receber, Atos 20. 35. Ó, diz Filipe, encontramos aquele de quem Moisés e os profetas escreveram, observe aqui, 

	[1] Em que transporte de alegria Filipe estava, sobre este novo conhecimento de Cristo: "Encontramos aquele de quem tantas vezes falamos, tanto desejamos e esperamos; finalmente, ele veio, ele chegou, e nós o encontramos!" 

	[2] Que vantagem foi para ele estar tão bem familiarizado com as Escrituras do Antigo Testamento, que preparou sua mente para a recepção da luz evangélica e tornou a entrada dela muito mais fácil: Aquele de quem Moisés e os profetas escreveram. O que foi escrito inteiramente e desde a eternidade no livro dos conselhos divinos foi em parte, diversas vezes e de diversas maneiras, copiado no livro das revelações divinas. Coisas gloriosas foram escritas sobre a Semente da mulher, a Semente de Abraão, Siló, o profeta como Moisés, o Filho de Davi, Emanuel, o Homem, o Renovo, o Messias, o Príncipe. Filipe havia estudado essas coisas e estava cheio delas, o que o fez acolher prontamente a Cristo. 

	[3] Com que erros e fraquezas ele trabalhou: ele chamou Cristo Jesus de Nazaré, enquanto ele era de Belém; e o Filho de José, enquanto ele era apenas seu suposto Filho. Jovens iniciantes na religião estão sujeitos a erros, que o tempo e a graça de Deus corrigirão. Era sua fraqueza dizer: Nós o encontramos, pois Cristo os encontrou antes que eles encontrassem a Cristo. Ele ainda não apreendeu, como Paulo fez, como ele foi preso por Cristo Jesus, Fp 3. 12.

	(2.) A objeção que Natanael fez contra isso, pode alguma coisa boa sair de Nazaré? v. 46. Aqui, 

	[1] Sua cautela foi louvável, pois ele não concordou levianamente com tudo o que foi dito, mas levou-o em exame; nossa regra é: prove todas as coisas. Mas, 

	[2] Sua objeção surgiu da ignorância. Se ele queria dizer que nada de bom poderia vir de Nazaré, era devido à sua ignorância da graça divina, como se isso fosse menos afetado a um lugar do que outro, ou se ligasse às observações tolas e mal-intencionadas dos homens. Se ele quis dizer que o Messias, essa grande coisa boa, não poderia vir de Nazaré, até aí ele estava certo (Moisés, na lei, disse que ele deveria vir de Judá, e os profetas designaram Belém para o lugar de seu nascimento); mas então ele ignorava o fato, que este Jesus nasceu em Belém; de modo que o erro cometido por Filipe, ao chamá-lo de Jesus de Nazaré, ocasionou essa objeção. Observe que os erros dos pregadores muitas vezes dão origem aos preconceitos dos ouvintes.

	(3.) A resposta curta que Filipe deu a esta objeção: Venha e veja. 

	[1] Era sua fraqueza que ele não podia dar uma resposta satisfatória para isso; no entanto, é o caso comum de jovens iniciantes na religião. Podemos saber o suficiente para nos satisfazer e, no entanto, não sermos capazes de dizer o suficiente para silenciar as críticas de um adversário sutil. 

	[2] Foi sua sabedoria e zelo que, quando ele mesmo não pudesse responder à objeção, ele o faria ir a alguém que pudesse: Venha e veja.Não vamos ficar discutindo aqui e levantando dificuldades para nós mesmos que não podemos superar; vamos conversar com o próprio Cristo, e todas essas dificuldades desaparecerão logo. Observe que é tolice gastar esse tempo em disputas duvidosas que poderiam ser melhor gastas e com um propósito muito melhor nos exercícios de piedade e devoção. Venha e veja; não, vá e veja, mas, " Venha, e eu irei junto com você;" como Isa 2. 3; Jer 1. 5. A partir desta negociação entre Filipe e Natanael, podemos observar, primeiro, que muitas pessoas são afastadas dos caminhos da religião pelos preconceitos irracionais que conceberam contra a religião, devido a algumas circunstâncias estranhas que não tocam no mérito do caso. 

	Em segundo lugar, a melhor maneira de remover os preconceitos que eles nutriram contra a religião é provar a si mesmos e julgá-los. Não vamos responder a este assunto antes de ouvi-lo.

	2. O que aconteceu entre Natanael e nosso Senhor Jesus Cristo. Ele veio e viu, não em vão.

	(1.) Nosso Senhor prestou um testemunho muito honroso da integridade de Natanael: Jesus o viu chegando e o recebeu com encorajamento favorável; disse dele aos que o cercavam, estando o próprio Natanael por perto: Eis um verdadeiro israelita. Observe,

	[1] Que ele o elogiou; não para lisonjeá-lo ou inflá-lo com uma boa presunção de si mesmo, mas talvez porque ele soubesse que ele era um homem modesto, se não um homem melancólico, alguém que tinha pensamentos duros e humildes sobre si mesmo, estava pronto para duvidar de sua própria sinceridade; e Cristo por este testemunho colocou o assunto fora de dúvida. Natanael havia, mais do que qualquer um dos candidatos, objetado contra Cristo; mas Cristo por meio deste mostrou que o desculpou e não foi extremo em marcar o que havia dito errado, porque sabia que seu coração era reto. Ele não respondeu sobre ele, alguma coisa boa pode vir de Caná (cap. 21. 2), uma obscura cidade da Galileia? Mas gentilmente lhe dá esse caráter, para nos encorajar a esperar pela aceitação de Cristo, apesar de nossa fraqueza, e para nos ensinar a falar honrosamente daqueles que sem causa falaram mal de nós e a dar-lhes o devido louvor.

	[2] Que ele o elogiou por sua integridade. Primeiro, eis um verdadeiro israelita. É prerrogativa de Cristo saber o que os homens são de fato; podemos apenas esperar o melhor. A nação inteira era israelita de nome, mas nem todos os que são de Israel são de Israel (Rm 9. 6); aqui, no entanto, estava um israelita de fato. 

	1. Um seguidor sincero do bom exemplo de Israel, cujo caráter era ser um homem simples, em oposição ao caráter de homem astuto de Esaú. Ele era um filho genuíno do honesto Jacó, não apenas de sua semente, mas de seu espírito.

	2. Um professante sincero da fé de Israel; ele era fiel à religião que professava e vivia de acordo com ela: ele era realmente tão bom quanto parecia e sua prática era compatível com sua profissão. Ele é o judeu que o é interiormente (Rm 2. 29), assim é o cristão. 

	Em segundo lugar, Ele é aquele em quem não há dolo - esse é o caráter de um verdadeiro israelita, um cristão de fato: sem dolo para com os homens; um homem sem truque ou projeto; um homem em quem se pode confiar; sem dolo para com Deus, isto é, sincero em seu arrependimento pelo pecado; sincero em sua aliança com Deus; em cujo espírito não há dolo, Sl 32. 2. Ele não diz sem culpa, mas sem dolo. Embora em muitas coisas ele seja tolo e esquecido, ainda assim em nada é falso, nem perversamente se afasta de Deus: não há culpa aprovada permitida nele; não pintado, embora ele tenha suas manchas: "Eis aqui este israelita de fato." 

	1. "Observe-o, para que você possa aprender seu caminho e fazer como ele." 

	2. "Admire-o; contemple e maravilhe-se." A hipocrisia dos escribas e fariseus havia fermentado tanto a igreja e a nação judaica, e sua religião estava tão degenerada em formalidade ou política de estado, que um israelita de fato era um homem admirado, um milagre da graça divina, como Jó, cap. 1. 8.

	(2.) Natanael fica muito surpreso com isso, sobre o qual Cristo lhe dá mais uma prova de sua onisciência e um tipo de memorial de sua antiga devoção.

	[1] Aqui está a modéstia de Natanael, pois ele logo foi desconcertado com o tipo de atenção que Cristo teve o prazer de fazer dele: "De onde me conheces, eu que sou indigno de teu conhecimento? Quem sou eu, ó Senhor Deus?” 2 Sm 7. 18. Esta foi uma evidência de sua sinceridade, que ele não percebeu os elogios que recebeu, mas os recusou. Cristo nos conhece melhor do que nós mesmos; não sabemos o que está no coração de um homem olhando em seu rosto, mas todas as coisas estão nuas e abertas diante de Cristo, Heb 4. 12, 13. Cristo nos conhece? Vamos cobiçar conhecê-lo.

	[2] Aqui está a manifestação adicional de Cristo a ele: Antes que Filipe te chamasse, eu te vi. Primeiro, Ele dá a entender que o conhecia, e assim manifesta sua divindade. É prerrogativa de Deus conhecer infalivelmente todas as pessoas e todas as coisas; por meio disso, Cristo provou ser Deus em muitas ocasiões. Foi profetizado a respeito do Messias que ele deveria ser de rápido entendimento no temor do Senhor, isto é, em julgar a sinceridade e o grau do temor de Deus nos outros, e que ele não deveria julgar pela visão de seus olhos, Is 11. 2, 3. Aqui ele responde a essa previsão. Veja 2 Tim 2. 19. 

	Em segundo lugar, que antes de Filipe o chamasse, Ele o viu debaixo da figueira; isso manifesta uma bondade particular para ele. 

	1. Seus olhos estavam voltados para ele antes de Filipe chamá-lo, que foi a primeira vez que Natanael conheceu Cristo. Cristo tem conhecimento de nós antes que tenhamos qualquer conhecimento dele; veja Isaías 45. 4; Gal 4. 9. 

	2. Seus olhos estavam sobre ele quando ele estava debaixo da figueira; este foi um sinal particular que ninguém entendeu, exceto Natanael: "Quando você se retirou para debaixo da figueira em teu jardim, e pensou que nenhum olho te via, então estou de olho em ti e vi o que era muito aceitável.” É mais provável que Natanael sob a figueira tenha sido empregado, como Isaque no campo, em meditação, oração e comunhão com Deus. Talvez então e ali ele se uniu solenemente ao Senhor em uma aliança inviolável. Cristo viu em segredo, e por este aviso público em parte o recompensou abertamente. Sentado sob a figueira denota quietude e serenidade de espírito, que muito favorecem a comunhão com Deus. Veja Mq 4:4; Zc 3:10, não oravam como os hipócritas, nas esquinas das ruas, mas debaixo da figueira.

	(3.) Natanael por meio disto obteve uma plena garantia de fé em Jesus Cristo, expressa naquele nobre reconhecimento (v. 49): Rabi, tu és o Filho de Deus, tu és o rei de Israel; isto é, em suma, tu és o verdadeiro Messias. Observe aqui, 

	[1] Quão firmemente ele acreditava com o coração. Embora ele tivesse trabalhado ultimamente sob alguns preconceitos a respeito de Cristo, agora todos eles haviam desaparecido. Observe que a graça de Deus, na fé ativa, derruba a imaginação. Agora ele não pergunta mais: Pode alguma coisa boa sair de Nazaré? Pois ele acredita que Jesus de Nazaré é o bem principal e o abraça de acordo. 

	[2] Quão livremente ele confessou com a boca. A sua confissão é feita em forma de adoração, dirigida ao próprio Senhor Jesus, que é uma forma própria de confessar a nossa fé. Primeiro, ele confessa o ofício profético de Cristo, chamando-o de rabi, um título que os judeus geralmente davam a seus mestres. Cristo é o grande rabi, a cujos pés todos devemos ser criados. 

	Em segundo lugar, Ele confessa sua natureza e missão divina, ao chamá-lo de Filho de Deus (aquele Filho de Deus de que fala o Salmo 2. 7); embora ele tivesse apenas uma forma e aspecto humanos, mas tendo um conhecimento divino, o conhecimento do coração e das coisas distantes e secretas, Natanael conclui que ele é o Filho de Deus. 

	Em terceiro lugar, Ele confessa: "Tu és o rei de Israel; aquele rei de Israel por quem há muito esperamos.” Se ele é o Filho de Deus, ele é o rei do Israel de Deus.

	(4.) Cristo eleva as esperanças e expectativas de Natanael para algo mais e maior do que tudo isso, v. 50, 51. Cristo é muito terno com os jovens convertidos e encorajará bons começos, embora fracos, Mateus 12:20.

	[1] Ele aqui significa sua aceitação, e (deveria parecer) sua admiração, da pronta fé de Natanael: Porque eu disse, eu te vi debaixo da figueira, acreditas? Ele se pergunta que uma indicação tão pequena do conhecimento divino de Cristo deveria ter tal efeito; era um sinal de que o coração de Natanael estava preparado de antemão, caso contrário, o trabalho não teria sido feito tão repentinamente. Observe que é muito para a honra de Cristo e sua graça, quando o coração se rende a ele na primeira convocação.

	[2] Ele promete a ele ajuda muito maior para a confirmação e aumento de sua fé do que ele teve para a primeira produção dela.

	Primeiro, em geral: "Tu verás coisas maiores do que estas, provas mais fortes de que eu sou o Messias;" os milagres de Cristo e sua ressurreição. Observe: 

	1. Àquele que tem e faz bom uso do que tem, mais será dado. 

	2. Aqueles que realmente acreditam no evangelho descobrirão que suas evidências crescem sobre eles e verão cada vez mais motivos para acreditar nele. 

	3. Quaisquer que sejam as descobertas que Cristo tenha prazer em fazer de si mesmo para seu povo enquanto eles estão aqui neste mundo, ele tem coisas ainda maiores do que estas para lhes dar a conhecer; uma glória ainda maior a ser revelada.

	Em segundo lugar, em particular: "Não apenas tu, mas todos vós, meus discípulos, cuja fé se destina à confirmação, vocês verão o céu aberto;" isso é mais do que dizer a Natanael que ele estava debaixo da figueira. Isto é introduzido com um prefácio solene, Em verdade, em verdade vos digo, que comanda tanto uma atenção fixa ao que é dito como muito importante, quanto um consentimento total a ele como indubitavelmente verdadeiro: "Eu digo, em cuja palavra você pode confiar sobre, amém, amém." Ninguém usou esta palavra no início de uma frase, exceto Cristo, embora os judeus frequentemente a usassem no final de uma oração, e às vezes a duplicassem. É uma afirmação solene. Cristo é chamado de Amém (Ap 3. 14), e assim alguns entendem aqui, eu, o Amém, o Amém, vos digo. Eu a fiel testemunha. Observe que as garantias que temos da glória a ser revelada são construídas sobre a palavra de Cristo. Agora veja o que Cristo lhes assegura: Daqui em diante, ou dentro de algum tempo, ou em breve, ou doravante, vereis o céu aberto.

	1. É um título humilde que Cristo aqui toma para si: O Filho do homem; um título frequentemente aplicado a ele no evangelho, mas sempre por ele mesmo. Natanael o chamou de Filho de Deus e rei de Israel: ele se chama Filho do homem, 

	(a.) Para expressar sua humildade em meio às honras que lhe foram feitas. 

	(b.) Para ensinar sua humanidade, que deve ser acreditada, assim como sua divindade. 

	(c.) Para intimar seu atual estado de humilhação, para que Natanael não esperasse que este rei de Israel aparecesse com pompa externa.

	2. No entanto, são grandes coisas que ele aqui prediz: Vereis o céu aberto e os anjos de Deus subindo e descendo sobre o Filho do homem. 

	(a.) Alguns entendem isso literalmente, como apontando para algum evento particular. Ou, 

	[a1.] Houve alguma visão da glória de Cristo, na qual isso foi exatamente cumprido, da qual Natanael foi testemunha ocular, como Pedro, Tiago e João foram de sua transfiguração. Houve muitas coisas que Cristo fez, e aquelas na presença de seus discípulos, que não foram escritas (cap. 20. 30), e por que não isso? Ou, 

	[a2.] Foi cumprido nas muitas ministrações dos anjos a nosso Senhor Jesus, especialmente em sua ascensão, quando o céu foi aberto para recebê-lo, e os anjos subiram e desceram, para atendê-lo e honrá-lo, e isso à vista dos discípulos. A ascensão de Cristo foi a grande prova de sua missão e muito confirmou a fé de seus discípulos, cap. 6. 62. Ou, 

	[a3.] Pode se referir à segunda vinda de Cristo, para julgar o mundo, quando os céus se abrirem, e todo olho o verá, e os anjos de Deus subirão e descerão sobre ele, como atendentes dele, todos empregados; e um dia agitado será. Ver 2 Tessalonicenses 1. 10. 

	(b.) Outros entendem isso figurativamente, como falando de um estado ou série de coisas a partir de agora; e assim podemos entendê-lo, 

	[1.] Dos milagres de Cristo. Natanael acreditou, porque Cristo, como os profetas antigos, podia contar-lhe coisas secretas. Mas o que é isso? Cristo está agora começando uma dispensação de milagres, muito mais grandes e estranhos do que isso, como se o céu fosse aberto; e tal poder será exercido pelo Filho do homem como se os anjos, que se destacam em força, estivessem continuamente atendendo às suas ordens. Imediatamente depois disso, Cristo começou a fazer milagres, cap. 2. 11. Ou, 

	[2.] De sua mediação, e aquela relação abençoada que ele estabeleceu entre o céu e a terra, da qual seus discípulos devem ter graus, seja deixada no mistério. Primeiro, por Cristo, como Mediador, eles verão o céu aberto, para que possamos entrar no santuário por seu sangue (Hb 10. 19, 20); céu aberto, para que pela fé possamos olhar e finalmente entrar; poder agora contemplar a glória do Senhor, e depois entrar na alegria de nosso Senhor. E, em segundo lugar, verão anjos subindo e descendo sobre o Filho do homem. Por meio de Cristo temos comunhão e benefício pelos santos anjos, e as coisas no céu e as coisas na terra são reconciliadas e reunidas. Cristo é para nós como a escada de Jacó (Gn 28. 12), pela qual os anjos sobem e descem continuamente para o bem dos santos.

	


João 2

	No final do capítulo anterior, tivemos um relato dos primeiros discípulos a quem Jesus chamou, André e Pedro, Filipe e Natanael. Estas foram as primícias para Deus e para o Cordeiro, Ap 14 4. Agora, neste capítulo, temos: 

	I. O relato do primeiro milagre que Jesus realizou - transformando água em vinho, em Caná da Galileia (vers. 1-11), e sua aparição em Cafarnaum, ver. 12. 

	II. O relato da primeira páscoa que ele celebrou em Jerusalém depois de iniciar seu ministério público; sua expulsão dos compradores e vendedores do templo (ver 13-17); e o sinal que ele deu àqueles que brigaram com ele por isso (versículos 18-22), com um relato de alguns quase crentes, que o seguiram, por isso, por algum tempo (ver 23-25), mas ele os conhecia muito bem para confiar neles.

	Água Transformada em Vinho.

	“1 Três dias depois, houve um casamento em Caná da Galileia, achando-se ali a mãe de Jesus.

	2 Jesus também foi convidado, com os seus discípulos, para o casamento.

	3 Tendo acabado o vinho, a mãe de Jesus lhe disse: Eles não têm mais vinho.

	4 Mas Jesus lhe disse: Mulher, que tenho eu contigo? Ainda não é chegada a minha hora.

	5 Então, ela falou aos serventes: Fazei tudo o que ele vos disser.

	6 Estavam ali seis talhas de pedra, que os judeus usavam para as purificações, e cada uma levava duas ou três metretas.

	7 Jesus lhes disse: Enchei de água as talhas. E eles as encheram totalmente.

	8 Então, lhes determinou: Tirai agora e levai ao mestre-sala. Eles o fizeram.

	9 Tendo o mestre-sala provado a água transformada em vinho (não sabendo donde viera, se bem que o sabiam os serventes que haviam tirado a água), chamou o noivo

	10 e lhe disse: Todos costumam pôr primeiro o bom vinho e, quando já beberam fartamente, servem o inferior; tu, porém, guardaste o bom vinho até agora.

	11 Com este, deu Jesus princípio a seus sinais em Caná da Galileia; manifestou a sua glória, e os seus discípulos creram nele.”

	Temos aqui a história da milagrosa conversão da água em vinho por Cristo em um casamento em Caná da Galileia. Havia alguns poucos tão bem dispostos a acreditar em Cristo e segui-lo, quando ele não fez nenhum milagre; no entanto, não era provável que muitos fossem influenciados até que ele tivesse algo com que responder àqueles que perguntavam: Que sinal mostras tu? Ele poderia ter feito milagres antes, poderia tê-los tornado as ações comuns de sua vida e os entretenimentos comuns de seus amigos; mas, sendo os milagres planejados para os selos sagrados e solenes de sua doutrina, ele começou a não realizar nenhum até que começou a pregar sua doutrina. Agora observe,

	I. A ocasião deste milagre. Maimonides observa que é para a honra de Moisés que todos os sinais que ele fez no deserto ele fez por necessidade; precisávamos de comida, ele nos trouxe o maná, e Cristo também. Observe,

	1. O tempo: o terceiro dia depois que ele veio para a Galileia. O evangelista mantém um diário de ocorrências, pois nenhum dia passou sem que algo extraordinário fosse feito ou dito. Nosso Mestre ocupou seu tempo melhor do que seus servos, e nunca se deitou à noite reclamando, como fez o imperador romano, que havia perdido um dia.

	2. O lugar: foi em Caná da Galileia, na tribo de Aser (Josué 19. 28), da qual, antes, foi dito que ele daria guloseimas reais, Gen 49. 20. Cristo começou a fazer milagres em um obscuro canto do país, distante de Jerusalém, que era o cenário público da ação, para mostrar que ele não buscava honra dos homens (cap. 5:41), mas daria honra aos humildes. Sua doutrina e milagres não seriam tão contestados pelos simples e honestos galileus quanto pelos orgulhosos e preconceituosos rabinos, políticos e nobres de Jerusalém.

	3. A ocasião em si foi um casamento; provavelmente uma ou ambas as partes eram parentes de nosso Senhor Jesus. Diz-se que a mãe de Jesus está lá, e não é chamada, como Jesus e seus discípulos, o que sugere que ela estava lá como alguém em casa. Observe a honra que Cristo por meio disto colocou sobre a ordenança do casamento, que ele agraciou a solenidade dele, não apenas com sua presença, mas com seu primeiro milagre; porque foi instituída e abençoada na inocência, porque por ela ele ainda buscaria uma semente piedosa, porque se assemelha à união mística entre ele e sua igreja, e porque ele previu que no reino papal, enquanto a cerimônia de casamento seria indevidamente digna e promovido a sacramento, o estado de casado seria indevidamente difamado, como inconsistente com qualquer função sagrada. Houve um casamento - gamos, uma festa de casamento, para enfeitar a solenidade. Os casamentos eram geralmente celebrados com festa (Gn 29. 22; Jz 14. 10), em sinal de alegria e respeito amigável, e para confirmar o amor.

	4. Cristo, sua mãe e seus discípulos foram os principais convidados dessa festa. A mãe de Jesus (esse era seu título mais honroso) estava lá; nenhuma menção é feita a :José, concluímos que ele está morto antes disso. Jesus foi chamado e veio, aceitou o convite e festejou com eles, para nos ensinar a ser respeitosos com nossas relações e sociáveis com eles, embora sejam humildes. Cristo viria de uma maneira diferente da de João Batista, que não veio comendo nem bebendo, Mateus 11:18, 19. É sabedoria do prudente estudar como melhorar a conversa em vez de como recusá-la.

	(1.) Houve um casamento e Jesus foi chamado. Note, 

	[1] É muito desejável, quando há um casamento, ter Jesus Cristo presente nele; ter sua graciosa presença espiritual, ter o casamento possuído e abençoado por ele: o casamento é então realmente honroso; e os que se casam no Senhor (1 Cor 7. 39) não se casam sem ele. 

	[2] Aqueles que desejam ter Cristo com eles em seu casamento devem convidá-lo pela oração; esse é o mensageiro que deve ser enviado ao céu por ele; e ele virá: Tu chamarás, e eu responderei. E ele transformará a água em vinho.

	(2.) Os discípulos também foram convidados, aqueles cinco que ele havia chamado (cap. 1), pois ainda não tinha mais; eles eram sua família e foram convidados com ele. Eles se entregaram aos seus cuidados e logo descobriram que, embora ele não tivesse riquezas, tinha bons amigos. Observe, 

	[1] Aqueles que seguem a Cristo devem festejar com ele, eles devem se alimentar como ele se sente, assim ele lhes disse (cap. 12. 26): Onde eu estiver, ali estará também o meu servo. 

	[2] O amor a Cristo é testemunhado por um amor àqueles que são dele, por causa dele; nossa bondade não se estende a ele, mas aos santos. Calvino observa quão generoso foi o organizador da festa, embora pareça ter poucos recursos, para convidar quatro ou cinco estranhos a mais do que ele pensava, porque eram seguidores de Cristo, o que mostra, diz ele, que há mais liberdade, liberalidade e verdadeira amizade na conversa de algumas pessoas mais humildes do que entre muitas de posição superior.

	II. O próprio milagre. Em que observamos,

	1. Eles não tinham vinho, v. 3. 

	(1.) Havia falta em um banquete; embora muito tenha sido fornecido, tudo foi gasto. Enquanto estamos neste mundo, às vezes nos encontramos em apuros, mesmo quando pensamos que estamos na plenitude de nossa suficiência. Se sempre gastando, talvez tudo seja gasto antes que percebamos. 

	(2.) Havia falta em uma festa de casamento. Observe que aqueles que, sendo casados, passaram a cuidar das coisas do mundo devem esperar problemas na carne, e contar com a decepção. 

	(3.) Parece que Cristo e seus discípulos foram a ocasião desse desejo, porque havia mais companhia do que o esperado quando a provisão foi feita; mas aqueles que se esforçam por Cristo não perderão por ele.

	2. A mãe de Jesus solicitou que ele ajudasse seus amigos nessa situação difícil. Somos informados (v. 3-5) do que se passou entre Cristo e sua mãe nessa ocasião.

	(1.) Ela o informa sobre a dificuldade em que eles estavam (v. 3): Ela disse a ele: Eles não têm vinho. Alguns pensam que ela não esperava dele nenhum suprimento milagroso (ele ainda não havia operado nenhum milagre), mas que ela faria com que ele fizesse algum suprimento decente e fazer o melhor possível para salvar a reputação do noivo e mantê-lo no semblante; ou (como Calvino sugere) faria com que ele compensasse a falta de vinho com algum discurso sagrado e lucrativo. Mas, muito provavelmente, ela procurou um milagre; pois ela sabia que ele agora estava aparecendo como o grande profeta, como Moisés, que tantas vezes supria as necessidades de Israel oportunamente; e, embora este fosse seu primeiro milagre público, talvez ele às vezes tivesse aliviado ela e seu marido em seu estado inferior. O noivo pode ter mandado buscar mais vinho, mas ela queria ir até a nascente. Observe: 

	[1] Devemos nos preocupar com as necessidades e dificuldades de nossos amigos, e não buscar nossas próprias coisas.apenas. 

	[2] Em nossas próprias dificuldades e nas de nossos amigos, é nossa sabedoria e dever aplicar-nos a Cristo pela oração. 

	[3] Em nossos discursos a Cristo, não devemos prescrever a ele, mas humildemente expor nosso caso diante dele e, em seguida, nos referir a ele para fazer o que quiser.

	(2.) Ele a repreendeu por isso, pois viu mais coisas erradas do que nós, caso contrário, ele não a tratou assim. Aqui está,

	[1] A própria repreensão: Mulher, que tenho eu contigo? Tanto quanto Cristo ama, ele repreende e castiga. Ele a chama de mulher, não de mãe. Quando começamos a assumir, devemos ser lembrados do que somos, homens e mulheres, frágeis, tolos e corruptos. A pergunta, ti emoi kai soi, pode ser lida: O que é isso para mim e para ti? O que importa para nós se eles têm necessidades? Mas é sempre como o traduzimos: O que tenho eu a ver contigo? Como Juízes 11. 12; 2 Sm 16. 10; Esdras 4. 3; Mateus 8. 29. Portanto, indica um ressentimento, mas nada inconsistente com a reverência e sujeição que ele prestou a sua mãe, de acordo com o quinto mandamento (Lucas 2:51); pois houve um tempo em que foi o elogio de Levi que ele disse a seu pai: Eu não o conheço, Deut 33. 9. Agora, isso deveria ser, primeiro: Um cheque para sua mãe por se interpor em um assunto que era ato de sua Divindade, que não dependia dela e do qual ela não era mãe. Embora, como homem, ele fosse filho de Davi e dela; no entanto, como Deus, ele era o Senhor de Davi e dela, e ele queria que ela soubesse disso. Os maiores avanços não devem nos fazer esquecer de nós mesmos e do nosso lugar, nem a familiaridade a que nos admite a aliança da graça gera desprezo, irreverência ou qualquer tipo ou grau de presunção. 

	Em segundo lugar, foi uma instrução para outros de seus parentes (muitos dos quais estavam presentes aqui) que eles nunca deveriam esperar que ele tivesse qualquer consideração por seus parentes segundo a carne, em seus milagres de operação, ou que neles ele os gratificasse, que neste assunto não eram mais para ele do que outras pessoas. Nas coisas de Deus não devemos conhecer rostos. 

	Em terceiro lugar, é um testemunho permanente contra a idolatria que ele previu que sua igreja afundaria nas eras posteriores, ao dar honras indevidas à virgem Maria, um crime do qual os católicos romanos, como eles se chamam, são notoriamente culpados, quando eles a chamam de rainha do céu, a salvação do mundo, sua medianeira, sua vida e esperança; não apenas dependendo de seu mérito e intercessão, mas implorando a ela que ordene a seu Filho que lhes faça o bem: Monstra te esse matrem - Mostre que você é sua mãe. Jussu matris impera salvatori - Entregue teus comandos maternos ao Salvador. Ele não diz aqui expressamente, quando um milagre deveria ser realizado, mesmo nos dias de sua humilhação, e sua mãe apenas insinuou tacitamente uma intercessão: Mulher, o que tenho eu a ver contigo? Isso foi claramente planejado para prevenir ou agravar tal idolatria grosseira, tal blasfêmia horrível. O Filho de Deus é nomeado nosso Advogado junto ao Pai; mas a mãe de nosso Senhor nunca foi designada para ser nossa advogada junto ao Filho.

	[2] A razão desta repreensão: Minha hora ainda não chegou. Para cada coisa que Cristo fez e foi feita a ele, ele teve sua hora, o tempo determinado e o tempo mais adequado, que foi observado pontualmente. 

	Primeiro, "A minha hora de operar milagres ainda não chegou." No entanto, depois ele operou isso, antes da hora, porque previu que confirmaria a fé de seus discípulos infantis (v. 11), que foi o fim de todos os seus milagres: de modo que este foi um penhor dos muitos milagres que ele operaria quando chegasse a sua hora. 

	Em segundo lugar, "A minha hora de operar milagres abertamente ainda não chegou; portanto, não fale disso publicamente." 

	Terceiro: " Não chegou ainda a hora de minha isenção de tua autoridade, agora que comecei a agir como profeta?" Então Gregory Nyssen. 

	Quarto: "Minha hora para trabalhar neste milagre ainda não chegou." Sua mãe moveu-o para ajudá-los quando o vinho começou a faltar (assim pode ser lido, v. 3), mas sua hora ainda não havia chegado até que tivesse acabado, e havia um total não apenas para evitar qualquer suspeita de misturar um pouco do vinho que sobrou com a água, mas para nos ensinar que a situação extrema do homem é a oportunidade de Deus aparecer para ajudar e aliviar seu povo, chegou a sua hora em que estamos reduzidos ao extremo e não sabemos o que fazer. Isso encorajou aqueles que esperavam por ele a acreditar que, embora sua hora ainda não tivesse chegado, ela chegaria. Observe que os atrasos da misericórdia não devem ser interpretados como negações da oração. Ao final falará.

	(3.) Apesar disso, ela se encorajou com a expectativa de que ele ajudaria seus amigos nessa situação difícil, pois ela ordenou que os servos observassem suas ordens, v. 5. 

	[1] Ela aceitou a repreensão com muita submissão e não respondeu. É melhor não merecer a repreensão de Cristo, mas o próximo melhor é ser manso e quieto sob ela, e considerá-la uma bondade, Sl 141. 5. 

	[2] Ela manteve sua esperança na misericórdia de Cristo, de que ele ainda concederia seu desejo. Quando chegamos a Deus em Cristo por qualquer misericórdia, duas coisas nos desencorajam: 

	Primeiro, o senso de nossas próprias loucuras e enfermidades "Certamente orações imperfeitas como as nossas não podem vivificar." 

	Em segundo lugar, sentir as carrancas e repreensões de nosso Senhor. As aflições continuam, as libertações são adiadas e Deus parece zangado com nossas orações. Este foi o caso da mãe de nosso Senhor aqui, e ainda assim ela se encoraja com a esperança de que ele finalmente dará uma resposta de paz, para nos ensinar a lutar com Deus pela fé e fervor na oração, mesmo quando ele parece em sua providência andar contrário a nós. Devemos contra a esperança acreditar na esperança, Rom 4. 18. 

	[3] Ela instruiu os servos a ficarem de olho nele imediatamente, e não fazerem seus pedidos a ela, como é provável que tivessem feito. Ela desiste de todas as pretensões de influenciá-lo ou interceder por ele; que suas almas esperem somente nele, Sl 62. 5. 

	[4] Ela os orientou pontualmente a observar suas ordens, sem contestar ou fazer perguntas. Estando consciente de uma falha ao prescrever a ele, ela adverte os servos a prestarem atenção à mesma falha e a atenderem tanto ao seu tempo quanto ao seu modo de suprimento: "Tudo o que ele disser a você, faça-o, embora você possa pensar sempre de modo tão impróprio. Se ele disser: Dê água aos convidados, quando eles pedirem vinho, faça-o. Se ele disser: Despeje do fundo das vasilhas que estão gastas, faça-o. Ele pode fazer algumas gotas de vinho multiplicar a tantos vasos." Observe que aqueles que esperam os favores de Cristo devem, com obediência implícita, observar suas ordens. O caminho do dever é o caminho da misericórdia; e os métodos de Cristo não devem ser contestados.

	(4.) Cristo finalmente os supriu milagrosamente; pois muitas vezes ele é melhor do que sua palavra, mas nunca pior.

	[1] O próprio milagre foi transformar água em vinho; a substância da água adquirindo uma nova forma e tendo todos as propriedades e qualidades do vinho. Tal transformação é um milagre; mas a transubstanciação papista, a substância mudada, as substâncias permanecendo as mesmas, é um monstro. Por meio disso, Cristo se mostrou o Deus da natureza, que faz a terra produzir vinho, Sl 104. 14, 15. A extração do sumo da uva todos os anos da umidade da terra não é menos uma obra de poder, embora, estando de acordo com a lei comum da natureza, não seja uma obra de maravilha como esta. O início dos milagres de Moisés foi transformar água em sangue (Êxodo 4. 9; 7. 20), o início dos milagres de Cristo foi transformar a água em vinho; que sugere a diferença entre a lei de Moisés e o evangelho de Cristo. A maldição da lei transforma água em sangue, confortos comuns em amargura e terror;  a bênção do evangelho transforma água em vinho. Cristo por meio deste mostrou que sua missão no mundo era aumentar e melhorar o conforto da criatura para todos os crentes e torná-los confortos de fato. De Siló é dito lavar suas vestes no vinho (Gn 49. 11), a água para lavar sendo transformada em vinho. E o chamado do evangelho é: Vinde às águas e comprai vinho, Is 55. 1.

	[2] As circunstâncias o engrandeceram e o livraram de toda suspeita de trapaça ou conluio; porque,

	Primeiro, foi feito em potes de água (v. 6): Ali foram colocados seis potes de pedra. Observe: 

	1. Para que uso esses potes de água foram destinados: para as purificações legais das poluições cerimoniais impostas pela lei de Deus e muito mais pela tradição dos anciãos. Os judeus não comem, exceto que se lavem frequentemente (Marcos 7:3), e eles usam muita água em sua lavagem, razão pela qual aqui foram fornecidos seis grandes potes de água. Era um ditado entre eles: Qui multœ utitur aquœ in lavando, multas consequetur in hoc mundo divitias - Quem usa muita água na lavagem ganhará muita riqueza neste mundo.

	2. Para que uso Cristo os colocou, bem diferente do que eles pretendiam; para serem os receptáculos do vinho milagroso. Assim, Cristo veio trazer a graça do evangelho, que é como o vinho, que alegra a Deus e ao homem (Jz 9:13), em vez das sombras da lei, que eram como água, elementos fracos e miseráveis. Eram potes de água que nunca haviam sido usados para conter vinho; e de pedra, que não é capaz de reter o cheiro de licores anteriores, se alguma vez tivessem vinho neles. Continham duas ou três metretas cada; duas ou três medidas, batos ou efas; a quantidade é incerta, mas muito considerável. Podemos ter certeza de que não era para ser todo bebido neste banquete, mas para uma gentileza adicional ao casal recém-casado, como o óleo multiplicado era para a pobre viúva, com o qual ela poderia pagar sua dívida e viver. do resto, 2 Reis 4. 7. Cristo dá como ele mesmo, dá abundantemente, de acordo com suas riquezas em glória. É a linguagem do escritor dizer: Eles continham duas ou três metretas pois o Espírito Santo poderia ter verificado quanto; assim (como cap. 6. 19) ensinando-nos a falar com cautela, e não com confiança, daquelas coisas das quais não temos boa certeza.

	Em segundo lugar, os potes de água foram enchidos até a borda pelos servos sob a palavra de Cristo, v. 7. Como Moisés, o servo do Senhor, quando Deus o ordenou, foi à rocha para tirar água; então esses servos, quando Cristo os ordenou, foram à água buscar vinho. Observe que, uma vez que nenhuma dificuldade pode ser oposta ao braço do poder de Deus, nenhuma improbabilidade deve ser contestada contra a palavra de seu comando.

	Em terceiro lugar, o milagre foi realizado repentinamente e de maneira a exaltá-lo grandemente.

	a. Assim que eles encheram os potes de água, logo ele disse: Tirai agora (v. 8), e foi feito, 

	(a.) Sem nenhuma cerimônia, aos olhos dos espectadores. Alguém poderia pensar, como Naamã, que ele deveria ter saído, parado e invocado o nome de Deus, 2 Reis 5. 11. Não, ele fica quieto em seu lugar, não diz uma palavra, mas deseja a coisa e assim a executa. Observe, Cristo faz coisas grandes e maravilhosas sem barulho, obras manifestam mudanças de forma oculta. Às vezes, Cristo, ao realizar milagres, usava palavras e sinais, mas era por causa deles que permanecia, cap. 11. 42. 

	(b.) Sem qualquer hesitação ou incerteza em seu próprio peito. Ele não disse: Retire agora e deixe-me prová-lo, questionando se a coisa foi feita como ele queria ou não; mas com a maior segurança imaginável, embora tenha sido seu primeiro milagre, ele o recomenda primeiro ao mestre-sala. Como ele sabia o que faria, também sabia o que poderia fazer e não fez nenhum ensaio em seu trabalho; mas tudo foi bom, muito bom, mesmo no começo.

	b. Nosso Senhor Jesus instruiu os servos, 

	(a.) Para servi-lo; não para deixá-lo sozinho no vaso, para ser admirado, mas para tirá-lo, para ser bebido. Note, 

	[a.] As obras de Cristo são todas para uso; ele não dá a nenhum homem um talento para ser enterrado, mas para ser negociado. Ele transformou tua água em vinho, te deu conhecimento e graça? É para lucrar com isso; e, portanto, use agora. 

	[b.] Aqueles que desejam conhecer a Cristo devem julgá-lo, devem atendê-lo no uso de meios comuns e, então, podem esperar uma influência extraordinária. Aquilo que está colocado para todos os que temem a Deus é feito para aqueles que confiam nele (Sl 31. 19), que pelo exercício da fé extraem o que está guardado. 

	(b.) Para apresentá-lo ao governador da festa. Alguns pensam que esse governador da festa era apenas o convidado principal, que se sentava na extremidade superior da mesa; mas, nesse caso, certamente nosso Senhor Jesus deveria ter ficado com aquele lugar, pois ele era, sob todos os aspectos, o principal hóspede; mas parece que outro tinha o lugar mais alto, provavelmente alguém que o amou (Mateus 23. 6), e o escolheu, Lucas 14. 7. E Cristo, de acordo com sua própria regra, sentou-se no lugar mais baixo; mas, embora não fosse tratado como o mestre da festa, ele gentilmente se aprovou como amigo da festa e, se não seu fundador, ainda assim seu melhor benfeitor. Outros pensam que esse governador era o inspetor e monitor da festa: o mesmo com o simposiarcha de Plutarco, cujo cargo era verificar se cada um tinha o suficiente, e nenhum excedeu, e que não havia indecências ou desordens. Observe que as festas precisam de governadores, porque muitos, quando estão nas festas, não têm o governo de si mesmos. Alguns pensam que esse governador era o capelão, algum sacerdote ou levita que ansiava por uma bênção e dava graças, e Cristo queria que o cálice fosse trazido a ele, para que ele pudesse abençoá-lo e bendizer a Deus por isso; pois os sinais extraordinários da presença e do poder de Cristo não deveriam substituir ou afastar as regras e métodos comuns de piedade e devoção.

	Em quarto lugar, o vinho que foi milagrosamente fornecido era do melhor e mais rico tipo, o que foi reconhecido pelo governador da festa; e que era realmente assim, e não sua fantasia, é certo, porque ele não sabia de onde era, v. 9, 10. 

	1. Era certo que era vinho. O governador sabia disso quando bebeu, embora não soubesse de onde era; os servos sabiam de onde era, mas ainda não o haviam provado. Agora não há espaço para suspeitas. 

	2. Que era o melhor vinho. Observe que as obras de Cristo são recomendadas mesmo para aqueles que não conhecem seu autor. Os produtos dos milagres sempre foram os melhores em sua espécie. Este vinho tinha um corpo mais forte e um sabor melhor do que o normal. Isso o chefe da festa notifica ao noivo, com um ar de amabilidade, como incomum.

	(1.) O método comum era diferente. O bom vinho é trazido para a melhor vantagem no início de uma festa, quando os convidados têm suas cabeças limpas e seus apetites frescos, e podem saboreá-lo e elogiá-lo; mas quando eles beberam bem, quando suas cabeças estão confusas e seus apetites empalidecidos, o bom vinho é apenas jogado fora sobre eles, o pior servirá então. Veja a vaidade de todos os prazeres dos sentidos; eles logo se fartam, mas nunca satisfazem; quanto mais tempo eles são apreciados, menos agradáveis eles se tornam. 

	(2.) Este noivo ofereceu a seus amigos uma reserva do melhor vinho na taça da graça: Tu guardaste o bom vinho até agora; sem saber a quem deviam este bom vinho, devolve ao esposo os agradecimentos da mesa. Ela não sabia que eu lhe dei trigo e vinho, Os 2. 8. Agora, 

	[1] Cristo, ao prover assim abundantemente para os convidados, embora ele permita um uso sóbrio e alegre do vinho, especialmente em tempos de alegria (Ne 8:10), ainda assim ele não invalida sua própria cautela, nem a invade, no mínimo, isto é, que nossos corações não estejam em nenhum momento, não em uma festa de casamento, sobrecarregados com excessos e embriaguez, Lucas 21. 34. Quando Cristo forneceu tanto vinho bom para aqueles que haviam bebido bem, ele pretendia provar sua sobriedade e ensiná-los a abundar e também a ter falta. Temperança por força é uma virtude ingrata; mas se a providência divina nos dá abundância dos prazeres dos sentidos, e a graça divina nos permite usá-los moderadamente, isso é uma abnegação digna de louvor. Ele também pretendia que alguns fossem deixados para a confirmação da verdade do milagre para a fé dos outros. E temos motivos para pensar que os convidados desta mesa foram tão bem ensinados, ou pelo menos agora estavam tão impressionados com a presença de Cristo, que nenhum deles abusou desse vinho em excesso. Estas duas considerações, extraídas desta história, podem ser suficientes a qualquer momento para nos fortalecer contra as tentações da intemperança: primeiro, que nossa comida e bebida são dádivas da generosidade de Deus para nós, e devemos nossa liberdade de usá-los, e nosso conforto no uso deles, à mediação de Cristo; é, portanto, ingrato e ímpio abusar deles. 

	Em segundo lugar, onde quer que estejamos, Cristo está de olho em nós; devemos comer pão diante de Deus (Êxodo 18. 12), e então não devemos nos alimentar sem temor. 

	[2] Ele nos deu uma amostra do método que adota ao lidar com aqueles que lidam com ele, ou seja, reservar o melhor para o fim e, portanto, eles devem negociar com base na confiança. A recompensa de seus serviços e sofrimentos é reservada para o outro mundo; é uma glória a ser revelada.Os prazeres do pecado dão sua cor na taça, mas na última mordida; mas os prazeres da religião serão prazeres para sempre.

	III. Na conclusão desta história (v. 11) somos informados, 

	1. Que este foi o começo dos milagres que Jesus fez. Muitos milagres foram realizados a respeito dele em seu nascimento e batismo, e ele próprio foi o maior milagre de todos; mas este foi o primeiro que foi feito por ele. Ele poderia ter feito milagres quando discutiu com os doutores da Lei, mas sua hora não havia chegado. Ele tinha poder, mas houve um tempo em que seu poder foi escondido. 

	2. Que aqui ele manifestou sua glória; por meio disso, ele provou ser o Filho de Deus, e sua glória ser a do unigênito do Pai. Ele também revelou a natureza e o fim de seu ofício; o poder de um Deus e a graça de um Salvador, aparecendo em todos os seus milagres, e particularmente neste, manifestaram a glória do tão esperado Messias. 

	3. Que seus discípulos acreditaram nele. Aqueles a quem ele chamou (cap. 1.), que não viram nenhum milagre, e ainda assim o seguiram, agora viram isso, compartilharam disso e tiveram sua fé fortalecida por isso. Observe: 

	(1.) Até mesmo a fé que é verdadeira é, a princípio, fraca. Os homens mais fortes já foram bebês, assim como os cristãos mais fortes. 

	(2.) A manifestação da glória de Cristo é a grande confirmação da fé dos cristãos.

	Mercadoria do Templo Punida; A Morte e Ressurreição de Cristo Preditas.

	“12 Depois disto, desceu ele para Cafarnaum, com sua mãe, seus irmãos e seus discípulos; e ficaram ali não muitos dias.

	13 Estando próxima a Páscoa dos judeus, subiu Jesus para Jerusalém.

	14 E encontrou no templo os que vendiam bois, ovelhas e pombas e também os cambistas assentados;

	15 tendo feito um azorrague de cordas, expulsou todos do templo, bem como as ovelhas e os bois, derramou pelo chão o dinheiro dos cambistas, virou as mesas

	16 e disse aos que vendiam as pombas: Tirai daqui estas coisas; não façais da casa de meu Pai casa de negócio.

	17 Lembraram-se os seus discípulos de que está escrito: O zelo da tua casa me consumirá.

	18 Perguntaram-lhe, pois, os judeus: Que sinal nos mostras, para fazeres estas coisas?

	19 Jesus lhes respondeu: Destruí este santuário, e em três dias o reconstruirei.

	20 Replicaram os judeus: Em quarenta e seis anos foi edificado este santuário, e tu, em três dias, o levantarás?

	21 Ele, porém, se referia ao santuário do seu corpo.

	22 Quando, pois, Jesus ressuscitou dentre os mortos, lembraram-se os seus discípulos de que ele dissera isto; e creram na Escritura e na palavra de Jesus.”

	Aqui temos,

	I. A curta visita que Cristo fez a Cafarnaum, v. 12. Era uma cidade grande e populosa, a cerca de um dia de viagem de Caná; é chamada de sua própria cidade (Mt 9. 1), porque ele fez dela sua sede na Galileia, e o pouco descanso que ele teve estava lá. Era um lugar de concurso e, portanto, Cristo o escolheu, para que a fama de sua doutrina e milagres se espalhassem ainda mais. Observe,

	1. A companhia que o acompanhou até lá: sua mãe, seus irmãos e seus discípulos. Onde quer que Cristo fosse, 

	(1.) Ele não iria sozinho, mas levaria com ele aqueles que se colocaram sob sua orientação, para que pudesse instruí-los e para que pudessem atestar seus milagres. 

	(2.) Ele não poderia ir sozinho, mas eles o seguiriam, porque gostavam da doçura de sua doutrina ou de seu vinho, cap. 6. 26. Sua mãe, embora ultimamente ele tivesse dado a entender que nas obras de seu ministério ele não deveria prestar mais respeito a ela do que a qualquer outra pessoa, ainda assim o seguiu; não para interceder com ele, mas para aprender dele. Seus irmãos também e parentes, que estavam no casamento e foram operados pelo milagre ali, e seus discípulos, que o acompanharam onde quer que ele fosse. Deveria parecer que as pessoas foram mais afetadas com os milagres de Cristo no início do que depois, quando o costume os fez parecer menos estranhos.

	2. Sua permanência lá, que neste momento não era de muitos dias, projetando agora apenas para começar o conhecimento que depois melhoraria lá. Cristo ainda estava em movimento, não limitaria sua utilidade a um só lugar, porque muitos precisavam dele. E ele ensinaria seus seguidores a se considerarem apenas como peregrinos neste mundo, e seus ministros a seguir suas oportunidades e ir aonde seu trabalho os levasse. Agora não encontramos Cristo nas sinagogas, mas ele instruiu seus amigos em particular e, assim, iniciou seu trabalho gradualmente. É bom que os jovens ministros se acostumem a um discurso piedoso e edificante em particular, para que possam, com melhor preparação e maior reverência, abordar seu trabalho público. Ele não ficou muito tempo em Cafarnaum, porque a páscoa estava próxima e ele deveria comparecer a Jerusalém; pois cada coisa é bela em sua estação. O menos bom deve dar lugar ao maior, e todas as habitações de Jacó devem dar lugar aos portões de Sião.

	II. A páscoa ele celebrou em Jerusalém; é a primeira depois de seu batismo, e o evangelista observa todas as páscoas que celebrou a partir de então, que foram quatro ao todo, a quarta aquela em que ele sofreu (três anos depois disso), e meio ano se passou desde seu batismo. Cristo, sendo nascido sob a lei, observou a páscoa em Jerusalém; veja Êxodo 23. 17. Assim, ele nos ensinou com seu exemplo uma estrita observância das instituições divinas e uma assistência diligente às assembleias religiosas. Ele subiu a Jerusalém quando a páscoa estava próxima, para que pudesse estar lá com os primeiros. É chamada a páscoa dos judeus, porque era peculiar a eles (Cristo é a nossa Páscoa); agora, em breve, Deus não o possuirá mais para ele. Cristo celebrou anualmente a páscoa em Jerusalém, desde os doze anos de idade, em obediência à lei; mas agora que ele iniciou seu ministério público, podemos esperar algo mais dele do que antes; e duas coisas que temos aqui dizem o que ele fez lá: 

	1. Ele purificou o templo, v. 14-17. Observe aqui,

	(1.) O primeiro lugar em que o encontramos em Jerusalém foi o templo e, ao que parece, ele não fez nenhuma aparição pública até chegar lá; por sua presença e pregação havia aquela glória da última casa que excederia a glória da primeira, Ageu 2. 9. Foi predito (Mal 3. 1): Enviarei o meu mensageiro, João Batista; ele nunca pregou no templo, mas o Senhor, a quem vós buscais, de repente virá ao seu templo, de repente após o aparecimento de João Batista; de modo que este era o tempo, e o templo o lugar, quando e onde o Messias era esperado.

	(2.) A primeira obra em que o encontramos no templo foi a purificação dele; pois assim foi predito lá (Ml 3:2,3): Ele se assentará como um refinador e purificará os filhos de Levi. Agora era chegado o tempo da reforma. Cristo veio para ser o grande reformador; e, de acordo com o método dos reis reformadores de Judá, ele primeiro expurgou o que estava errado (e isso também costumava ser o trabalho da páscoa, como no tempo de Ezequias, 2 Crônicas 30. 14, 15, e de Josias, 2 Reis 23. 4, etc.), e então os ensinou a se sair bem. 

	Primeiro limpe o fermento velho e depois celebre a festa. O desígnio de Cristo ao vir ao mundo era reformar o mundo; e ele espera que todos os que vêm a ele reformem seus corações e vidas, Gen 35. 2. E isso ele nos ensinou purificando o templo. Veja aqui,

	[1] Quais eram as corrupções que deveriam ser expurgadas. Encontrou um mercado num dos átrios do templo, aquele que se chamava átrio dos gentios, no monte daquela casa. Lá, primeiro, eles vendiam bois, ovelhas e pombas para sacrifício; vamos supor, não para uso comum, mas para a conveniência daqueles que saíram do país e não puderam trazer seus sacrifícios em espécie com eles; veja Dt 14. 24-26. Este mercado talvez tenha sido mantido pelo tanque de Betesda (cap. 5. 2), mas foi admitido no templo pelos principais sacerdotes, por lucro imundo; pois, sem dúvida, os aluguéis para ficar lá, e as taxas para revistar os animais vendidos lá, e certificar que eles estavam sem defeito, seria uma receita considerável para eles. Grandes corrupções na igreja devem sua origem ao amor ao dinheiro, 1 Tim 6. 5, 10. 

	Em segundo lugar, eles trocaram dinheiro, para a conveniência daqueles que deveriam pagar meio siclo em espécie todos os anos, por meio de votação, para o serviço do tabernáculo (Êxodo 30. 12), e sem dúvida eles conseguiram.

	[2] Que curso nosso Senhor tomou para expurgar essas corrupções. Ele os tinha visto no templo anteriormente, quando estava em uma estação particular; mas nunca tentou expulsá-los até agora, quando assumiu o caráter público de profeta. Ele não reclamou com os principais sacerdotes, pois sabia que eles toleravam essas corrupções. Mas ele mesmo,

	Primeiro, expulsou as ovelhas e os bois, e aqueles que os vendiam, para fora do templo. Ele nunca usou a força para conduzir alguém para dentro do templo, mas apenas para expulsar aqueles que o profanaram. Ele não apreendeu as ovelhas e bois para si mesmo, não os apreendeu e os vendeu, embora os tenha encontrado danificados - invasores reais no terreno de seu pai; ele apenas os expulsou e seus donos com eles. Ele fez um flagelo de pequenas cordas,com o qual provavelmente eles conduziram suas ovelhas e bois e os jogaram no chão, de onde Cristo os reuniu. Os pecadores preparam os flagelos com os quais eles mesmos serão expulsos do templo do Senhor. Ele não fez um flagelo para castigar os infratores (seus castigos são de outra natureza), mas apenas para expulsar o gado; ele não visava além da reforma. Veja Rom 13. 3, 4; 2 Cor 10. 8.

	Em segundo lugar, Ele derramou o dinheiro dos cambistas, para kerma - o dinheiro pequeno - o Nummorum Famulus. Ao despejar o dinheiro, ele mostrou seu desprezo por ele; ele jogou no chão, na terra como era. Derrubando as mesas, ele mostrou seu desagrado contra aqueles que fazem da religião uma questão de ganho mundano. Os cambistas no templo são o escândalo disso. Observe que, na reforma, é bom fazer um trabalho completo; ele expulsou todos eles; e não apenas jogou fora o dinheiro, mas, ao virar as mesas, também jogou fora o comércio.

	Em terceiro lugar, Ele disse aos que vendiam pombas (sacrifícios pelos pobres): Tirai daqui estas coisas. As pombas, embora ocupassem menos espaço e fossem menos incômodas do que os bois e ovelhas, não deveriam ser permitidas ali. Os pardais e andorinhas foram bem-vindos, que foram deixados à providência de Deus (Sl 84. 3), mas não as pombas, que foram apropriadas para o lucro do homem. O templo de Deus não deve ser transformado em um pombal. Mas veja a prudência de Cristo em seu zelo. Quando ele expulsava as ovelhas e os bois, os donos podiam segui-los; quando ele derramasse o dinheiro, eles poderiam recolhê-lo novamente; mas, se ele tivesse virado as pombas voando, talvez elas não pudessem ter sido recuperadas; portanto, aos que vendiam pombas, disse: Tirai daqui estas coisas. Observe que a discrição deve sempre guiar e governar nosso zelo, para que não façamos nada impróprio para nós mesmos ou prejudicial para os outros.

	Em quarto lugar, Ele deu-lhes uma boa razão para o que fez: Não façais da casa de meu Pai casa de comércio. O motivo da condenação deve acompanhar a força para correção.

	a. Aqui está uma razão pela qual eles não deveriam profanar o templo, porque era a casa de Deus, e não para ser uma casa de comércio. Mercadoria é uma coisa boa na troca, mas não no templo. Isto foi, 

	(a.) alienar aquilo que era dedicado à honra de Deus; foi um sacrilégio; estava roubando a Deus. 

	(b.) Era para rebaixar o que era solene e terrível, e torná-lo mau. 

	(c.) Era para perturbar e distrair os serviços nos quais os homens deveriam ser mais solenes, sérios e atentos. Foi particularmente uma afronta para os filhos do estrangeiro em sua adoração serem forçados a pastorear-se com as ovelhas e bois, e serem distraídos em sua adoração pelo barulho de um mercado, pois este mercado era mantido no átrio dos gentios. 

	(d.) Era para tornar o negócio da religião subserviente a um interesse secular; pois a santidade do lugar deve promover o mercado e promover a venda de suas mercadorias. Fazem da casa de Deus uma casa de comércio, aqueles,

	[a.] Cujas mentes estão cheias de preocupações com negócios mundanos quando estão participando de exercícios religiosos, como aqueles, Amós 8. 5; Ez 33. 31. 

	[b.] Que realizam ofícios divinos por lucro imundo e vendem os dons do Espírito Santo, Atos 8. 18.

	b. Aqui está uma razão pela qual ele estava preocupado em expurgá-lo, porque era a casa de seu pai. E, 

	(a.) Portanto, ele tinha autoridade para purificá-la, pois era fiel, como um Filho sobre sua própria casa. Heb 3. 5, 6. Ao chamar Deus de seu Pai, ele sugere que ele era o Messias, de quem foi dito: Ele edificará uma casa ao meu nome, e eu serei seu Pai, 2 Sam 7. 13, 14. 

	(b.) Portanto, ele tinha zelo pela purificação dela: "É a casa de meu Pai e, portanto, não posso suportar vê-la profanada, e ele desonrado." Observe, se Deus é nosso Pai no céu, e é, portanto, nosso desejo que seu nome seja santificado, não podemos deixar de ser nossa tristeza vê-lo poluído. A purificação do templo de Cristo pode ser justamente considerada entre suas obras maravilhosas Inter omnia signa quae fecit Dominus, hoc mihi videtur esse mirabilius - De todas as obras maravilhosas de Cristo, esta me parece a mais maravilhosa. - Hieron. Considerando, 

	[a.] Que ele fez isso sem a ajuda de nenhum de seus amigos; provavelmente não foi difícil levantar a multidão, que tinha uma grande veneração pelo templo, contra esses profanadores dele; mas Cristo nunca permitiu nada que fosse tumultuado ou desordenado.defender, mas seu próprio braço o fez. 

	[b.] Que ele fez isso sem a resistência de nenhum de seus inimigos, nem os próprios comerciantes, nem os principais sacerdotes que lhes deram suas licenças, e tinham a posse templi - força do templo, sob seu comando. Mas a corrupção era clara demais para ser justificada; as próprias consciências dos pecadores são as melhores amigas dos reformadores; mas isso não era tudo, havia um poder divino manifestado aqui, um poder sobre os espíritos dos homens; e nesta não resistência deles aquela Escritura foi cumprida (Mal 3. 2, 3), Quem permanecerá quando ele aparecer?

	Em quinto lugar, aqui está a observação que seus discípulos fizeram sobre isso (v. 17): Eles se lembraram de que estava escrito: O zelo da tua casa me consumiu. Eles ficaram um tanto surpresos a princípio ao ver aquele a quem eles foram direcionados como o Cordeiro de Deus em tal calor, e aquele a quem eles acreditavam ser o rei de Israel assumir tão pouco estado sobre ele a ponto de fazer isso sozinho; mas uma Escritura veio aos seus pensamentos, que os ensinou a reconciliar essa ação tanto com a mansidão do Cordeiro de Deus quanto com a majestade do Rei de Israel; pois Davi, falando do Messias, percebe seu zelo pela casa de Deus, tão grande que até comeu, fez com que se esquecesse de si mesmo, Sl 69. 9. Observe, 

	1. Os discípulos vieram a entender o significado do que Cristo fez, lembrando-se das Escrituras: Eles se lembraram agora que estava escrito. Observe que a palavra de Deus e as obras de Deus se explicam e se ilustram mutuamente. Escrituras obscuras são expostas por sua realização na providência, e providências difíceis são facilitadas comparando-as com as Escrituras. Vejam que grande utilidade é para os discípulos de Cristo estarem prontos e poderosos nas Escrituras, e terem suas memórias bem armazenadas com as verdades das Escrituras, pelas quais serão capacitados para toda boa obra,

	2. A Escritura que eles lembraram era muito apropriada: O zelo da tua casa me devorou. Davi era neste tipo de Cristo que ele era zeloso pela casa de Deus, Sl 132. 2, 3. O que ele fez foi com todas as suas forças; ver 1 Crônicas 29. 2. A última parte desse versículo (Sl 69. 9) é aplicada a Cristo (Rm 15. 3), como a parte anterior aqui. Todas as graças que se encontravam entre os santos do Antigo Testamento estavam eminentemente em Cristo, e particularmente esta do zelo pela casa de Deus, e neles, como eram modelos para nós, também eram tipos dele. Observe: 

	(1.) Jesus Cristo foi zelosamente afetado pela casa de Deus, sua igreja: ele a amava e sempre teve zelos de sua honra e bem-estar. 

	(2.) Esse zelo até o devorou; fez com que ele se humilhasse, se gastasse e se expusesse. Meu zelo me consumiu, Sl 119. 139. O zelo pela casa de Deus nos proíbe de consultar nosso próprio crédito, facilidade e segurança, quando eles entram em competição com nosso dever e o serviço de Cristo, e às vezes leva nossas almas em nosso dever tão longe e tão rápido que nossos corpos não podem suportar. andar com eles e nos torna tão surdos quanto nosso Mestre era para aqueles que sugeriram: Poupe-se. As queixas aqui corrigidas podem parecer pequenas e deveriam ter sido coniventes; mas tal era o zelo de Cristo que ele não suportava nem mesmo aqueles que vendiam e compravam no templo. Si ibi ebrios inveniret quid faceret Dominus! (diz Agostinho) Se ele tivesse encontrado bêbados no templo, quanto mais ele teria ficado descontente!

	2. Cristo, tendo assim purificado o templo, deu um sinal àqueles que o exigiam para provar sua autoridade para fazê-lo. Observe aqui,

	(1.) A exigência de um sinal: Então responderam os judeus, isto é, a multidão do povo, com seus líderes. Sendo judeus, eles deveriam ter ficado com ele e o ajudado a reivindicar a honra de seu templo; mas, em vez disso, eles se opuseram a isso. Observe que aqueles que se dedicam com seriedade ao trabalho de reforma devem esperar encontrar oposição. Quando eles não podiam objetar nada contra a coisa em si, eles questionaram sua autoridade para fazê-lo: "Que sinal nos mostras, para provar que estás autorizado e comissionado para fazer essas coisas?" Foi realmente um bom trabalho purgar o templo; mas o que ele teve que fazer para empreendê-lo, que não estava em nenhum cargo lá? Eles consideraram isso como um ato de jurisdição, e que ele deveria provar a si mesmo um profeta, sim, mais que um profeta. Mas a coisa em si não era sinal suficiente? Sua capacidade de expulsar tantos de seus postos, sem oposição, era uma prova de sua autoridade; aquele que estava armado com tal poder divino certamente estava armado com uma comissão divina. O que afligia esses compradores e vendedores, para que fugissem, para que fossem rechaçados? Certamente foi na presença do Senhor (Sl 114. 5, 7), não menos uma presença.

	(2.) A resposta de Cristo a esta exigência, v. 19. Ele não fez imediatamente um milagre para convencê-los, mas deu-lhes um sinal de algo por vir, cuja verdade deve aparecer pelo evento, de acordo com Dt 18. 21, 22.

	Agora, 

	[1] O sinal que ele lhes dá é sua própria morte e ressurreição. Ele os refere ao que seria, 

	Primeiro, seu último sinal. Se não quiserem ser convencidos pelo que viram e ouviram, que esperem. 

	Em segundo lugar, o grande sinal para provar que ele é o Messias; pois a respeito dele foi predito que ele deveria ser ferido (Is 53. 5), cortado (Dan 9. 26), e ainda que ele não deveria ver a corrupção, Sl 16. 10. Essas coisas foram cumpridas no abençoado Jesus e, portanto, verdadeiramente ele era o Filho de Deus e tinha autoridade no templo, a casa de seu Pai.

	[2] Ele prediz sua morte e ressurreição, não em termos simples, como costumava fazer com seus discípulos, mas em expressões figuradas; como depois, quando ele deu isso como sinal, ele chamou de sinal do profeta Jonas, então aqui, destrua este templo, e em três dias o levantarei. Assim, ele falou em parábolas para aqueles que eram voluntariamente ignorantes, para que não percebessem, Mateus 13:13, 14. Aqueles que não verão não verão. Não, esse discurso figurativo usado aqui provou ser uma pedra de tropeço para eles, que foi apresentado como evidência contra ele em seu julgamento para provar que ele era um blasfemador. Mateus 26. 60, 61. Se eles tivessem humildemente perguntado a ele o significado do que ele disse, ele teria dito a eles, e isso teria sido um cheiro de vida para vida para eles, mas eles estavam decididos a contestar e provou ser um cheiro de morte para morte. Aqueles que não seriam convencidos foram endurecidos, e a maneira de expressar essa previsão ocasionou a realização da própria previsão. 

	Primeiro, Ele prediz sua morte pela malícia dos judeus, com estas palavras: Destrua este templo; isto é, "Você o destruirá, eu sei que o fará. Permitirei que você o destrua". Observe que Cristo, mesmo no início de seu ministério, teve uma visão clara de todos os seus sofrimentos no final dele, e ainda continuou alegremente nele. É bom, ao partir, esperar o pior. 

	Em segundo lugar,Ele prediz sua ressurreição por seu próprio poder: Em três dias eu o levantarei. Houve outros que ressuscitaram, mas Cristo ressuscitou, retomou a sua própria vida.

	[3] Ele escolheu expressar isso destruindo e reedificando o templo, primeiro, porque ele agora deveria se justificar ao purgar o templo, que eles haviam profanado; como se ele tivesse dito: "Você que contamina um templo destruirá outro; e eu provarei minha autoridade para purgar o que você contaminou levantando o que você destruirá."  A profanação do templo é a destruição dele e sua reforma sua ressurreição. 

	Em segundo lugar, porque a morte de Cristo foi de fato a destruição do templo judaico, a causa disso; e sua ressurreição foi o levantamento de outro templo, a igreja do evangelho, Zc 6. 12. As ruínas de seu lugar e nação (cap. 11. 48) eram as riquezas do mundo. Veja Amós 9. 11; Atos 15. 16.

	(3.) Sua objeção a esta resposta: "Quarenta e seis anos foi este templo construído, v. 20. O trabalho do templo sempre foi um trabalho lento, e você pode fazer um trabalho tão rápido?" Agora aqui, 

	[1] Eles mostram algum conhecimento; eles poderiam dizer quanto tempo o templo estava em construção. O Dr. Lightfoot calcula que foram apenas quarenta e seis anos desde a fundação do templo de Zorobabel, no segundo ano de Ciro, até o estabelecimento completo do serviço do templo, no 32º ano de Artaxerxes; e o mesmo desde o início da construção deste templo por Herodes, no 18º ano de seu reinado, até esta mesma época, quando os judeus disseram que eram apenas quarenta e seis anos: okodomethe - este templo foi construído. 

	[2] Eles mostram mais ignorância, primeiro, do significado das palavras de Cristo. Observe que os homens geralmente cometem erros grosseiros ao entender literalmente o que a Escritura fala figurativamente. Que abundância de dano foi feito interpretando: Este é o meu corpo, de uma maneira corporal e carnal! 

	Em segundo lugar, do poder onipotente de Cristo, como se ele não pudesse fazer mais do que outro homem. Se eles soubessem que foi ele quem construiu todas as coisas em seis dias, não teriam tornado tão absurdo que ele construísse um templo em três dias.

	(4.) Uma vindicação da resposta de Cristo de sua cavilação. A dificuldade é logo resolvida pela explicação dos termos: Ele falou do templo do seu corpo, v. 21. Embora Cristo tenha descoberto um grande respeito pelo templo, ao purgá-lo, ele nos fará saber que a santidade dele, pela qual ele tinha tanto zelo, era apenas típica e nos leva à consideração de outro templo do qual aquele era apenas uma sombra, sendo a substância Cristo, Heb 9. 9; Col 2. 17. Alguns pensam que quando ele disse: Destrua este templo, ele apontou para seu próprio corpo ou colocou a mão sobre ele; no entanto, é certo que ele falou do templo de seu corpo. Observe que o corpo de Cristo é o verdadeiro templo, do qual o de Jerusalém era um tipo. 

	[1] Como o templo, foi construído por direção divina imediata: "Um corpo me preparaste" 1 Crônicas 28. 19. 

	[2] Como o templo, era uma casa sagrada; é chamado de coisa sagrada. 

	[3] Era, como o templo, a habitação da glória de Deus; ali habitava o Verbo eterno, a verdadeira shequiná. Ele é Emanuel - Deus conosco. 

	[4] O templo era o lugar e meio de comunicação entre Deus e Israel: ali Deus se revelou a eles; lá eles se apresentaram e seus serviços a ele. Assim, por Cristo, Deus nos fala, e nós falamos com ele. Os adoradores olhavam para aquela casa, 1 Reis 8. 30, 35. Portanto, devemos adorar a Deus com os olhos em Cristo.

	(5.) Uma reflexão que os discípulos fizeram sobre isso, muito tempo depois, inserida aqui, para ilustrar a história (v. 22): Quando ele ressuscitou dos mortos, alguns anos depois, seus discípulos se lembraram de que ele havia dito isso. Nós os encontramos, v. 17, lembrando o que havia sido escrito antes dele, e aqui os encontramos lembrando o que ouviram dele. Observe que as memórias dos discípulos de Cristo devem ser como o tesouro do bom chefe de família, abastecido com coisas novas e velhas, Mateus 13:52. Agora observe,

	[1] Quando eles se lembraram daquele ditado: Quando ele ressuscitou dos mortos. Parece que, nessa época, eles não entenderam completamente o significado de Cristo, pois ainda eram bebês no conhecimento; mas eles colocaram o ditado em seus corações, e depois tornou-se inteligível e útil. Nota, é bom ouvir sobre o tempo vindouro, Isa 42. 23. Os juniores em idade e profissão devem entesourar aquelas verdades das quais no presente não entendem bem o significado ou o uso, pois serão úteis a eles no futuro, quando atingirem maior proficiência. Foi dito dos estudiosos de Pitágoras que seus preceitos pareciam congelar neles até os quarenta anos de idade, e então começaram a derreter; então esta palavra de Cristo reviveu nas memórias de seus discípulos quando ele ressuscitou dos mortos; e por que? 

	Primeiro, porque então o Espírito foi derramado para trazer à lembrança as coisas que Cristo lhes havia dito, e para torná-las fáceis e prontas para eles, cap. 14. 26. Naquele mesmo dia em que Cristo ressuscitou dos mortos, ele abriu seus entendimentos, Lucas 24. 45. 

	Em segundo lugar, porque então se cumpriu esta palavra de Cristo. Quando o templo de seu corpo foi destruído e ressuscitado, e isso no terceiro dia, eles se lembraram disso, entre outras palavras, que Cristo havia dito a esse respeito. Observe que contribui muito para a compreensão da Escritura observar o cumprimento da Escritura. O evento irá expor a profecia.

	[2] Que uso eles fizeram disso: Eles acreditaram na Escritura e na palavra que Jesus havia dito; sua crença nisso foi confirmada e recebeu novo apoio e vigor. Eles eram lentos de coração para acreditar (Lucas 24. 25), mas eles tinham certeza. A Escritura e a palavra de Cristo estão aqui juntas, não porque concordam exatamente, mas porque se ilustram e se fortalecem mutuamente. Quando os discípulos viram tanto o que leram no Antigo Testamento quanto o que ouviram da própria boca de Cristo, cumprido em sua morte e ressurreição, eles foram mais confirmados em sua crença em ambos.

	O Sucesso do Ministério de Cristo.

	“23 Estando ele em Jerusalém, durante a Festa da Páscoa, muitos, vendo os sinais que ele fazia, creram no seu nome;

	24 mas o próprio Jesus não se confiava a eles, porque os conhecia a todos.

	25 E não precisava de que alguém lhe desse testemunho a respeito do homem, porque ele mesmo sabia o que era a natureza humana.”

	Temos aqui um relato do sucesso, do fraco sucesso, da pregação e dos milagres de Cristo em Jerusalém, enquanto ele celebrava a páscoa ali. Observe,

	I. Que nosso Senhor Jesus, quando estava em Jerusalém na Páscoa, pregou e realizou milagres. A crença das pessoas nele implicava que ele pregava; e é dito expressamente: Eles viram os milagres que ele fez. Ele estava agora em Jerusalém, a cidade santa, de onde a palavra do Senhor deveria sair. Sua residência era principalmente na Galileia e, portanto, quando ele estava em Jerusalém, ele estava muito ocupado. O tempo era sagrado, o dia da festa, tempo designado para o serviço de Deus; na páscoa os levitas ensinavam o bom conhecimento do Senhor (2 Crônicas 30. 22), e Cristo aproveitou a oportunidade de pregar, quando o concurso de pessoas era grande, e assim ele reconheceria e honraria a instituição divina da páscoa.

	II. Que por meio disso muitos foram levados a acreditar em seu nome, a reconhecê-lo como um mestre vindo de Deus, como Nicodemos fez (cap. 3. 2), um grande profeta; e, provavelmente, alguns daqueles que buscavam redenção em Jerusalém acreditavam que ele era o Messias prometido, tão prontos que estavam para receber a primeira aparição daquela brilhante estrela da manhã.

	III. Que ainda assim Jesus não se comprometeu com eles (v. 24): ouk episteuen heauton autois - Ele não se confiou a eles. É a mesma palavra que é usada para acreditar nele. De modo que crer em Cristo é comprometer-nos com ele e com sua orientação. Cristo não via motivo para depositar qualquer confiança nesses novos convertidos em Jerusalém, onde ele tinha muitos inimigos que procuravam destruí-lo, também: 

	1. Porque eles eram falsos,pelo menos alguns deles, e o trairiam se tivessem uma oportunidade, ou fossem fortemente tentados a fazê-lo. Ele tinha mais discípulos em quem podia confiar entre os galileus do que entre os habitantes de Jerusalém. Em tempos e lugares perigosos, é sábio prestar atenção em quem você confia; memneso apistein - aprenda a desconfiar. Ou, 

	2. Porque eles eram fracos, e eu espero que isso seja o pior de tudo; não que eles fossem traiçoeiros e planejassem uma maldade para ele, mas, 

	(1.) Eles eram tímidos e tinham falta de zelo e coragem, e talvez estivessem com medo de fazer uma coisa errada. Em tempos de dificuldade e perigo, os covardes não merecem confiança. Ou, 

	(2.) Eles eram tumultuados,e queria discrição e gestão. Estes em Jerusalém talvez tivessem suas expectativas do reinado temporal do Messias mais elevadas do que outros e, nessa expectativa, estariam prontos para dar alguns golpes ousados no governo se Cristo tivesse se comprometido com eles e se colocado à frente. deles; mas ele não o faria, pois seu reino não é deste mundo. Devemos ser tímidos com pessoas turbulentas e inquietas, como nosso Mestre aqui era, embora eles professem crer em Cristo, como eles fizeram.

	4. Que a razão pela qual ele não se comprometeu com eles foi porque os conhecia (v. 25), conhecia a maldade de alguns e a fraqueza de outros. O evangelista aproveita esta ocasião para afirmar a onisciência de Cristo. 

	1. Ele conhecia todos os homens, não apenas seus nomes e rostos, pois é possível conhecermos muitos, mas sua natureza, disposições, afeições, desígnios, pois não conhecemos nenhum homem, dificilmente nós mesmos. Ele conhece todos os homens, pois sua mão poderosa os criou a todos, seu olhar penetrante os vê a todos, vê dentro deles. Ele conhece seus inimigos sutis e todos os seus projetos secretos; seus falsos amigos,e seus verdadeiros caracteres; o que realmente são, o que quer que finjam ser. Ele conhece aqueles que são verdadeiramente seus, conhece sua integridade e conhece suas fraquezas também. Ele conhece a estrutura deles. 

	2. Ele não precisava que alguém testificasse do homem. Seu conhecimento não era por informações de outros, mas por sua própria intuição infalível. É a infelicidade dos príncipes terrestres que eles devem ver com os olhos de outros homens, ouvir com os ouvidos de outros homens e aceitar as coisas como lhes são apresentadas; mas Cristo segue puramente seu próprio conhecimento. Anjos são seus mensageiros, mas não seus espiões, pois seus próprios olhos percorrem a terra, 2 Crônicas 16. 9. Isso pode nos confortar com referência às acusações de Satanás, de que Cristo não tirará dele o caráter dos homens. 

	3. Ele sabia o que havia no homem; em pessoas particulares, na natureza e raça do homem. Sabemos o que é feito pelos homens; Cristo sabe o que há neles, prova o coração e as rédeas. Esta é a prerrogativa daquela Palavra eterna essencial, Hb 4. 12, 13. Invadimos sua prerrogativa se presumirmos julgar o coração dos homens. Quão adequado é Cristo para ser o Salvador dos homens, muito adequado para ser o médico, que tem um conhecimento tão perfeito do estado e caso do paciente, temperamento e doença; sabe o que há nele! Quão adequado também para ser o juiz de todos! Para o julgamento daquele que conhece todos os homens, todos os homens devem necessariamente estar de acordo com a verdade.

	Agora, este é todo o sucesso da pregação e dos milagres de Cristo em Jerusalém, nesta jornada. O Senhor vem ao seu templo, e ninguém vem a ele, exceto um grupo de pessoas simples e fracas, das quais ele não pode receber crédito nem confiar; no entanto, ele finalmente verá o fruto do trabalho de sua alma.

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	


João 3

	Neste capítulo temos: 

	I. O discurso de Cristo com Nicodemos, um fariseu, a respeito dos grandes mistérios do evangelho, nos quais ele aqui o instrui em particular, ver 1-21. 

	II. O discurso de João Batista com seus discípulos a respeito de Cristo, por ocasião de sua vinda ao bairro onde João estava (versículos 22-36), no qual ele renuncia justa e fielmente a toda a sua honra e interesse por ele.

	Entrevista de Cristo com Nicodemos.

	“1 Havia, entre os fariseus, um homem chamado Nicodemos, um dos principais dos judeus.

	2 Este, de noite, foi ter com Jesus e lhe disse: Rabi, sabemos que és Mestre vindo da parte de Deus; porque ninguém pode fazer estes sinais que tu fazes, se Deus não estiver com ele.

	3 A isto, respondeu Jesus: Em verdade, em verdade te digo que, se alguém não nascer de novo, não pode ver o reino de Deus.

	4 Perguntou-lhe Nicodemos: Como pode um homem nascer, sendo velho? Pode, porventura, voltar ao ventre materno e nascer segunda vez?

	5 Respondeu Jesus: Em verdade, em verdade te digo: quem não nascer da água e do Espírito não pode entrar no reino de Deus.

	6 O que é nascido da carne é carne; e o que é nascido do Espírito é espírito.

	7 Não te admires de eu te dizer: importa-vos nascer de novo.

	8 O vento sopra onde quer, ouves a sua voz, mas não sabes donde vem, nem para onde vai; assim é todo o que é nascido do Espírito.

	9 Então, lhe perguntou Nicodemos: Como pode suceder isto? Acudiu Jesus:

	10 Tu és mestre em Israel e não compreendes estas coisas?

	11 Em verdade, em verdade te digo que nós dizemos o que sabemos e testificamos o que temos visto; contudo, não aceitais o nosso testemunho.

	12 Se, tratando de coisas terrenas, não me credes, como crereis, se vos falar das celestiais?

	13 Ora, ninguém subiu ao céu, senão aquele que de lá desceu, a saber, o Filho do Homem [que está no céu].

	14 E do modo por que Moisés levantou a serpente no deserto, assim importa que o Filho do Homem seja levantado,

	15 para que todo o que nele crê tenha a vida eterna.

	16 Porque Deus amou ao mundo de tal maneira que deu o seu Filho unigênito, para que todo o que nele crê não pereça, mas tenha a vida eterna.

	17 Porquanto Deus enviou o seu Filho ao mundo, não para que julgasse o mundo, mas para que o mundo fosse salvo por ele.

	18 Quem nele crê não é julgado; o que não crê já está julgado, porquanto não crê no nome do unigênito Filho de Deus.

	19 O julgamento é este: que a luz veio ao mundo, e os homens amaram mais as trevas do que a luz; porque as suas obras eram más.

	20 Pois todo aquele que pratica o mal aborrece a luz e não se chega para a luz, a fim de não serem arguidas as suas obras.

	21 Quem pratica a verdade aproxima-se da luz, a fim de que as suas obras sejam manifestas, porque feitas em Deus.”

	Descobrimos, no final do capítulo anterior, que poucos foram levados a Cristo em Jerusalém; no entanto, aqui estava um, um considerável. Vale a pena percorrer um grande caminho para a salvação, mas de uma só alma. Observe,

	I. Quem era esse Nicodemos. Não são chamados muitos poderosos e nobres; no entanto, alguns são, e aqui estava um. Não muitos dos governantes ou dos fariseus; ainda. 

	1. Este era um homem dos fariseus, criado para aprender, um estudioso. Não se diga que todos os seguidores de Cristo são homens indoutos e ignorantes. Os princípios dos fariseus e as peculiaridades de sua seita eram diretamente contrários ao espírito do cristianismo; no entanto, houve alguns em quem até mesmo esses pensamentos elevados foram derrubados e levados à obediência a Cristo. A graça de Cristo é capaz de subjugar a maior oposição. 2. Ele era um governante dos judeus,um membro do grande sinédrio, um senador, um conselheiro particular, um homem de autoridade em Jerusalém. Por pior que fossem as coisas, havia alguns governantes bem inclinados, mas que pouco podiam fazer de bom porque a corrente era muito forte contra eles; eles foram dominados pela maioria e colocados em jugo com os que eram corruptos, de modo que o bem que desejavam fazer não podiam fazer; ainda assim, Nicodemos continuou em seu lugar e fez o que pôde, quando não pôde fazer o que queria.

	II. Seu discurso solene a nosso Senhor Jesus Cristo, v. 2. Veja aqui,

	1. Quando ele veio: Ele veio a Jesus à noite. Observe, 

	(1.) Ele fez um discurso privado e particular a Cristo, e não achou suficiente ouvir seus discursos públicos. Ele resolveu falar com ele sozinho, onde poderia estar livre com ele. Conversa pessoal com hábeis ministros fiéis sobre os assuntos de nossas almas seria de grande utilidade para nós, Mal 2. 7. 

	(2.) Ele fez este discurso à noite, o que pode ser considerado, 

	[1.] Como um ato de prudência e discrição. Cristo estava empenhado o dia todo em trabalho público, e ele não o interrompia então, nem esperava sua presença, mas observava a hora de Cristo e o esperava quando estava em lazer.Observe que vantagens privadas para nós mesmos e nossas próprias famílias devem dar lugar àquelas que são públicas. O bem maior deve ser preferido antes do menor. Cristo tinha muitos inimigos e, portanto, Nicodemos veio a ele incógnito, para que, sendo conhecido pelos principais sacerdotes, eles ficassem mais enfurecidos contra Cristo. 

	[2.] Como um ato de zelo e ousadia. Nicodemos era um homem de negócios e não podia perder tempo o dia todo para fazer uma visita a Cristo e, portanto, preferia tirar um tempo das diversões da noite ou do resto da noite do que não conversar com Cristo. Quando os outros estavam dormindo, ele estava obtendo conhecimento, como Davi pela meditação, Sl 63. 6 e 119. 148. Provavelmente foi na noite seguinte depois que ele viu os milagres de Cristo, e ele não negligenciaria a primeira oportunidade de perseguir suas convicções. Ele não sabia quanto tempo Cristo poderia deixar a cidade, nem o que poderia acontecer entre aquele e outro banquete e, portanto, não perderia tempo. À noite, sua conversa com Cristo seria mais livre e menos sujeita a perturbações. Eram Noctes Christianæ - noites cristãs, muito mais instrutivas do que as Noctes Atticæ - noites áticas. Ou, 

	[3.] Como um ato de medo e covardia. Ele estava com medo ou vergonha de ser visto com Cristo e, portanto, veio à noite. Quando a religião está fora de moda, há muitos nicodemitas, especialmente entre os governantes, que têm uma afeição melhor por Cristo e sua religião do que se sabe. Mas observe, primeiro, embora ele tenha vindo à noite, Cristo lhe deu as boas-vindas, aceitou sua integridade e perdoou sua enfermidade; ele considerou seu temperamento, que talvez fosse tímido, e a tentação em que estava de seu lugar e escritório; e por meio deste ensinou seus ministros a se tornarem todas as coisas para todos os homens e a encorajar bons começos, embora fracos. Paulo pregou em particular para aqueles de reputação, Gal 2. 2. 

	Em segundo lugar, embora agora ele viesse à noite, depois, quando houve ocasião, ele reconheceu Cristo publicamente, cap. 7. 50; 19. 39. A graça que a princípio é apenas um grão de mostarda pode crescer e se tornar uma grande árvore.

	2. O que ele disse. Ele não veio falar com Cristo sobre política e assuntos de estado (embora ele fosse um governante), mas sobre as preocupações de sua própria alma e sua salvação e, sem rodeios, vai imediatamente ao assunto; ele chama Cristo Rabi, que significa um grande homem; veja Is 19. 20. Ele lhes enviará um Salvador, e um grande; um Salvador e um rabino, assim é a palavra. Há esperança para aqueles que têm respeito por Cristo, pensam e falam dele com honra. Ele diz a Cristo o quão longe ele alcançou: Sabemos que você é um professor. Observe, 

	(1.) Sua afirmação a respeito de Cristo: Tu és um professor vindo de Deus; não educados nem ordenados por homens, como outros professantes, mas apoiados com inspiração divina e autoridade divina. Aquele que seria o governante soberano veio primeiro para ser um professor; pois ele governaria com razão, não com rigor, pelo poder da verdade, não da espada. O mundo jaz na ignorância e no erro; os mestres judeus eram corruptos e os faziam errar: é hora de o Senhor trabalhar. Ele veio um professor de Deus, de Deus como o Pai das misericórdias, com pena de um mundo enganado pelas trevas; de Deus como o Pai das luzes e fonte da verdade, toda a luz e verdade nas quais podemos aventurar nossas almas. 

	(2.) Sua garantia disso: Nós sabemos, não apenas eu, mas outros; então ele deu como certo, a coisa sendo tão simples e evidente. Talvez ele soubesse que havia diversos fariseus e governantes com quem ele conversava que estavam sob as mesmas convicções, mas não tinham a graça de admiti-las. Ou podemos supor que ele fala no número plural (sabemos) porque trouxe consigo um ou mais de seus amigos e alunos para receber instruções de Cristo, sabendo que são de interesse comum. "Mestre", disse ele, "nós viemos com o desejo de ser ensinados, de ser seus estudiosos, pois estamos plenamente satisfeitos de que você é um professor divino." 

	(3.) O fundamento desta garantia: Ninguém pode fazer esses milagres que tu fazes, a menos que Deus esteja com ele.Aqui, 

	[1] Temos certeza da verdade dos milagres de Cristo e de que eles não foram falsificados. Aqui estava Nicodemos, um homem judicioso, sensato e inquisitivo, alguém que tinha todas as razões e oportunidades imagináveis para examiná-las, tão plenamente satisfeito que eram verdadeiros milagres que ele foi levado por eles a ir contra seu interesse e ao fluxo daqueles de sua própria posição, que eram preconceituosos contra Cristo. 

	[2] Somos instruídos sobre qual inferência tirar dos milagres de Cristo: Portanto, devemos recebê-lo como um mestre vindo de Deus. Seus milagres eram suas credenciais. O curso da natureza não poderia ser alterado senão pelo poder do Deus da natureza, que, temos certeza, é o Deus da verdade e da bondade, e nunca colocaria seu selo em uma mentira ou trapaça.

	III. O discurso entre Cristo e Nicodemos a seguir, ou melhor, o sermão que Cristo pregou a ele; o conteúdo dele, e talvez um resumo da pregação pública de Cristo; veja v. 11, 12. Quatro coisas sobre as quais nosso Salvador fala aqui: 

	1. A respeito da necessidade e natureza da regeneração ou do novo nascimento, v. 3-8. Agora devemos considerar isso,

	(1.) Conforme respondido de forma pertinente ao endereço de Nicodemos. Jesus respondeu, v. 3. Esta resposta foi murcha, 

	[1] Uma repreensão do que ele viu defeituoso no discurso de Nicodemos. Não bastava para ele admirar os milagres de Cristo, e reconhecer sua missão, mas ele deveria nascer de novo. É claro que ele esperava o reino dos céus,o reino do Messias agora em breve aparecerá. Ele às vezes percebe o amanhecer daquele dia; e, de acordo com a noção comum dos judeus, ele espera que apareça com pompa e poder externos. Ele não duvida, mas esse Jesus, que opera esses milagres, é o Messias ou seu profeta e, portanto, o corteja, o elogia e, assim, espera garantir uma parte das vantagens desse reino. Mas Cristo diz a ele que ele não pode se beneficiar dessa mudança de estado, a menos que haja uma mudança de espírito, de princípios e disposições, equivalente a um novo nascimento. Nicodemos veio à noite: "Mas isso não serve", diz Cristo. Sua religião deve ser reconhecida perante os homens; então Dr. Hammond. Ou, 

	[2.] Uma resposta ao que viu desenhado em seu discurso. Quando Nicodemos reconheceu Cristo como um mestre vindo de Deus, a quem foi confiada uma revelação extraordinária do céu, ele claramente insinuou o desejo de saber o que era essa revelação e a prontidão para recebê-la; e Cristo declara isso.

	(2.) Como afirmado positiva e veementemente por nosso Senhor Jesus: Em verdade, em verdade te digo. Eu o Amém, o Amém, digo isto; assim pode ser lido: "Eu, a testemunha fiel e verdadeira." A questão está resolvida de forma irreversível, a menos que um homem nasça de novo, ele não pode ver o reino de Deus. "Eu te digo, embora fariseu, embora seja um mestre em Israel." Observe,

	[1] O que é necessário: nascer de novo; isto é, primeiro, devemos viver uma nova vida. O nascimento é o começo da vida; nascer de novo é começar de novo, como aqueles que até agora viveram muito mal ou com pouco propósito. Não devemos pensar em remendar o velho edifício, mas começar desde a fundação. 

	Em segundo lugar, devemos ter uma nova natureza, novos princípios, novas afeições, novos objetivos. Devemos nascer de novo, o que significa tanto de nuo - de novo e de super - de cima. 

	1. Devemos nascer de novo; então a palavra é tomada, Gal 4. 9, eab initio - desde o princípio, Lucas 1.3. Por nosso primeiro nascimento somos corruptos, formados em pecado e iniquidade; devemos, portanto, passar por um segundo nascimento; nossas almas devem ser moldadas e avivadas novamente. 

	2. Devemos nascer do alto, então a palavra é usada pelo evangelista, cap. 3. 31; 19. 11, e considero que isso é especialmente pretendido aqui, não excluindo o outro; pois nascer do alto supõe nascer de novo. Mas este novo nascimento tem sua origem no céu (cap. 1. 13) e sua tendência para o céu: é nascer de um divinoe a vida celestial, uma vida de comunhão com Deus e com o mundo superior, e, para isso, é participar de uma natureza divina e portar a imagem do celestial.

	[2] A necessidade indispensável disso: "A menos que um homem (qualquer um que participe da natureza humana e, consequentemente, de suas corrupções) nasça de novo, ele não pode ver o reino de Deus, o reino do Messias iniciado na graça e aperfeiçoado em glória. "A menos que tenhamos nascido do alto, não podemos ver isso. Ou seja, primeiro, não podemos entender a natureza disso. Tal é a natureza das coisas pertencentes ao reino de Deus (nas quais Nicodemos desejava ser instruído) que a alma deve ser remodelada e moldada, o homem natural deve tornar-se um homem espiritual, antes que ele seja capaz de recebê-los e entendê-los., 1 Cor 2. 14. 

	Em segundo lugar, não podemos receber o consolo disso, não podemos esperar nenhum benefício de Cristo e seu evangelho, nem temos parte ou sorte no assunto. Observe que a regeneração é absolutamente necessária para nossa felicidade aqui e no futuro. Considerando o que somos por natureza, quão corruptos e pecaminosos - o que Deus é, em quem somente podemos ser felizes - e o que o céu isto é, para o qual está reservada a perfeição de nossa felicidade - parecerá, na natureza da coisa, que devemos nascer de novo, porque é impossível que sejamos felizes se não formos santos; ver 1 Cor 6. 11, 12.

	Esta grande verdade da necessidade de regeneração sendo assim solenemente estabelecida,

	1. É contestado por Nicodemos (v. 4): Como pode um homem nascer sendo velho, velho como eu: geron on - sendo um homem velho? Ele pode entrar pela segunda vez no ventre de sua mãe e nascer? Aqui aparece, 

	(a.) Sua fraqueza no conhecimento; o que Cristo falou espiritualmente, ele parece ter entendido de maneira corporal e carnal, como se não houvesse outra maneira de regenerar e moldar novamente uma alma imortal do que moldar novamente o corpo e trazê-lo de volta à rocha da qual foi talhado, como se houvesse tal conexão entre a alma e o corpo que não poderia haver outra forma do coraçãosenão formando os ossos de novo. Nicodemos, como outros judeus, valorizou-se, sem dúvida, muito em seu primeiro nascimento e suas dignidades e privilégios - o lugar dele, a Terra Santa, talvez a cidade santa - sua linhagem, como a que Paulo poderia ter se gloriado, Fp 3. 5. E, portanto, é uma grande surpresa para ele ouvir sobre o novo nascimento. Ele poderia ser melhor criado e nascido do que criado e nascido como israelita, ou por qualquer outro nascimento ser mais justo para um lugar no reino do Messias? Na verdade, eles consideravam um gentio prosélito como alguém nascido de novo ou nascido de novo, mas não podiam imaginar como um judeu, um fariseu, poderia melhorar a si mesmo ao nascer de novo; ele, portanto, pensa, se ele deve nascer de novo, deve ser dela que o deu à luz primeiro. Aqueles que se orgulham de seu primeiro nascimento dificilmente são levados a um novo nascimento. 

	(b.) Sua vontade de ser ensinado. Ele não vira as costas para Cristo por causa de seu discurso duro, mas reconhece ingenuamente sua ignorância, o que implica um desejo de ser melhor informado; e, portanto, entendo isso, e não que ele tivesse noções tão grosseiras do novo nascimento de que Cristo falou: "Senhor, faça-me entender isso, pois é um enigma para mim; sou tão tolo que não conheço outro caminho para um homem nascer do que de sua mãe." Quando nos deparamos com aquilo nas coisas de Deus que é obscuro e difícil de ser entendido, devemos com humildade e diligência continuar nossa atenção aos meios de conhecimento, até que Deus revele isso a nós.

	2. É aberta e explicada por nosso Senhor Jesus, v. 5-8. Da objeção que ele aproveita,

	(a.) Para repetir e confirmar o que havia dito (v. 5): "Em verdade, em verdade te digo o mesmo que antes disse." Observe que a palavra de Deus não é sim e não, mas sim e amém; o que ele disse, cumprirá, quem disser contra; nem se retratará de nenhuma de suas palavras pela ignorância e erros dos homens. Embora Nicodemos não entendesse o mistério da regeneração, Cristo afirma a necessidade dela tão positivamente quanto antes. Observe que é tolice pensar em fugir da obrigação dos preceitos evangélicos, alegando que eles são ininteligíveis, Rom 3. 3, 4.

	(b.) Expor e esclarecer o que ele disse a respeito da regeneração; para cuja explicação ele mostra ainda,

	[b1.] O autor desta mudança abençoada, e quem é que a opera. Nascer de novo é nascer do Espírito, v. 5-8. A mudança não é operada por nenhuma sabedoria ou poder próprio, mas pelo poder e influência do abençoado Espírito da graça. É a santificação do Espírito (1 Pe 1. 2) e a renovação do Espírito Santo, Tito 3. 5. A palavra pela qual ele trabalha é sua inspiração, e o coração a ser forjado ele tem acesso.

	[b2. ] A natureza dessa mudança e o que é feito; é espírito, v. 6. Aqueles que são regenerados tornam-se espirituais e refinados da escória e resíduos da sensualidade. Os ditames e interesses da alma racional e imortal recuperaram o domínio que deveriam ter sobre a carne. Os fariseus colocavam sua religião na pureza externa e nas performances externas; e seria uma mudança poderosa para eles, nada menos que um novo nascimento, para se tornarem espirituais.

	[b3.] A necessidade dessa mudança. Primeiro, Cristo aqui mostra que é necessário na natureza da coisa, pois não estamos aptos a entrar no reino de Deus até que nasçamos de novo: O que é nascido da carne se for carne, v. 6. Aqui está nossa doença, com suas causas, que são tais que é claro que não há remédio, mas devemos nascer de novo. 

	1. É-nos dito aqui o que somos: Somos carne, não apenas corpórea, mas corrupta, Gn 6. 3. A alma ainda é uma substância espiritual, mas tão ligada à carne, tão cativada pela vontade da carne, tão apaixonada pelos deleites da carne, tão empregada em fazer provisões para a carne, que é chamada principalmente de carne; é carnal. E que comunhão pode haver entre Deus, que é espírito, e uma alma nesta condição? 

	2. Como chegamos a ser assim; ao nascer da carne. É uma corrupção que é criada no osso conosco e, portanto, não podemos ter uma nova natureza, mas devemos nascer de novo. A natureza corrupta, que é carne, surge desde o nosso primeiro nascimento; e, portanto, a nova natureza, que é espírito, deve nascer de um segundo nascimento. Nicodemos falou sobre entrar novamente no ventre de sua mãe e nascer; mas, se ele pudesse fazê-lo, com que propósito? Se ele nascesse de sua mãe cem vezes, isso não resolveria o problema, pois ainda aquele que é nascido da carne é carne; uma coisa limpa não pode ser tirada de uma impura. Ele deve buscar outro original, deve nascer do Espírito, ou não pode se tornar espiritual. O caso é, em suma, este: embora o homem seja feito para consistir de corpo e alma, ainda assim sua parte espiritual tinha tanto domínio sobre sua parte corpórea que ele foi denominado uma alma vivente (Gn 2. 7), mas ao satisfazer o apetite da carne, comendo o fruto proibido, ele prostituiu o justo domínio da alma para a tirania da luxúria sensual, e se tornou não mais uma alma vivente, mas carne: Tu és pó. A alma viva tornou-se morta e inativa; assim, no dia em que pecou, certamente morreu, e assim tornou-se terreno. Nesse estado degenerado, ele gerou um filho à sua própria semelhança; ele transmitiu a natureza humana, que havia sido inteiramente depositada em suas mãos, assim corrompida e depravada; e na mesma situação ainda é propagado. Corrupção e pecado estão entretecidos em nossa natureza; fomos formados em iniquidade, o que torna necessário que a natureza seja mudada. Não basta vestir uma roupa nova ou um rosto novo, mas devemos vestir o novo homem, devemos ser novas criaturas. 

	Em segundo lugar, Cristo torna ainda mais necessário, por sua própria palavra: Não se maravilhe que eu tenha dito a você: Você deve nascer de novo, v. 7. 1. Cristo disse isso, e como ele mesmo nunca fez, nem nunca vai, desdizer, então todo o mundo não pode contestar, que devemos nascer de novo. Aquele que é o grande Legislador,cuja vontade é uma lei - ele que é o grande Mediador da nova aliança e tem pleno poder para estabelecer os termos de nossa reconciliação com Deus e felicidade nele - ele que é o grande médico das almas, conhece o caso deles, e o que é necessário para sua cura - ele disse: Você deve nascer de novo. "Eu disse a ti aquilo em que todos estão preocupados: Vocês devem, todos vocês, tanto uns quanto os outros, vocês devem nascer de novo: não apenas as pessoas comuns, mas os governantes, os mestres em Israel." 

	Nós somos não admirar Nisso; pois quando consideramos a santidade do Deus com quem temos que lidar, o grande desígnio de nossa redenção, a depravação de nossa natureza e a constituição da felicidade diante de nós, não devemos achar estranho que tanto estresse seja colocado sobre isso como a única coisa necessária, que devemos nascer de novo.

	[b4.] Essa mudança é ilustrada por duas comparações. 

	Primeiro, a obra regeneradora do Espírito é comparada à água, v. 5. Nascer de novo é nascer da água e do Espírito, isto é, do Espírito agindo como a água, como (Mt 3. 11) com o Espírito Santo e com o fogo significa com o Espírito Santo como com o fogo. 

	1. O que se pretende principalmente aqui é mostrar que o Espírito, ao santificar uma alma, 

	(1.) Limpa e purifica como água, tira sua sujeira, pela qual era imprópria para o reino de Deus. É a lavagem da regeneração, Tito 3. 5. Você está lavado, 1 Cor 6. 11. Veja Ez 36. 25. 

	(2.) Esfria e refresca, como a água faz com o cervo caçado e o viajante cansado. O Espírito é comparado à água, cap. 7. 38, 39; Is 44. 3. Na primeira criação, os frutos do céu nasceram da água (Gn 1. 20), em alusão a que, talvez, se diga que os que nascem do alto nascem da água. 

	2. É provável que Cristo tivesse em mente a ordenança do batismo, que João havia usado e ele próprio começou a usar: "Você deve nascer de novo do Espírito", cuja regeneração pelo Espírito deve ser significada pela lavagem com água, como o sinal visível dessa graça espiritual: não que todos eles, e somente eles, que são batizados, sejam salvos; mas sem aquele novo nascimento que é operado pelo Espírito e significado pelo batismo, ninguém será considerado como os súditos privilegiados e protegidos do reino dos céus. Os judeus não podem participar dos benefícios do reino do Messias, que há tanto tempo esperam, a menos que abandonem todas as expectativas de serem justificados pelas obras da lei e se submetam ao batismo de arrependimento, o grande dever do evangelho, para a remissão dos pecados, o grande privilégio do evangelho. 

	Em segundo lugar, é comparado ao vento: O vento sopra onde quer, assim é todo aquele que é nascido do Espírito, v. 8. A mesma palavra (pneuma) significa tanto o vento quanto o Espírito. O Espírito veio sobre os apóstolos em um vento forte e impetuoso (Atos 2:2), suas fortes influências nos corações dos pecadores são comparadas à respiração do vento (Ezequiel 37. 9), e suas doces influências nas almas dos santos ao vento norte e sul, Cant 4. 16. Esta comparação é usada aqui para mostrar: 

	1. Que o Espírito, na regeneração, opera arbitrariamente e como um agente livre. O vento sopra onde quer para nós e não atende a nossa ordem, nem está sujeito ao nosso comando. Deus o dirige; cumpre sua palavra, Sl 148. 8. O Espírito dispensa suas influências onde e quando, em quem, e em que medida e grau, ele deseja, dividindo a cada homem separadamente como ele quer, 1 Coríntios 12. 11. 

	2. Que ele trabalha poderosamente, e com efeitos evidentes: Tu ouves o seu som; embora suas causas estejam ocultas, seus efeitos são manifestos. Quando a alma é levada a lamentar o pecado, a gemer sob o fardo da corrupção, a respirar por Cristo, a clamar Abba - Pai, então ouvimos o som do Espírito, descobrimos que ele está trabalhando, como Atos 9. 11, Eis que ele ora. 

	3. Que ele trabalha misteriosamente e de maneiras secretas e ocultas: Você não pode dizer de onde vem, nem para onde vai. Como ele se reúne e como gasta suas forças é um enigma para nós; portanto, a maneira e os métodos da operação do Espírito são um mistério. Para que lado foi o Espírito? 1 Reis 22. 24. Veja Ecl 11. 5 e compare com Sl 139. 14.

	2. Aqui está um discurso sobre a certeza e a sublimidade das verdades do evangelho, que Cristo aproveita da fraqueza de Nicodemos. Aqui está,

	(1.) A objeção que Nicodemos ainda fez (v. 9): Como pode ser isso? A explicação de Cristo sobre a doutrina da necessidade da regeneração, ao que parece, nunca a tornou mais clara para ele. A corrupção da natureza que a torna necessária e o caminho do Espírito que a torna praticável são tão misteriosos para ele quanto a própria coisa; embora ele em geral reconhecesse a Cristo como um professor divino, ele não estava disposto a receber seus ensinamentos quando eles não concordavam com as noções que ele havia absorvido. Assim, muitos professam admitir a doutrina de Cristo em geral e, no entanto, não acreditam nas verdades do cristianismo nem se submetem às leis dele além do que desejam.Cristo será seu professor, desde que possam escolher sua lição. Agora aqui, 

	[1.] Nicodemos se reconhece ignorante do significado de Cristo, afinal: "Como podem ser essas coisas? São coisas que eu não entendo, minha capacidade não as alcançará." Assim, as coisas do Espírito de Deus são loucura para o homem natural. Ele não apenas se afastou delas e, portanto, elas são obscuras para ele, mas tem preconceito contra elas e, portanto, são tolices para ele. 

	[2] Porque esta doutrina era ininteligível para ele (então ele teve o prazer de torná-la), ele questiona a verdade dela; como se, por ser um paradoxo para ele, fosse uma quimera em si mesma. Muitos têm uma opinião sobre sua própria capacidade de pensar que não pode ser provado aquilo em que não podem acreditar; pela sabedoria eles não conheceram a Cristo.

	(2.) A repreensão que Cristo deu a ele por sua estupidez e ignorância: "Tu és um mestre em Israel, Didaskalos - um professor, um tutor, alguém que se senta na cadeira de Moisés, e ainda não apenas estás familiarizado com a doutrina da regeneração, mas és incapaz de entendê-la?" Esta palavra é uma reprovação, 

	[1] Para aqueles que se comprometem a ensinar os outros e ainda são ignorantes e inábeis na palavra da justiça. 

	[2] Para aqueles que gastam seu tempo aprendendo e ensinando noções e cerimônias na religião, sutilezas e críticas nas Escrituras, e negligenciam o que é prático e tende a reformar o coração e a vida. Duas palavras na reprovação são muito enfáticas: – Primeiro, o lugar onde sua sorte foi lançada: em Israel, onde havia tantos meios de conhecimento, onde estava a revelação divina. Ele poderia ter aprendido isso no Antigo Testamento. 

	Em segundo lugar, as coisas nas quais ele era tão ignorante: essas coisas, essas coisas necessárias, essas grandes coisas, essas coisas divinas; se ele nunca tivesse lido o Salmo 50. 5, 10; Ez 18. 31; 36. 25, 26?

	(3.) O discurso de Cristo, a seguir, da certeza e sublimidade das verdades do evangelho (v. 11-13), para mostrar a loucura daqueles que estranham essas coisas e recomendá-las à nossa pesquisa. Observe aqui,

	[1] Que as verdades que Cristo ensinou eram muito certas e nas quais podemos nos aventurar (v. 11): Dizemos que sabemos. Nós; quem ele quer dizer além de si mesmo? Alguns entendem isso daqueles que deram testemunho dele e com ele na terra, os profetas e João Batista; eles falaram o que sabiam, tinham visto e estavam abundantemente satisfeitos: a revelação divina carrega sua própria prova junto com ela. Outros dos que do céu deram testemunho, o Pai e o Espírito Santo; o Pai estava com ele, o Espírito do Senhor estava sobre ele; portanto, ele fala no número plural, como cap. 14. 23: Nós viremos a ele. Observe,

	Primeiro, que as verdades de Cristo são de certeza indubitável. Temos todas as razões do mundo para ter certeza de que os ditos de Cristo são ditos fiéis, e nos quais podemos aventurar nossas almas; pois ele não é apenas uma testemunha credível, que não iria nos enganar, mas uma testemunha competente, que não poderia ser enganada: Testificamos o que vimos. Ele falou não por ouvir dizer, mas pela evidência mais clara e, portanto, com a maior segurança. O que ele falava de Deus, do mundo invisível, do céu e do inferno, da vontade divina a nosso respeito e dos conselhos de paz, era o que ele sabia e tinha visto, pois era por ele como um criado com ele, Prov 8. 30. Tudo o que Cristo falou, ele falou de seu próprio conhecimento. 

	Em segundo lugar, que a incredulidade dos pecadores é grandemente agravada pela certeza infalível das verdades de Cristo. As coisas são assim certas, assim claras; e ainda assim você não recebe nosso testemunho. Multidões descrentes daquilo que ainda (tão convincentes são os motivos de credibilidade) eles não podem desacreditar!

	[2] As verdades que Cristo ensinou, embora comunicadas em linguagem e expressões emprestadas de coisas comuns e terrenas, ainda assim em sua própria natureza eram as mais sublimes e celestiais; isto é insinuado, v. 12: "Se lhes falei de coisas terrenas, isto é, lhes falei das grandes coisas de Deus em semelhanças tiradas de coisas terrenas, para torná-las mais fáceis e inteligíveis, como a do novo nascimento e o vento, - se eu assim me acomodei às suas capacidades, e balbuciei para você em sua própria língua, e não posso fazer você entender minha doutrina - o que você faria se eu me acomodasse à natureza das coisas e falasse com a língua dos anjos, aquela língua que os mortais não podem pronunciar? Se tais expressões familiares são pedras de tropeço, o que seriam as ideias abstratas e as coisas espirituais pintadas adequadamente? "Agora podemos aprender, primeiro, a admirar a altura e a profundidade da doutrina de Cristo; é um grande mistério de piedade. As coisas do evangelho são coisas celestiais, fora do caminho das investigações da razão humana e muito mais fora do alcance de suas descobertas. 

	Em segundo lugar, reconhecer com gratidão a condescendência de Cristo, que ele se agrada em adequar a maneira da revelação do evangelho às nossas capacidades,para falar conosco como a crianças. Ele considera nossa estrutura, que somos da terra, e nosso lugar, que estamos na terra e, portanto, nos fala de coisas terrenas e torna as coisas sensíveis o veículo das coisas espirituais, para torná-las mais fáceis e familiares de entendermos. Assim o fez tanto nas parábolas como nos sacramentos. 

	Em terceiro lugar, lamentar a corrupção de nossa natureza e nossa grande inaptidão para receber e entreter as verdades de Cristo. As coisas terrenas são desprezadas porque são vulgares, e as coisas celestiais porque são obscuras; e assim, qualquer que seja o método adotado, ainda assim alguma falha ou outra é encontrada nele (Mt 11. 17), mas a Sabedoria é, e será, justificada por seus filhos, não obstante.

	[3] Nosso Senhor Jesus, e somente ele, estava apto a nos revelar uma doutrina tão certa, tão sublime: Ninguém subiu ao céu senão ele.

	Primeiro, ninguém além de Cristo foi capaz de nos revelar a vontade de Deus para nossa salvação. Nicodemos dirigiu-se a Cristo como um profeta; mas ele deve saber que é maior do que todos os profetas do Antigo Testamento, pois nenhum deles ascendeu ao céu. Eles escreveram por inspiração divina, e não por seu próprio conhecimento; ver cap. 1. 18. Moisés subiu ao monte, mas não ao céu. Nenhum homem alcançou o conhecimento certo de Deus e das coisas celestiais como Cristo; veja Mateus 11. 27. Não cabe a nós enviar instruções ao céu; devemos esperar para receber as instruções que o Céu nos enviará; veja Pv 30. 4; Dt 30. 12.

	Em segundo lugar, Jesus Cristo é capaz, adequado e qualificado de todas as maneiras para revelar a vontade de Deus para nós; pois é ele que desceu do céu e está no céu. Ele havia dito (v. 12): Como crereis, se vos falar das coisas celestiais? Agora aqui, 

	1. Ele dá a eles um exemplo daquelas coisas celestiais que ele poderia lhes contar, quando ele lhes fala de alguém que desceu do céu e ainda é o Filho do homem; é o Filho do homem, e ainda está no céu. Se a regeneração da alma do homem é um mistério, o que é então a encarnação do Filho de Deus? Estas são coisas divinas e celestiais, de fato. Temos aqui uma sugestão das duas naturezas distintas de Cristo em uma pessoa: sua natureza divina, na qual ele desceu do céu; sua natureza humana, na qual ele é o Filho do homem; e aquela união desses dois, enquanto ele é o Filho do homem, mas ele está no céu. 

OEBPS/cover.jpeg
Matthew Henry





