
        
            
                
            
        

    
	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	                             S589
                                Simeon, Charles (1759-1836)
                            Efésios 4  – Charles Simeon                                              

	                            Traduzido e adaptado por Silvio Dutra
                            Rio de Janeiro, 2023.
                            84 pg, 14,8 x 21 cm
                            1. Teologia. 2. Vida cristã. I. Título
                                                                               CDD 230

	 

	 

	 

	 

	 

	 

	
UMA CAMINHADA CONSISTENTE COM A VOCAÇÃO E CHAMADA

	Efésios 4:1-3:

	"1 Rogo-vos, pois, eu, o prisioneiro no Senhor, que andeis de modo digno da vocação a que fostes chamados,

	2 com toda a humildade e mansidão, com longanimidade, suportando-vos uns aos outros em amor,

	3 esforçando-vos diligentemente por preservar a unidade do Espírito no vínculo da paz.”

	O fim de toda verdadeira religião é a prática; e a perfeição da prática é um hábito mental adequado às relações que mantemos com Deus e com o homem, e com as circunstâncias em que de tempos em tempos somos colocados. Não é apenas por atos externos que devemos servir a Deus; as virtudes passivas da mansidão, paciência, longanimidade e tolerância são tão agradáveis aos seus olhos quanto as virtudes mais ativas nas quais podemos nos envolver. Portanto, Paulo, ao entrar na parte prática desta epístola, pede aos convertidos de Éfeso que prestem atenção especial a essas graças e as considerem como as evidências mais claras de sua sinceridade e os ornamentos mais brilhantes de sua profissão.

	Nessa época ele era um prisioneiro em Roma, mas nenhuma consideração pessoal ocupava sua mente. Ele não tinha nenhum pedido a fazer para si mesmo; nenhum desejo de qualquer esforço da parte deles para libertá-lo de seu confinamento; ele estava disposto a sofrer pelo amor de seu Senhor; e procurou apenas fazer de seus sofrimentos um apelo para impor com mais força em suas mentes o grande assunto que ele tinha em mente, seu avanço progressivo na piedade genuína.

	Com uma visão semelhante, gostaríamos agora de chamar sua atenção para,

	I. Sua exortação geral.

	Primeiro, vamos ter uma ideia distinta do que é o "chamado" do cristão.

	É um chamado:

	da morte para a vida,

	do pecado para a santidade,

	do inferno para o céu.

	Todo cristão já esteve morto em delitos e pecados, Efésios 2:1; Tito 3:3; mas ele ouviu a voz do Filho de Deus falando com ele no Evangelho, João 5:24,25; 1 Tessalonicenses 1:5; e, pela influência vivificante do Espírito Santo, ele "passou da morte para a vida, 1 João 3:14;" de modo que, embora uma vez ele estivesse morto, ele agora está vivo novamente; e embora uma vez perdido, ele é encontrado, Lucas 15:24.

	A partir do momento em que ele é assim vivificado, ele se eleva para uma novidade de vida, Romanos 6:4,5. Assim como seu Senhor e Salvador "morreu uma vez para o pecado, mas, vivendo, vive para Deus", assim o cristão é conformado a Cristo a esse respeito, "considerando-se morto para o pecado, mas vivo para Deus por meio de Jesus Cristo, Romanos 6:9-11." Por seu próprio chamado, ele é "transportado das trevas para a luz e do poder de Satanás para Deus, Atos 26:18;" e se compromete a ser "santo, assim como o próprio Deus é santo, 1 Pedro 1:15,16".

	Uma vez que o crente era um "filho da ira, assim como os outros, Efésios 2:2;" e, se ele tivesse morrido em seu estado não convertido, deveria ter perecido para sempre. Mas pelo sangue de Jesus ele é liberto da culpa de todos os seus pecados e obtém o direito à herança celestial. Por isso, diz-se que ele foi "chamado para o reino e a glória de seu Deus" e "para a obtenção da glória de nosso Senhor Jesus Cristo, 1 Tessalonicenses 2:12 e 2 Tessalonicenses 2:13,14".

	Assim é o "alto chamado" do cristão, "um chamado santo" e "um chamado celestial".

	Tal, crente, sendo o seu chamado, você pode ver facilmente que tipo de caminhada é adequada a ele.

	Você professa ter experimentado tal chamado? Ande dignamente:

	da profissão que você faz,

	das expectativas que você formou e

	das obrigações que lhe são impostas.

	Não é uma medida comum de santidade que convém a uma pessoa que professa coisas como essas. Quão inadequado seria para alguém que finge ter "nascido de cima", colocar suas afeições em qualquer coisa aqui embaixo; ou para alguém que é "participante da natureza divina", "andar de qualquer outra maneira que não seja como o próprio Cristo andou!"

	E, vendo que você "procura por um país melhor, isto é, celestial", você não aspiraria a ele e prosseguiria em direção a ele, esquecendo todo o terreno pelo qual você passou e lembrando-se apenas do caminho que está diante de você? Não deveria "sua conduta estar no céu", onde está seu tesouro agora, e onde você espera estar em pouco tempo, na presença imediata de seu Deus?

	Se você realmente foi tão distinto, você não "não viveria mais para si mesmo, mas totalmente para aquele que morreu por você e ressuscitou?" Qualquer coisa menos que a perfeição absoluta o satisfaria? Você não trabalharia para "permanecer perfeito e completo em toda a vontade de Deus, Colossenses 4:12".

	Isso, então, é o que eu sinceramente imploro a todos vocês que busquem, mesmo que andem dignamente de seu alto chamado, ou melhor, "dignos do próprio Senhor", que "os chamou das trevas para sua maravilhosa luz!"

	Mas para que possamos chegar mais perto do ponto, vamos chamar sua atenção para,

	II. Os deveres particulares que ele inculca.

	Para adornar nossa profissão cristã, devemos ter especialmente em vista,

	1. O cultivo de virtudes sagradas em nós mesmos.

	Sem isso, nada pode prosperar em nossas almas. "A humildade e a mansidão" são virtudes sem ostentação; mas elas são de valor preeminente aos olhos de Deus, 1 Pedro 3:4. Elas constituem o ornamento mais brilhante do "homem oculto do coração", que por si só envolve os olhares do Deus que perscruta o coração.

	Em primeiro lugar, portanto, deixe suas almas profundamente impressionadas com o senso de sua própria indignidade e de sua total destituição de sabedoria, ou retidão, ou força, ou qualquer coisa que seja boa. Nenhum homem é tão verdadeiramente rico quanto aquele que é "pobre de espírito". Nenhum homem é tão estimável aos olhos de Deus, como aquele que é mais rebaixado aos seus próprios. Com a humildade deve estar associada a mansidão.

	Essas duas qualidades caracterizaram particularmente nosso abençoado Senhor, 2 Coríntios 10:1; de quem somos encorajados a aprender, Mateus 11:29; e a quem, nesses aspectos, devemos imitar, "tendo a mesma mente que nele havia, Filipenses 2:5". Que essas disposições sejam cultivadas com cuidado peculiar, de acordo com o que Tiago nos exortou: "Quem é o homem sábio e dotado de conhecimento entre vocês? Que mostre por uma boa conduta suas obras com mansidão de sabedoria, Tiago 3:13."

	E enquanto mantemos em exercício essas graças, sejamos também longânimos, suportando-nos uns aos outros com amor. Por mais mansos e humildes que sejamos em nós mesmos, não pode falhar, que devemos ocasionalmente encontrar coisas dolorosas dos outros. As próprias graças que manifestamos muitas vezes provocam a inimizade dos outros e fazem com que atuem de forma prejudicial em relação a nós. Mas, se for esse o caso, devemos ser longânimos para com eles, não retaliando a injúria, nem guardando ressentimento em nossos corações, mas nos submetendo pacientemente, como uma dispensa ordenada pela Sabedoria Infinita para o nosso bem.

	Mas onde não for esse o caso, ainda haverá ocasiões de irritação, decorrentes da conduta daqueles que nos rodeiam: a ignorância de alguns, os equívocos e erros de outros, a perversidade de outros, a falta de julgamento em outros, às vezes também puro acidente - nos colocará em circunstâncias de dificuldade e embaraço. Mas, seja qual for a causa dessas provações, devemos mostrar tolerância para com o ofensor, por um princípio de amor; não ficar ofendido com ele, não imputar má intenção a ele, não permitir que nosso respeito por ele seja diminuído; mas suportando suas fraquezas, como desejamos que Deus suporte as nossas.

	Agora, é preservando tal estado de espírito em nós mesmos e manifestando-o para os outros, que devemos adornar particularmente o Evangelho de Cristo, e, portanto, em nossos esforços para andar dignamente de nosso alto chamado, devemos estar particularmente em guarda, para que nenhum temperamento contrário a esse irrompa em atos ou seja abrigado na mente.

	2. A promoção da paz e unidade ao nosso redor.

	Como pertencentes à Igreja de Cristo, temos deveres para com todos os membros de seu corpo místico. Deve haver união perfeita entre todos eles: eles devem, se possível, ser "todos unidos na mesma mente e no mesmo julgamento, 1 Coríntios 1:10." Mas, constituídos como são os homens, dificilmente é de se esperar que todos os que creem em Cristo tenham precisamente as mesmas opiniões de todas as doutrinas, ou mesmo de todos os deveres. Mas, sejam quais forem os pontos de diferença que possam existir entre eles, deve haver uma perfeita unidade de espírito; e preservar isso deve ser o esforço constante de todos eles. Todos se consideram membros de uma família, vivendo sob o mesmo teto; se a casa estiver pegando fogo, todos se esforçam em conjunto com uns aos outros, para extinguir as chamas. Eles sentem um interesse comum no bem-estar do todo, e alegremente se unem para promovê-lo.

	Assim deve ser na Igreja de Cristo. Tudo o que tende à desunião deve ser evitado por todos; ou se os laços da paz forem afrouxados em algum grau, todo esforço possível será feito para neutralizar o mal e restabelecer a harmonia que foi interrompida. Uma prontidão constante para este bom ofício é uma grande conquista; e, quando unida às graças antes mencionadas, constitui uma parte muito útil e ornamental do caráter cristão.

OEBPS/cover.jpeg
Efesios 4

Charles Simeon





