

[image: image]



«Una apuesta valiente, la de esta doctora, en su debut literario. Porque, si se puede, hay que celebrar la vida hasta el final y sin grandes argumentos». —Rosa Peroy, Nació Lleida

«Un libro sobre la tuberculosis publicado en tiempos de coronavirus. […] Va mucho más allá de la enfermedad en sí, por eso, en la situación actual, puede ayudar a muchas personas». —Anna Salvadó Figueras, Ràdio Capital

«A medida que la autora de La plaga blanca va cosiendo los retales de esas vivencias tuberculosas, un interrogante se abre paso. ¿Por qué esos seis escritores? […] Es su desafío a la muerte a través de su vida y de su obra lo que atrae a Klein Fortuny, y es esa profunda admiración que siente la autora por ellos, y que roza la estima, lo que logra transmitir al lector: “La enfermedad te consume la energía, te chupa, y aun así ellos tenían vidas plenas y trepidantes”». —Pau Rodríguez, eldiario.es

«Un ensayo que parece una novela o una novela ensayística que está causando furor». —Magí Camps, La Vanguardia

«Hay muchos aspectos que hacen de La plaga blanca una rara pero exquisita muestra de orfebrería literaria. […] Las vivencias de los escritores pasan por el ojo clínico, pero compasivo y empático, de la autora: desde el cretino Éluard hasta el ejemplar Papasseit, el insoportable Kafka (a quien su amigo Klopstock eutanasia por caridad) o una Mansfield que se aferra en la vida como a un clavo ardiendo, por citar a cuatro». —Rosa Peroy, Nació Lleida

«[…] como médica, la autora nos pregunta: “ahora que ya hemos acabado, ¿miraréis a los enfermos de otra manera, de una manera más humana?”. Quizás habría que volver a una medicina más humana, menos infantilizada, superando el miedo a la respuesta». —Rosa Peroy, Nació Lleida


Ada Klein Fortuny es un pseudónimo, un nombre de pluma. Nacida en 1975, es médica y trabaja investigando enfermedades infecciosas. Ha colaborado con paperdevidre.cat, con el Quadern de les idees en su número 225 («Escriptores (re)llegides»), y con L’espai d’art i creació Can Manyé en el proyecto IN_CERT. La plaga blanca es su debut literario.


[image: image]


La plaga blanca

Ada Klein Fortuny

[image: image]


Autora Ada Klein Fortuny

Traducción Gemma Deza Guil

Prólogo Marina Garcés

Corrección Miguel Alpuente y Sonia Berger

Diseño de colección y maquetación Rosa Llop

Imagen de cubierta Joan Fontcuberta

Producción ePub Bookwire

Edición consonni

C/ Conde Mirasol 13-LJ1D

48003 Bilbao

www.consonni.org

Primera edición en español:

setiembre de 2021, Bilbao

eISBN: 978-84-19490-02-5

Edición original en catalán:

La plaga blanca, L’Altra Editorial

© Ada Klein Fortuny, 2020

por mediación de MB Agencia Literaria, S.L.

© de la traducción, Gemma Deza Guil, 2021

© de esta edición, consonni ediciones, 2021

Imagen de cubierta:

Trauma #0238 © Joan Fontcuberta

Esta obra ha recibido una ayuda a la producción editorial literaria del Departamento de Cultura y Política Lingüística del Gobierno Vasco; así como una ayuda a la traducción del Institut Ramon Llull.

[image: image]

Y este ebook es un proyecto financiado por Dirección General del Libro y Fomento de la Lectura, Ministerio de Cultura y Deporte.

[image: image]

consonni es una editorial con un espacio cultural independiente en el barrio bilbaíno de San Francisco. Desde 1996 producimos cultura crítica y en la actualidad apostamos por la palabra escrita y también susurrada, oída, silenciada, declamada; la palabra hecha acción, hecha cuerpo. Desde el campo expandido del arte, la literatura, la radio y la educación, ambicionamos afectar el mundo que habitamos y afectarnos por él.


Prólogo

Enfermos en vida

Marina Garcés

Hay enfermos muy vivos. De hecho, nadie está vivo sin estar o haber estado enfermo. La salud no es la ausencia de enfermedad, sino la manera como nos relacionamos con nuestras posibles enfermedades. Por eso todos somos, de algún modo, enfermos en vida. Del mismo modo, la enfermedad no existe. Son nuestros diversos modos de estar y de padecer la vida. Incluso de morirla. La enfermedad, pues, son sus enfermos y sus vidas. Esta es la aproximación que en este libro convierte la tuberculosis en un caleidoscopio de personajes, de amores, de lugares, de dedicaciones artísticas y profesionales… Enfermos en vida, los tuberculosos y sus tuberculosis vienen del pasado para ayudarnos a pensar nuestro presente.

La memoria ha convertido la tuberculosis en una enfermedad literaria que ha multiplicado sus efectos culturales a través del arte, de la ópera, del cine… En este libro, las anécdotas de vida de autores como Apollinaire, Salvat Papasseit, Éluard, Chekhov, Mansfield nos acercan a las experiencias de un tiempo que, por muy alejado que parezca, viene a parecerse mucho al nuestro. A principios del siglo XX toda Europa estaba enferma, dice el libro. A principios del siglo XXI ha vuelto a estarlo. Y como entonces, no solo Europa sino el mundo entero. Europa tosía tuberculosis y un día la olvidó mientras el resto del mundo ha seguido padeciéndola en el silencio que el monopolio de la voz impone a los sufrimientos de los pobres, aunque sean muchos. Ahora el mundo rico tose y muere de covid junto al resto del planeta, es una pandemia global dicen, pero pronto la geopolítica de las vacunas y de los tratamientos sumirá también a esta enfermedad en un silencio que puede parecerse mucho al de la tuberculosis. Y como en este caso, mientras los pobres sigan sufriéndolo, solo nos quedará la memoria de los ricos, su arte y su literatura, como elementos de un pasado muy poco común.

Yo padecí tuberculosis pulmonar cuando tenía 16 años. Debía ser en 1989. Barcelona. En el barrio del Eixample. Pisos amplios y aireados. Buena alimentación. La irrupción de la enfermedad, en forma de escupitajo de sangre una Nochebuena, abrió un hueco en el lenguaje. La tuberculosis estaba erradicada, o por lo menos, debía estarlo para «nosotros». Pertenecía al mundo de los abuelos o de los pobres, de los antiguos o de los migrantes. Era un elemento de la memoria cultural o un secreto irrelevante de los márgenes. La enfermedad «erradicada» de quienes ya no pertenecen a este mundo. ¿Cómo nombrarla, entonces? ¿Cómo contarnos historias, experiencias, etc. si ya no existía en nuestro imaginario vivido? Más que un tabú, mi tuberculosis fue un no lugar en el lenguaje de la enfermedad.

Para que haya lenguaje tiene que poder ser compartido. No hay pensamiento ni palabra solamente privados. Reencontrar la tuberculosis en los tiempos actuales de pandemia global nos permite volver a preguntarnos quién crea estos lenguajes, de quién son las memorias que guardan y a quién hablan.

En el caso de la tuberculosis, está claro que la estética de los sanatorios, la vida artística, los amores bohemios, etc. han alimentado el lenguaje común de la enfermedad a partir de la experiencia y de la voz de muy pocos. Esto hace que la situemos en un tiempo y en unos contextos que silencian tanto la realidad de las clases pobres en el pasado, hacinadas en barrios misérrimos donde era imposible distanciarse y airearse, como la situación actual de los barrios más desfavorecidos y de las zonas del mundo más pobres. En el planeta, hoy, siguen muriendo más de un millón de personas al año por tuberculosis. ¿Qué lenguaje y qué imaginario común tenemos de ello, que no sean las estadísticas y las cifras de una Agencia de Salud Pública a la que nadie atiende porque no da titulares para consumo de los ricos y de sus agendas globales? En la retina cultural nos queda el gesto tísico de La Bohème, pero ¿qué niño o niña de un barrio pobre como el Raval de Barcelona sabría reconocer hoy la tos o el color de piel de sus padres o vecinos?

En el caso del covid, aún estamos a tiempo de preguntarnos: ¿quién creará, elaborará y transmitirá la memoria de esta enfermedad y de sus efectos pandémicos? ¿Qué pasará cuando el covid ya solo sea una enfermedad de los abuelos y de los pobres, aunque estos sean muchos? ¿Habremos forjado una memoria compuesta de distintos puntos de vista sociales y culturales y abierta a los sucesivos presentes que la continúen? ¿O volveremos a monopolizar una memoria de ricos que silencia el sufrimiento inacabado de quienes no pueden hablar ni compartir sus imaginarios, aunque los tengan?

La presencia mediática del covid, hasta el momento en el que escribo estas líneas, ha estado altamente tecnificada: no hemos visto enfermos sino respiradores, UCIs, EPIs, laboratorios, jeringuillas, vistas microscópicas del virus… Solo en los momentos más dramáticos y únicamente desde la retórica de la alarma, hemos visto las piras crematorias en India o las fosas comunes en Brasil… La alta tecnología es de los ricos, los montones de muertos son de los pobres. Con ello se refuerza una hegemonía de la tecnociencia sobre la comprensión de la salud y del Occidente rico (y sus aliados) sobre el resto del mundo.

Pero el covid no habrá sido solamente una enfermedad y su tratamiento técnico. Son barrios enteros hundidos en la miseria, ciudades casi cerradas a sus actividades económicas anteriores, como el turismo o el pequeño comercio, son familias rotas, economías estalladas, salud mental (y no mental) agravada, miedo al extraño, distancias corporales, más herramientas y más disponibilidad al control social, más desigualdades locales y globales… ¿Cómo recoger y compartir toda esta experiencia de tal modo que vaya más allá de la épica de las batas blancas y los laboratorios de última tecnología?

Leer este libro, La plaga blanca, es una invitación, creo, a imaginar las posibles escrituras del covid, más allá de lo que fueron los instrumentos de los dos siglos anteriores en relación con sus enfermedades. El monopolio de la voz era blanco, masculino, occidental y de clase media o alta. Del mismo modo, las temporalidades y sus calendarios estaban y siguen estando pautadas desde estos parámetros. Por eso ahora estamos repitiendo el gesto y cuando nos referimos públicamente a barrios hacinados o a zonas con pocos recursos, lo hacemos desde la acusación o desde el reproche: «claro, así no se puede combatir la enfermedad», en vez de ver y decir que la enfermedad es parte del problema del hacinamiento, de la escasez de recursos.

Para cambiar la mirada hay que aprender a atender a los enfermos y a las enfermas, tal como propone este libro: escapar de la abstracción del nombre único de la enfermedad y aterrizar en la multiplicidad de los cuerpos y de las experiencias para llegar a dar la voz y la palabra a los enfermos en vida que todos somos.


I

El comienzo

(Prólogo de mentira)

Todo empezó con unas cartas. Del inventor de los caligramas a una señorita de la que estaba muy encaprichado. No se llamaba Apollinaire, evidentemente, sino Wilhelm Albert Włodzimierz Apolinary Kostrowicki, pero su nombre debía de antojársele demasiado impronunciable cuando llegó a Francia, así que digamos que lo adaptó. Se instaló en París, porque en aquella época París era el centro del mundo y era donde uno tenía que estar si quería que pasara algo.

Frecuentaba a Max Jacob, André Breton, Chagall y Duchamp. Formaba parte del grupo Puteaux (que después pasó a llamarse Section d’Or), los organizadores de la primera exposición cubista. Fue él quien utilizó por primera vez la palabra «surrealista», en una carta que escribió en 1917 a un amigo hablándole de Parade, el ballet que Cocteau y Erik Satie habían imaginado. Se divertía.

Pero entonces llegó la Gran Guerra. Sus amigos se alistaban en el frente. Él no podía unirse al ejército porque a los extranjeros no los querían. Pero Apollinaire, que era tozudo, convenció a alguien para que le arreglara los papeles y consiguió enrolarse. Lo hicieron artillero.

En Niza, justo antes de que lo llamaran a formar con el regimiento número 38, conoció a Louise de Coligny-Châtillon. Corría el año 1914 y ella le daba coba, jugaba con él al sí pero no, al quiero, pero me lo tengo que pensar. A él lo llaman al frente y parte hacia Nimes, y entonces a ella le entran todos los males. Ay, que se me va. Ay, que ahora no quiero que te vayas, espérame.

Él la llamaba Lou. Le empezó a escribir. Caligramas. Poemas musicales, descarnados, eróticos, brutales, magníficos, que no son tanto poemas como cartas en forma de poemas, escritas en medio de otras cartas en forma de cartas. Hay una versión musicada desgarradora de estos «poemas», con Jean-Louis Trintignant recitando por encima de Satie para aplacar su pena porque un cafre había matado a su hija. Existe una traducción al castellano de las Cartas a Lou. En ella, Apollinaire escribe:

XXX: TREN MILITAR

Marchamos marchamos a paso inmóvil

Bebemos de la cantimplora después de comer

El último árbol en flor que vimos antes de Dijon

Pues ya no quedan flores en los aledaños de Nimes

Era rosáceo como tus senos virginales

Mi vida está trasnochada como los diarios de ayer

Y nosotros amamos oh mujeres vuestras imágenes

Vamos en vagones como aves enjauladas

Te acuerdas todavía de la niebla de Sospel

Una chiquilla tenía tu vicio original

Y la noche de Vence antes de ir a Grasse

Y el hotel de Menton todo pasa cansa y rompe

Y cuando seas vieja oh mi joven bella

Cuando llegue el invierno tras tu bello estío

Cuando mi nombre se difunda por la tierra

Cuando Guillaume Apollinaire oigas nombrar

Dirás Me amaba y te enorgullecerás

Abre pues tu corazón como me abriste los brazos

*

Los árboles pasan rápido pasan pasan

Y el horizonte viene al encuentro del tren

Y los postes telegráficos se enamoran

Se alzan como un ciervo hacia el bello cielo sereno

Bello cielo amado cara Lou que yo adoro

Todavía te deseo oh paraíso perdido

Rememoro los profundos besos nuestros

Sopla un dulce viento cual beso mordido

Tras los recuerdos más y más recuerdos

Leer las cartas de Apollinaire a Lou me descubrió un nuevo mundo. Las novelas y los cuentos te explican la vida filtrada; los documentos personales encapsulan el tiempo. Y aunque puedes embellecer su contenido, tienen una mundanidad difícil de imitar en otras obras, porque siempre acaba saliendo la humanidad. En el British Museum hay una carta de antes de Cristo de una romana que le escribe a su hermana y le dice: «¡Me alegro de que me vinieras a ver!». Y recuerda los paseos, qué comieron y sobre qué discutieron…

Apollinaire escribe a Lou y le habla del deseo, pero también de la rutina de las trincheras, sobre los permisos para ir a beber a los cafés, sobre el frío, le cuenta que «una camarera acaba de derramar el café en la mesa y me ha mojado el papel y delante de mí hay un soldado comiéndose un pastelito de crema».

Desde aquel librito he leído multitud de documentos privados. Y esa ventana a otras maneras de hacer, a los sentimientos más puros, me conmueve.

Mientras él estaba en el frente, su amigo Picasso, que aborrecía las guerras, estaba asqueado y triste y pasaba penurias, reciclaba lienzos, pintaba sobre maderas y reaprovechaba las pinturas. Era un tarambana, un bon vivant, un caradura, pero había trabajado mucho, muchísimo. Y esto me impresiona. Para llegar a ser algo hay que trabajar mucho, pero, además, hay que tener un foco, un objetivo, un motivo en la vida.

Picasso nació en Málaga, pero creció en Barcelona y se hizo artista en Francia. En Barcelona dibujaba entre los grandes modernistas en Els Quatre Gats, y a partir de entonces ya siempre se rodeó de genios y de crápulas. Picasso siempre estaba en medio del meollo, pero sin dejar de trabajar nunca, infatigable. Se cuenta que fue él quien dijo: «Los otros hablan, yo trabajo». Y también dicen que, en el verano de 1937, que compartió con la pandilla de los que yo llamo «los estupendos» (ya lo veréis más adelante), cuando todos decían: «a la cama, a la cama», con ansias de hacer un intercambio de parejas, él replicaba «a trabajar, a trabajar», y regresaba al cabo de un par de horas con un retrato nuevo. Cuando desembarcó en París, a principios de la década de 1900, todo debía ser más azul y más decrépito todavía que ahora, y se supone que lo que le hizo decidirse a instalarse allí fue la luz, que es lo que los encandilaba a todos. No sé si alguien le habló del malvivir, del musgo que recubre los edificios inclinados a los que nunca les da el sol. Si nunca has ido a París, conviene saber que hace un frío que pela y que, hacia noviembre, a veces llovizna con esa especie de humedad escarchada que se te mete en las articulaciones y, al final del día, acabas cojeando. Se supone que, en París, Picasso se divirtió mucho, a pesar de las guerras y las penurias.

A Picasso le gustaban las mujeres, y las amaba con arrebato, las consumía, las exprimía como si fueran bayetas gastadas y sucias. Debía ser difícil seguirle el ritmo. Picasso tuvo muchas mujeres y se casó con seis de ellas: dos con papeles y cuatro sin ellos. Fernande Olivier fue la primera. Jacqueline, el mal bicho, la última. Y entre medio Olga, la bailarina; Marie-Therèse, la suicida; Gilot, la bien plantada; y Dora Maar, magnífica y loca, pero con diferencia la más brillante y la más lista. Dora Maar, que en realidad se llamaba Henriette Theodora Markovitch, quiso de vieja que la llamaran por ese nombre, para mantener su yo más allá del personaje, en un intento por conservar la cordura.

Picasso conoció a Dora Maar cuando ella era una gran fotógrafa. Corría el año 1935 y los presentó Éluard, el poeta, un amigo común. En el plató de una película (El crimen de Monsieur Lange), Éluard los presenta y Picasso la olvida… hasta el episodio de la terraza del Deux Magots. Dicen que ella siempre se ponía falda encima de los pantalones, una chaqueta sobre otra, capa sobre capa, y una boina negra. Usaba unos mitones y, con la mano abierta sobre la mesa, jugaba con un pequeño puñal a picotearse entre los dedos. Se hizo un rasguño. Sangre en los guantes negros. Dora era más joven, pero frecuentaba a los surrealistas y se dedicaba a hacer montajes sadomasoquistas para revistas de renombre. Picasso perdió el oremus.

Vivieron juntos en Mougins durante los veranos de 1936 y 1937. Me impresionan los cuadros de él de aquella época. El ojo pintado de Maar, grande como un ojo de pez: hipnótico, con enormes pestañas. En las fotografías, se ve a la pareja en bañador, mojados, sobre un espigón improvisado; y a ella, regordeta, con la espalda muy recta, sacando pecho, como queriéndose secar el cabello al viento, rebosante de vida, sonriente, rutilante, deslumbrante.

OEBPS/Images/pub.jpg





OEBPS/Images/p005-1.jpg





OEBPS/Images/9788419490025.jpg
consonni

Ada Klein
Fortuny

La plaga blanca

PROLOGO
Marina Garcés

TRADUCCION
Gemma Deza Guil





OEBPS/Images/p008-2.jpg
- Financiado por

12 Union Europes






OEBPS/Images/p008-1.jpg
LLLL pstitet





