

[image: cover.jpg]









 


José Ortega y Gasset


 


ESPANHA INVERTEBRADA


 


Título original:


“España Invertebrada”


 


Primeira edição 


 


[image: img1.jpg]




 



Sumario



INTRODUÇÃO


ESPANHA INVERTEBRADA


ESBOÇO DE ALGUMAS REFLEXÕES HISTÓRICAS


INCORPORAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO


POTÊNCIA DE NACIONALIZAÇÃO


POR QUE EXISTE SEPARATISMO?


TANTO MONTA


PARTICULARISMO


COMPARTIMENTOS ESTANQUES


O CASO DO GRUPO MILITAR


AÇÃO DIRETA


"PRONUNCIAMENTOS"


NÃO HÁ HOMENS OU NÃO HÁ MASSAS?


IMPERIO DAS MASSAS


ÉPOCAS “KITRA” E ÉPOCAS “KALI”


EXEMPLARIDADE E DOCILIDADE


A AUSÊNCIA DOS “MELHORES”


IMPERATIVO DE SELEÇÃO





INTRODUÇÃO


[image: img2.jpg]


José Ortega y Gasset


1883–1955


 


José Ortega y Gasset foi um filósofo e ensaísta espanhol, considerado uma das figuras mais influentes do pensamento espanhol do século XX. Sua obra se caracteriza por uma profunda reflexão sobre a cultura, a razão e a vida humana, propondo uma filosofia vitalista que buscou renovar o pensamento europeu a partir de uma perspectiva hispânica.


 


Infância e formação


 


Nasceu em Madri, no seio de uma família ligada ao jornalismo e à cultura. Estudou na Universidade de Deusto e na Universidade Central de Madri, completando sua formação na Alemanha, onde foi influenciado pelo neokantismo e por pensadores como Wilhelm Dilthey e Edmund Husserl. Sua estadia no ambiente intelectual alemão foi decisiva para o desenvolvimento de seu pensamento.


 


Filosofia e obra


 


Ortega y Gasset desenvolveu uma filosofia centrada na ideia da razão vital, que concilia a racionalidade com a vida concreta do indivíduo. Rejeitou tanto o idealismo quanto o materialismo, propondo que “eu sou eu e minha circunstância”, uma de suas frases mais célebres, que expressa sua visão do ser humano como inseparável de seu entorno e de seu tempo histórico.


Entre suas obras mais importantes destacam-se Meditações do Quixote (1914), Espanha invertebrada (1921) e A rebelião das massas (1930). Nesta última, Ortega analisa o surgimento do “homem-massa”, símbolo de uma época em que a mediocridade e a falta de valores espirituais ameaçam dominar a vida pública e cultural.


 


Influência e legado


 


Ortega foi também um importante renovador do pensamento político e cultural na Espanha. Sua atuação como professor na Universidade de Madri e sua participação na vida intelectual do país o transformaram em uma referência do pensamento liberal e europeísta. Além disso, sua influência ultrapassou as fronteiras espanholas, alcançando a América Latina e os principais círculos intelectuais europeus.
José Ortega y Gasset faleceu em Madri em 18 de outubro de 1955.
Seu pensamento, centrado na afirmação da vida, da cultura e da liberdade individual, continua sendo uma fonte essencial para compreender a modernidade e os dilemas do homem contemporâneo.


 


Sobre a obra


 


Espanha invertebrada, publicada em 1921 por José Ortega y Gasset, é uma das obras mais influentes do pensamento político e sociológico espanhol do século XX. Nesse ensaio, o filósofo analisa as causas da decomposição política e moral da Espanha, utilizando a metáfora de um corpo “invertebrado” — sem coesão nem estrutura interna — para descrever a falta de unidade e de um projeto comum entre suas regiões e classes sociais.


Ortega sustenta que a crise da Espanha não se deve apenas a fatores políticos ou econômicos, mas sobretudo a uma crise moral e intelectual. Segundo ele, as “partes” do país — regiões, grupos sociais, partidos — perderam o sentido de pertencimento ao “todo”, isto é, à nação. Essa desarticulação social provoca o que ele denomina de “invertebração” da Espanha: uma sociedade sem direção nem ideal comum, onde cada grupo busca apenas seus próprios interesses.


O filósofo contrapõe dois modelos de vida nacional: o dos povos que possuem um “projeto sugestivo de vida em comum”, capazes de integrar suas diferenças em torno de uma meta superior, e o dos povos que carecem desse impulso integrador e acabam por se fragmentar. Em seu diagnóstico, a Espanha precisa de uma elite intelectual e moral que oriente a sociedade rumo a um projeto nacional renovador, superando o localismo, o particularismo e a inércia histórica.





ESPANHA INVERTEBRADA



ESBOÇO DE ALGUMAS REFLEXÕES HISTÓRICAS


CALPE


MADRID


1921


 


Não creio que seja completamente inútil para contribuir para a solução dos problemas políticos distanciar-se deles por alguns momentos, situando-os numa perspectiva histórica. Nessa distância virtual, os fatos parecem esclarecer-se por si mesmos e adotar espontaneamente a postura que melhor revela sua profunda realidade.


Neste ensaio de ensaio, o tema é, portanto, histórico e não político. Os julgamentos sobre grupos e tendências da atualidade espanhola que nele estão inseridos não devem ser tomados como atitudes de um combatente. Elas tentam, antes, expressar contemplações dóceis do fato nacional, dirigidas por uma aspiração puramente teórica e, consequentemente, inofensiva.





INCORPORAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO


Na História Romana de Mommsen há, acima de tudo, um momento solene. É aquele em que, após certos capítulos preparatórios, o autor pega a caneta para começar a narração dos destinos de Roma. O povo romano constitui um caso único no conjunto dos conhecimentos históricos: é o único povo que desenvolve todo o ciclo de sua vida diante de nossa contemplação. Podemos assistir ao seu nascimento e à sua extinção. Dos demais, o espetáculo é fragmentário: ou não os vimos nascer, ou ainda não os vimos morrer. Roma é, portanto, a única trajetória completa de organismo nacional que conhecemos. Nosso olhar pode acompanhar a rude Roma quadrata em sua gloriosa expansão por todo o mundo ecumênico e, em seguida, vê-la contrair-se em ruínas que, por serem gigantescas, não deixam de ser miseráveis. Isso explica por que até agora só foi possível construir uma história com todo o rigor científico do termo: a de Roma. Mommsen foi o gigantesco arquiteto desse edifício.


Bem, há um momento solene em que Mommsen vai começar a relatar as vicissitudes desse povo exemplar. A caneta no ar, diante do papel branco, Mommsen se concentra para escolher a primeira frase, o compasso inicial de sua sinfonia hercúlea. Em rápida procissão, passa diante de sua mente a fila multicolorida dos fatos romanos. Como na agonia costuma passar diante da consciência do moribundo toda a sua vida, Mommsen, que havia vivido melhor do que qualquer romano a existência do Império latino, vê mais uma vez se desenrolar vertiginosamente o dramático filme. Todo esse tesouro de intuições dá origem a um pensamento sintético. A caneta suculenta desce sobre o papel e escreve estas palavras: A história de toda nação, e sobretudo da nação latina, é um vasto sistema de incorporação.


Esta frase expressa um princípio do mesmo valor para a História que na Física tem este outro: a realidade física consiste, em última análise, em equações de movimentos. Calor, luz, resistência, tudo o que na Natureza não parece ser movimento, na realidade é. Compreendemos ou explicamos um fenômeno quando descobrimos sua expressão foronômica, sua fórmula de movimento.


Se o papel que o movimento desempenha na Física é desempenhado na História pelos processos de incorporação, tudo dependerá de possuirmos uma noção clara do que é a incorporação.


E logo nos deparamos com uma tendência errônea, extremamente difundida, que leva a representar a formação de um povo como o crescimento por dilatação de um núcleo inicial. Esse erro decorre de outro mais elementar, que acredita encontrar a origem da sociedade política, do Estado, em uma expansão da família.


A ideia de que a família é a célula social e o Estado algo como uma família que engordou é um entrave ao progresso da ciência histórica, da sociologia, da política e de muitas outras coisas. Não; a incorporação histórica não é a dilatação de um núcleo inicial. Lembrem-se, a este respeito, das etapas decisivas da evolução romana.


Roma é primeiro uma comuna estabelecida no monte Palatino e nas sete colinas adjacentes: é a Roma Palatina, Septimontium, ou Roma da montanha. Depois, esta Roma une-se a outra comuna fronteiriça estabelecida na colina do Quirinal, e a partir daí existem duas Romas: a da montanha e a da colina. Já esta primeira cena da incorporação romana exclui a imagem de dilatação. A Roma total não é uma expansão da Roma Palatina, mas a articulação de duas coletividades distintas em uma unidade superior.


Essa Roma palatina-quirinal vive entre muitas outras populações análogas, da mesma raça latina, com as quais não possui nenhuma conexão política. A identidade racial não traz consigo a incorporação em um organismo nacional, embora às vezes favoreça e facilite esse processo. Roma teve que subjugar as comunas do Lácio, suas irmãs de raça, pelos mesmos procedimentos que séculos mais tarde teria que empregar para integrar ao Império povos tão distintos dela etnicamente, como celtiberos e gauleses, germânicos e gregos, citas e sírios. É falso supor que a unidade nacional se baseia na unidade de sangue e vice-versa. A diferença racial, longe de excluir a incorporação histórica, sublinha o que há de específico na gênese de todo grande Estado.


Isso significa que Roma obriga suas irmãs do Lácio a constituir um corpo social, uma articulação unitária, que foi a fœdus latinum, a federação latina, segunda etapa da incorporação progressiva.


O passo imediato foi dominar os etruscos e os samnitas, as duas coletividades de raça distinta limítrofes do território latino. Conseguido isso, o mundo italiota já é uma unidade historicamente orgânica. Pouco depois, em um rápido e prodigioso crescendo, o resto da humanidade conhecida se agrega ao torso italiano, formando a gigantesca estrutura do Império. Esta última etapa pode ser denominada de colonização.


Os estágios do processo de incorporação formam, portanto, uma admirável linha ascendente: Roma inicial, Roma dupla, federação latina, unidade italiota, Império colonial. Esse esquema é suficiente para nos mostrar que a incorporação histórica não é a dilatação de um núcleo inicial, mas sim a organização de muitas unidades sociais pré-existentes em uma nova estrutura. O núcleo inicial não engolfa os povos que subjuga, nem anula o caráter das unidades vitais próprias que eles tinham anteriormente. Roma subjuga a Gália; isso não significa que os gauleses deixem de se sentir como uma entidade social distinta de Roma e que se dissolvam em uma gigantesca massa homogênea chamada Império Romano. Não; a coesão gaulesa perdura, mas fica articulada como uma parte de um todo mais amplo. A própria Roma, núcleo inicial da incorporação, não é senão outra parte do colossal organismo, que goza de um status privilegiado por ser o agente da totalização.


É um grande obstáculo à compreensão da história supor que, quando os núcleos inferiores formam a unidade nacional superior, eles deixam de existir como elementos ativamente diferenciados. Essa ideia errônea leva a presumir, por exemplo, que quando a Castela reduz a unidade espanhola a Aragão, Catalunha e Basconia, esses povos perdem seu caráter de povos distintos entre si e do todo que formam. Nada disso: submissão, unificação, incorporação não significam a morte dos grupos como tais; a força de independência que existe neles perdura, embora submetida; isto é, seu poder centrífugo é contido pela energia central que os obriga a viver como partes de um todo e não como todos separados. Basta que a força central, escultora, da nação — Roma no Império, Castela na Espanha, a Ilha de França na França — enfraqueça, para que se veja automaticamente reaparecer a energia separatista dos grupos aderentes.


Mas a frase de Mommsen é incompleta. A história de uma nação não é apenas a de seu período formativo e ascendente: é também a história de sua decadência.


E se aquela consistia em uma incorporação, esta descreveria o processo inverso. A história da decadência de uma nação é a história de uma vasta desintegração. É preciso, portanto, que nos acostumemos a entender toda unidade nacional, não como uma coexistência inerte, mas como um sistema dinâmico. Tão essencial para sua manutenção é a força central quanto a força de dispersão. O peso do telhado gravitando sobre os pilares não é menos essencial para o edifício do que a força contrária exercida pelos pilares para sustentar o telhado. A fadiga de um órgão parece, à primeira vista, um mal que ele sofre. Pensamos, talvez, que em um ideal de saúde a fadiga não existiria. No entanto, a fisiologia observou que, sem um mínimo de fadiga, o órgão atrofia.


É necessário que sua função seja estimulada, que trabalhe e se canse para que possa se nutrir. É preciso que o órgão receba frequentemente pequenas feridas que o mantenham alerta. Essas pequenas feridas têm sido chamadas de “estímulos funcionais”: sem elas, o organismo não funciona, não vive.


Da mesma forma, a energia unificadora, central, de totalização — chame-se como quiser —, precisa, para não se enfraquecer, da força contrária, da dispersão, do impulso centrífugo que persiste nos grupos. Sem esse estímulo, a coesão se atrofia, a unidade nacional se dissolve, as partes se separam, flutuam isoladas e precisam voltar a viver cada uma como um todo independente.



POTÊNCIA DE NACIONALIZAÇÃO


O poder criador de nações é um quid divinum, um gênio ou talento tão peculiar quanto a Poesia, a Música e a invenção religiosa. Povos extremamente inteligentes careceram desse dom e, em contrapartida, povos bastante torpes para as tarefas científicas ou artísticas o possuíram em alto grau. Atenas, apesar de sua infinita perspicácia, não soube nacionalizar o Oriente mediterrâneo; enquanto Roma e Castela, mal dotadas intelectualmente, forjaram as duas estruturas nacionais mais amplas.


Seria de grande interesse analisar com alguma detenção os ingredientes desse talento nacionalizador. Na conjuntura atual, basta, no entanto, que observemos que se trata de um talento de caráter imperativo, não um conhecimento teórico, nem uma fantasia rica, nem uma emotividade profunda e contagiante de tipo religioso. É um saber querer e um saber mandar.


Ora, mandar não é simplesmente convencer nem simplesmente obrigar, mas uma mistura requintada de ambas as coisas. A sugestão moral e a imposição material estão intimamente fundidas em todo ato de imperar. Lamento muito não concordar com o pacifismo contemporâneo em sua antipatia pela força; sem ela, não teria havido nada do que mais nos importa no passado, e se a excluirmos do futuro, só poderemos imaginar uma humanidade caótica. Mas também é verdade que, com apenas a força, nunca se fez nada que valesse a pena.


Solitária, a violência forja pseudoincorporações que duram pouco tempo e desaparecem sem deixar vestígios históricos apreciáveis. Não é evidente a diferença entre esses conglomerados efêmeros de povos e as verdadeiras e substanciais incorporações? Compare-se os formidáveis impérios mongóis de Genghis Khan ou Timur com a Roma antiga e as nações modernas do Ocidente. Na hierarquia da violência, uma figura como a de Gengis Khan é insuperável. O que são Alexandre, César ou Napoleão comparados com o terrível gênio da Tartária, o nômade sobre-humano, domador de meio mundo, que leva sua yurt costurada na estepe desde o Extremo Oriente até os contrafortes do Cáucaso? Diante do temível Khan, que não sabe ler nem escrever, que ignora todas as religiões e desconhece todas as ideias, Alexandre, César e Napoleão são propagandistas do Exército da Salvação. Mas o Império tártaro dura tanto quanto a vida do ferreiro que o forjou com o ferro de sua espada; a obra de César, por outro lado, durou séculos e repercutiu por milênios.

OEBPS/images/cover.jpg
ESPANHA
INVERTEBRADA

José Ortega'y
Gasset






OEBPS/images/img2.jpg





OEBPS/images/img1.jpg
LeBooks





