

  

         [image: Imagen de portada]

  




		

			El pensamiento social y político de Bergoglio y papa Francisco


		




		
UNIVERSIDAD CATÓLICA DE SALTA


AUTORIDADES
















	

Rector




	

Ing. Rodolfo Gallo Cornejo









	

Vicerrectora Académica




	

Mg. Prof. Lilian Constanza Diedrich









	

Vicerrector Administrativo




	

Dr. Darío Eugenio Arias









	

Vicerrector de Fomación




	

Pbro. Dr. Cristian Arnaldo Gallardo









	

 Vicerrector de Investigación y Desarrollo




	

Dr. Federico Colombo Speroni









	

Secretaria General




	

Lic. Silvia Milagro Álvarez












EDITORIAL EUCASA
















	

Directora




	

Lic. Rosanna Caramella









	

Edición




	

Prof. Soledad Martínez Saravia









	

Comercialización




	

Lic. Mariana Remaggi












		




		

			EL PENSAMIENTO SOCIAL Y POLÍTICO DE BERGOGLIO Y PAPA FRANCISCO





			MARCO GALLO


			Compilador


		




		



Gallo, Marco


El pensamiento social y político de Bergoglio y Papa Francisco / Marco Gallo ; compilado por Marco Gallo. - 1a ed . - Salta : Universidad Católica de Salta. Eucasa, 2018.


Libro digital, PDF - (EUCASA Identidad)




Archivo Digital: descarga y online


ISBN 978-950-623-138-5


1. Doctrina Social de la Iglesia. 2. Pensamiento Religioso. 3. Papado. I. Gallo, Marco, comp. II. Gallo, Marco, trad. III. Título.


CDD 261





			Para citar este libro:


			Gallo, Marco. El pensamiento social y político de Bergoglio y papa Francisco. Salta: EUCASA (Ediciones Universidad Católica de Salta), 2018. Recuperado: día mes año, desde: http://www…


			© 2018, por EUCASA (Ediciones Universidad Católica de Salta)


			Colección: EUCASA Identidad


			Domicilio editorial: Campus Universitario Castañares - 4400 Salta, Argentina


			Web: www.ucasal.edu.ar/eucasa


			Tel./fax: (54-387) 426 8607


			e-mail: eucasa@ucasal.edu.ar


			Depósito Ley 11.723


			ISBN:	978-950-623-138-5


			1.a edición: 2018 (libro impreso)


			Traducido del libro:


			Papa Francesco. Jorge Mario Bergoglio. Pastorale sociale, di Marco Gallo


			ISBN: 978-88-16-30542-7


			© 2015 Editoriale Jaca Book SpA, Milano


			All rights reserved


			© Libreria Editrice Vaticana


			For the texts of the Holy Father Francis


Digitalización: Proyecto451


			Este libro no puede ser reproducido total o parcialmente, sin autorización escrita del editor.


		




		

			EL PENSAMIENTO SOCIAL Y POLÍTICO DE BERGOGLIO Y PAPA FRANCISCO





			Marco Gallo


			La presente antología de textos, que se pone a disposición de los lectores, pretende, en líneas generales, poner en evidencia la profunda continuidad de pensamiento que hay entre el cardenal Jorge Bergoglio y el papa Francisco e incluso desde que Bergoglio no era ni siquiera obispo auxiliar de Buenos Aires, ni arzobispo de la capital del Río de La Plata. De hecho hemos podido encontrar algunos artículos escritos por el entonces provincial de los Jesuitas en Argentina, que se remontan a las décadas de los ’70 y los ’80. Las contribuciones de Bergoglio han aparecido en su mayoría en la revista de la Compañía de Jesús Stromata, dirigida por el padre Juan Carlos Scannone, aunque también en otras revistas, siempre ligadas al ambiente cultural e intelectual de los Jesuitas. 


			En el centro del presente estudio se encuentra la evolución de la reflexión de Jorge Bergoglio sobre el pensamiento político, la defensa de la dignidad humana a través del trabajo y su pensamiento social, unido a la doctrina social de la Iglesia y a la opción preferencial por los pobres, que nace de un profundo enraizamiento en la Palabra de Dios y en el Evangelio (1).


			De los escritos surge entonces el pensamiento social de Bergoglio, primero como religioso jesuita, luego como arzobispo de Buenos Aires y en fin como papa, a la luz de una original reelaboración que mucho debe al ser hijo de san Ignacio, como así también del Concilio Vaticano II, donde la promoción humana y la denuncia profética de la injusticia se conectan con la tradicional doctrina social de la Iglesia.


			En Bergoglio existe una fuerte intención de poner y definir a los pobres como el centro y prioridad absoluta, no solo para la cristiandad, sino para la sociedad en su conjunto. El llamado a la misión que hoy hace como papa para dar un impulso hacia «las periferias existenciales» de la humanidad, es una apelación y una exigencia a volver a centrarse a partir de los suburbios. Cuando en la exhortación apostólica Evangelii Gaudium (2), en el capítulo cuarto habla de la inclusión social de los pobres en la dimensión evangelizadora de la Iglesia, quiere afirmar que los pobres, con todos sus derechos, forman parte de esta misión evangelizadora: que no están en la periferia sino en el centro de la pastoral misionera de la Iglesia. De esta preocupación concreta y misericordiosa hacia «los pequeños del Reino» depende en el futuro la credibilidad de la comunidad cristiana. En este movimiento permanente centro-periferia, que define como poner a los «periféricos» en el centro de las preocupaciones pastorales y misioneras, se juega la posibilidad de una nueva cosecha espiritual y humana. Dice papa Francisco en el parágrafo 200 de Evangelii Gaudium:


			La inmensa mayoría de los pobres tiene una especial apertura a la fe; necesitan a Dios y no podemos dejar de ofrecerles su amistad, su bendición, su Palabra, la celebración de los Sacramentos y la propuesta de un camino de crecimiento y de maduración en la fe. La opción preferencial por los pobres debe traducirse principalmente en una atención religiosa privilegiada y prioritaria. 


			Esta alianza establecida con los pobres, con el pueblo, tiene una historia y ha madurado después de la experiencia en su calidad de Provincial jesuita primero y luego siendo responsable del gobierno pastoral de una gran diócesis como es la de Buenos Aires. Andrea Riccardi ha afirmado recientemente (3): «Para Francisco hay un pueblo amplio que se debe encontrar: es necesario crear puentes. Es aquel pueblo mixto que ha conocido en Buenos Aires, santo y pecador, pero atravesado por un pedido de fe, no una minoría de puros». 


			Su experiencia como Provincial de la Compañía de Jesús en Argentina es también la de estar comprometido con el trabajo pastoral cercano a los pobres, en la construcción de parroquias y capillas, en la ayuda concreta a familias necesitadas, en San Miguel, en el Gran Buenos Aires, donde se encuentran localizadas las Facultades de Filosofía y de Teología de los Jesuitas y donde decide establecer la Curia provincial desde 1973. En esta misma perspectiva es evidente una elección por la periferia, ya que Bergoglio decide vivir en San Miguel y no en la ciudad de Buenos Aires. Su pasión misionera lo lleva a permanecer al lado de la gente más humilde y justamente en esos años, en los que llega al poder la dictadura militar, Bergoglio hará del Colegio Máximo en San Miguel, un lugar de refugio para los muchos perseguidos políticos, a quienes logrará expatriar y salvar, como lo ha documentado el periodista Nello Scavo (4). 


			Sin lugar a dudas la formación jesuita que recibió ha tenido influencias en su pensamiento social. Escribe en 1980 en el Boletín de Espiritualidad de la Compañía de Jesús un artículo, que aportamos en esta selección antológica, sobre los criterios de acción apostólica. Aquí Bergoglio reflexiona a la luz de aquellas mismas directivas que el Padre Pedro Arrupe, como prepósito general, había impartido en 1975, acerca de la denuncia de las injusticias sociales y sobre la cercanía de los religiosos a los pobres; se trata para el jesuita argentino de transparentar en la práctica, la promoción de la justicia en el trabajo apostólico de la congregación. Era necesario «hacerse sensible» a las situaciones humanas de injusticia y de carencia económica, no quedarse en el plano teórico. Bergoglio explicitaba su pensamiento: 


			… la concepción ignaciana es la posibilidad de concertar contrarios, de invitar a la mesa común conceptos que aparentemente no podrían avenirse, porque los remite a un plan superior donde encuentran su síntesis. Por este camino se da el progreso integrado del jesuita, progresar es «abajarse», entonces no nos cabrá duda que el progresar en esta antinomia del servicio de la fe y promoción de la justicia tiene como primer paso el «abajarse» al contacto directo con los más necesitados. 


			Es muy significativo que el ex provincial jesuita presentara a los pobres como «llagas vivientes de Cristo», tal como hoy frecuentemente los define: 


			Las solidaridades del corazón son, en definitiva, las que inspirarán las hermenéuticas que hagamos sobre la realidad y consiguientemente las opciones apostólicas que tomemos. Los Superiores tenemos que implementar, en cuanto podamos, este contacto directo con los pobres, sabiendo que allí, en ese contacto con las llagas vivientes de Cristo, se gesta la sensibilidad, la acción apostólica y, finalmente, el cambio de estructuras. 


			Esta necesidad de no vivir en la propia experiencia religiosa la autorreferencialidad es clara en el deseo de ir «a las fronteras» —hoy diría «a la periferia existencial»— pero nos parece que no cambia la sustancia de su elección, siempre «bergogliana», que ve en la periferia de los mundos el verdadero termómetro de la historia: 


			Una obra pierde su vigor apostólico cuando no es capaz de volcarse apostólicamente a la «frontera» y, por consiguiente, no es capaz de asumir, en su seno, las problemáticas y las personas, que vienen de allí.


			Siguiendo el hilo de su pensamiento, el religioso jesuita escribe en el número de enero/junio de la revista Stromata algunas reflexiones sobre el decreto IV de la 32ª Congregación General de la Compañía de Jesús que se refieren al servicio de la fe y la promoción de la justicia. Estas consideraciones nacen de la inquietud de una mayor comprensión de este decreto y de su incidencia en el trabajo pastoral de la familia jesuítica. Bergoglio reconoce que la promoción de la justicia tiene una dimensión política imposible de suprimir y se pregunta cuál es el lugar profético donde realizar el apostolado y lo identifica en el pueblo, en el acompañamiento a la piedad popular, en el insertarse proféticamente con obras y palabras, interpretando esta piedad popular como verdadera búsqueda y sed de Dios. Comenta el religioso jesuita: 


			… en general, en nuestro caso, «el momento hermenéutico» —ya sea como punto de partida, ya como seguimiento— se encuentra en la piedad popular, concebida como un modo de la «acción preferencial por los pobres»: allí se reconoce lo positivo (la riqueza) que el pobre tiene que ofrecer y desde allí se determinan «las pobrezas» de las que el pobre es víctima: injusticias, falencias en su misma piedad popular, etc. De todos modos, ambos aspectos se dialectizan (en el sentido expresado más arriba: resoluciones de tensiones polares en un plano superior, donde los polos siguen conservando virtualmente su peculiaridad propia). 


			Lo que él recomienda es la inculturación, es decir la experiencia de inserción del creyente, mediante el Evangelio, en la realidad del pueblo. Es justamente sobre el tema de la inculturación como servicio a la evangelización que Bergoglio concentra su atención en un sucesivo artículo, que aparece también en Stromata, en julio/diciembre 1988. Aquí describe la obra de los primeros tres mártires del Río de La Plata, guiados por san Roque González de Santa Cruz. La obra de los tres mártires jesuitas se caracteriza por el intento de emancipar a los nativos de los colonos (encomenderos); ellos proponen un proyecto de libertad cristiana, que tendrá su centro en las «reducciones» que se desarrollarán y llegarán a ser numerosas en Argentina, Paraguay, Brasil y Bolivia durante una largo período de tiempo. En este sentido el futuro papa Francisco explica que la verdadera deuda contraída es la de los «encomenderos» y no de los nativos: 


			… la exigencia de conversión del corazón, es el momento espiritual de liberación del pecado propio y liberación del mal que sufren los indios. A través de esa conversión, se da el cambio de la estructura pecaminosa de la relación económica; no son los indios los que deben pagar lo que han trabajado, sino el encomendero valorar el sujeto trabajador que acrecienta su riqueza. El endeudamiento no puede ser mirado en relación al producto objetivo en juego, sino a los sujetos afectados…


			En el mismo texto, más adelante, describe el trabajo de promoción humana desarrollado por los tres mártires en favor de los nativos, lo identifica con la otra cara del compromiso en la evangelización. De hecho la evangelización crece y se desarrolla en esta promoción humana, en este servicio «a los últimos» que quiere revelar el rostro misericordioso de Dios:


			Desde el corazón habían comprendido que el proyecto exigía inserción y bajo esa luz descubren la trascendencia a la que está orientado el simple curar una llaga de viruelas. 


			Para ellos, lo que hoy algunos despectivamente llaman asistencialismo era parte orgánica de un todo en su misión, implicaba un «estar junto» a los indios, un adstare como María al pie de la Cruz. En la misma llaga que curaban descubrían la del despojado que bajó de Jerusalén a Jericó… y esa misma llaga y el trabajo que dedicaban a ello —por la concepción católica que los inspiraba— les señalaba el camino de la trascendencia. Curar a un enfermo, darle de comer, bautizarlo y catequizarlo, enseñarle a labrar, danzar o tallar, todo era trascendente: en primer lugar, de la acción misma hacia la dignidad de la persona; en segundo lugar, hacia Dios. Realzar la dignidad del indio lleva a Roque a edificar chozas para cada familia, se crea conciencia de familia como base sólida de la sociedad, frente a la costumbre concubinaria.


			Desde la defensa de los nativos a la defensa de los inmigrantes, en línea con la doctrina social de la Iglesia propia de aquella vocación jesuítica de denuncia de la injusticia y de promoción humana, una vez nombrado arzobispo de Buenos Aires, Bergoglio encarna con sus gestos, con sus palabras, al defensor y al abogado de los más pobres.


			Hay una advertencia constante a hacerse cargo de los otros, sobre todo de los más débiles, no de manera superficial o formal, sino concreta, al punto de llegar a afirmar que la indiferencia es complicidad con el mal y que hay siempre una deuda social para pagar que se empieza a honrar, si y cuando uno se involucra en la vida del otro, sobre todo en relación con quien más sufre por el aislamiento, el abandono y la escasa protección de la dignidad de la persona. Bergoglio promueve en Buenos Aires una política de acogida hacia los inmigrantes y condena cualquier forma, incluso escondida, de xenofobia, memorioso del pasado de un país como la Argentina que durante años ha recibido masas enormes de emigrados que han contribuido al crecimiento de un original cosmopolitismo y luego al desarrollo económico y social de la ciudad sobre el Río de La Plata. 


			Se encuentran distintas homilías de denuncia de la explotación de menores, trabajo esclavo y clandestino al que son sometidos los extranjeros, trata de personas: el Arzobispo es uno de los pocos que resalta el fenómeno de aquellos inmigrantes, que, privados de documentos, son explotados y mal pagados o insertados en el circuito de la prostitución. En ocasión de la Jornada de los Emigrantes, el 7 de septiembre de 2008, advierte acerca de los riesgos de una xenofobia subterránea que crece en el prejuicio y en el escaso conocimiento de la historia de estos viejos y nuevos inmigrantes: 


			Ojalá pudiera detener aquí mi homilía. Pero la primera lectura del Profeta Ezequiel (Ez 33, 7-9), nos dice: «Yo te he puesto como centinela», es decir, a todos nos pone como centinelas. Y como centinelas tenemos que avisar cuando hay peligro. Antiguamente los centinelas que estaban en las ciudades veían cuando había un peligro de vida. Para mí hoy corre peligro el cristiano, pues todo cristiano es centinela. Y hoy como cristianos tenemos que decir ¡cuidado! Cuidado que no te quiten la vida. Que no se creen situaciones de xenofobia entre nosotros. Todos sabemos: así nace la xenofobia. 


			Y concluye Bergoglio: 


			Aquí parece que nadie odia al migrante. Pero está la xenofobia sutil, la que quizás, elaborada por nuestra viveza criolla, nos lleva a preguntarnos: ¿cómo los puedo usar mejor?, ¿cómo me puedo aprovechar de esta o de este que no tiene documento?, que entró de contrabando, que no sabe el idioma, o que es menor de edad y no tiene quién lo proteja.


			Si somos sinceros tenemos que reconocer que entre nosotros se da esa sutil forma de xenofobia que es la explotación del migrante… Pero en esta ciudad hay explotación de migrantes y de migrantes jóvenes… Chicas y chicos que son sometidos a la trata o a la esclavitud… A la esclavitud de convertirlos en mulitas para transportar droga, a la esclavitud de la prostitución de jóvenes, que no tienen la mayoría de edad. ¡Esto sucede en esta ciudad!


			Bergoglio, en mayo de 2009, interviene a través de una videoconferencia en la Asamblea General de Caritas. El tema afrontado es el de la caridad a la luz de la «Conferencia de los Obispos Latinoamericanos en Aparecida», que se había realizado en 2007 en Brasil. En este contexto el arzobispo de Buenos Aires se dirige a los voluntarios de Caritas y afirma la centralidad de los pobres en la obra evangelizadora y de promoción humana. A través de la cercanía, la frecuentación y el compromiso personal con los pobres es posible también un real cambio de las estructuras humanas. Los pobres son los primeros destinatarios del anuncio evangélico. «Una Iglesia que anuncia la palabra, que celebra los sacramentos y que no practica el servicio de la caridad, no es la Iglesia de Jesucristo». La promoción humana debe ir acompañada por el anuncio del Evangelio; sin hacerse compañero de los pobres no hay real opción preferencial por los pobres, no hay real compromiso de liberación. En esta oportunidad el cardenal porteño fue aún más allá: el trabajo y el compromiso con los pobres no es un fin en sí mismo sino que debe orientar a los hombres que gobiernan las estructuras a su encuentro. De hecho la opción por los pobres no es para Bergoglio algo ideológico o sociológico, sino una elección que obliga a cambiar el propio estilo de vida. Hay una urgencia por suscitar esperanza entre los pobres —afirma Bergoglio— y la esperanza crece si cambia la actitud de fondo, no de resignación. El pobre es la clave para un gradual, pero real, cambio de las estructuras injustas de la sociedad: 


			La opción preferencial por los pobres nos pide que prestemos especial atención a quienes son responsables de cambiar las estructuras, para dar también esperanza a aquellos hombres y mujeres responsables de cambiar las estructuras injustas. Hombres y mujeres que trabajan en la sociedad y que no conocen aquello que la iglesia propone como justicia social. Ante ustedes se abre de par en par un horizonte, que se descubre con el pobre que han asistido, que han empezado a acompañar, al que luego han empezado a amar, a interesarse en su vida y él en la de ustedes, y que luego han incluido… Le darán esperanza a él y él a ustedes y serán enviados a dar esperanza a los responsables de las estructuras… 


			En septiembre del 2009 la Universidad de El Salvador organiza un seminario e invita a hablar al arzobispo de Buenos Aires sobre las «deudas sociales». Los cristianos, como destaca en ese sentido Andrea Riccardi (5), deben ayudar a refundar una conciencia de solidaridad y de lazos sociales. En la conferencia Bergoglio insiste precisamente sobre el concepto de «deuda social». Habla de ella como de una cuestión antropológica; el hombre debe ser sujeto de toda la actividad política, económica y social, pero la exclusión y la pobreza creciente demuestran que los pobres son objetos de una política paternalista de parte del Estado y no sujetos, donde el Estado y la sociedad puedan generar las condiciones para tutelar sus derechos y construirse un propio destino. Los pobres no son un fenómeno sociológico, sino que son rostros, historias, personas que interpelan a todos los componentes de la sociedad para que construyan aquella justicia social, orientada al bien común. 


			La desigual distribución de las riquezas es otra de las causas de la creciente brecha entre ricos y pobres. Bergoglio propone por ejemplo en este contexto que las grandes sumas de dinero, depositadas por los argentinos en el exterior y las que están por fuera del circuito financiero, puedan ser repatriadas y reinvertidas en el país de manera tal de tratar de saldar esta deuda social que, aclara el Cardenal, está formada por personas excluidas del circuito tradicional de las riquezas y que toda la sociedad tiene la responsabilidad moral y ética de recibir porque son frágiles y precisamente por esto minoría estructural: 


			En nuestro caso, «la deuda social» son millones de argentinas y argentinos, la mayoría niños y jóvenes, que exigen de nosotros una respuesta ética, cultural y solidaria. Esto nos obliga a trabajar para cambiar las causas estructurales y las actitudes personales o corporativas que generan esta situación; y a través del diálogo lograr los acuerdos que nos permitan transformar esta realidad dolorosa a la que nos referimos al hablar de la «deuda social».


			En la selección antológica se presentan asimismo algunas homilías pronunciadas por Bergoglio entre 2009 y 2012, que tienen un denominador común: la denuncia de la injusticia social, la insensibilidad de la ciudad frente al drama del comercio humano de personas, la escasa participación en el drama del otro (como en el caso del incendio de la discoteca Cromañón o de la tragedia ferroviaria en la estación de Once). En Bergoglio hay una gran fuerza evangélica que se arroja contra el abuso y la crueldad de las mafias, de los explotadores de menores y de mujeres. Él les pide a todos ellos que conviertan su corazón, que no reduzcan a la ciudad a un «picadora de carne»; el Arzobispo habla de «nuevos altares» donde se cumplen modernos «sacrificios humanos»: son los altares de la droga, del narcotráfico, de la explotación del trabajo infantil. Pero hay también un cordial llamado a toda la ciudadanía a fin de que no se vuelva cómplice con la indiferencia y la actitud de replegarse sobre sí misma. Hay que tener el coraje de asumir el dolor del otro: crece una mayor conciencia social de una visión que la Iglesia tiene la responsabilidad de promover y apoyar. Son homilías donde se percibe el profundo conocimiento de la vida de la ciudad por parte del purpurado, obispo «callejero»; el horizonte del Evangelio es el horizonte de una ciudad humana que sepa llorar sobre sus debilidades y sepa trabajar por el rescate de sus hijos más necesitados.


			Bergoglio emplea la categoría clave de la proximidad en la homilía del cierre del «Congreso sobre la Doctrina Social de la Iglesia» que se desarrolla en la ciudad de Rosario en mayo 2011. Comentando el pasaje de los discípulos de Emaús, habla de la necesidad de una Iglesia solidaria que sepa detenerse ante el hombre medio muerto: 


			Es al Espíritu a quien pedimos despierte en nosotros esa particular sensibilidad que nos hace descubrir a Jesús en la carne de nuestros hermanos más pobres, más necesitados, más injustamente tratados porque, cuando nos aproximamos a la carne sufriente de Cristo, cuando nos hacemos cargo de ella, recién entonces puede brillar en nuestros corazones la esperanza, esa esperanza que nuestro mundo desencantado nos pide a los cristianos.


			Se ha hecho referencia en otra parte de esta introducción al aprecio de Bergoglio por aquella teología del pueblo que ha visto en la espiritualidad del pueblo y de los pobres un modo verdadero y propio de ser Iglesia. Cuando al comienzo de su pontificado el papa Francisco ha pronunciado la frase «una iglesia pobre para los pobres», tenía sin dudas también presente al sacerdote y teólogo Rafael Tello a quien un presbítero argentino ha dedicado un libro, Pobres en este mundo, ricos en la fe. La fe de los pobres de América Latina según Rafael Tello. Bergoglio le había escrito la introducción, en septiembre de 2011, rescatando al teólogo que había sido desprestigiado por ciertos sectores de la Iglesia argentina y acusado injustamente de profesar una teología de corte marxista. En verdad Tello exaltaba la piedad popular y será uno de los inspiradores de las tradicionales peregrinaciones juveniles —y no solo—, a la basílica mariana de Luján. Afirma Bergoglio:


			Su teología apunta proféticamente a nuestros hermanos más humildes. Nos recuerda que están en el centro del corazón de Dios, tanto que Cristo mismo se hizo pobre. Su teología nos aguijonea preguntándonos si les estamos dando a los pobres el lugar que merecen. Nos invita a que transformemos la Iglesia en la casa de los pobres.


			Hay una profunda continuidad en el pensamiento social de Bergoglio, obispo de Buenos Aires, y Bergoglio, papa, que se manifiesta en varias ocasiones en las homilías y en los discursos y en distintos contextos. Sus reclamos a la solidaridad social, a la cercanía con los pobres, al respeto de la dignidad del trabajo y de la persona humana se pueden verificar en muchas de sus intervenciones con las asociaciones que se ocupan de los enfermos (la Unitalsi y el Instituto Seraficum de los franciscanos de Asís), de los inmigrantes (el Centro Astalli para los inmigrantes, dirigido por los padres jesuitas), de los vagabundos (el Óbolo de San Pedro y la casa Don de María de las Hermanas Misioneras de la Caridad). Lo mismo se evidencia durante su viaje pastoral a Brasil (la visita al Hospital San Francisco de Río de Janeiro para la curación de los tóxico-dependientes), en el discurso a los capellanes de las cárceles italianas, en el encuentro con los pobres y los detenidos en Cagliari y finalmente en el discurso a los integrantes de la Comisión Pontificia para América Latina. Ciertamente la homilía pronunciada el 8 de julio de 2013 en Lampedusa, después de la enésima tragedia en el mar y la muerte de muchos inmigrantes, es el signo de una indignación moral y de una elección decisiva y fuerte de parte del pontífice argentino para denunciar lo que él llama «la globalización de la indiferencia». Lampedusa representa una síntesis del pensamiento social bergogliano en el sentido que concentra la compasión evangélica, la defensa de los derechos humanos de los más débiles, la búsqueda de perspectivas de esperanza para el futuro. El suyo es un llamado a la solidaridad que nunca es estéril y a través del cual entiende lanzar nuevos desafíos a las sociedades adormecidas y distraídas; el crecimiento de la conciencia social en la cercanía con los más pobres, como indicaba el ex arzobispo de Buenos Aires, puede ser la premisa decisiva para el cambio de las estructuras. Así afirma en la homilía el papa Francisco: 


			Hoy nadie en el mundo se siente responsable de esto; hemos perdido el sentido de la responsabilidad fraterna; hemos caído en la actitud hipócrita del sacerdote y del servidor del altar, de los que hablaba Jesús en la parábola del Buen Samaritano: vemos al hermano medio muerto al borde del camino, quizás pensamos «pobrecito», y seguimos nuestro camino, no nos compete; y con eso nos quedamos tranquilos, nos sentimos en paz. La cultura del bienestar, que nos lleva a pensar en nosotros mismos, nos hace insensibles al grito de los otros, nos hace vivir en pompas de jabón, que son bonitas, pero no son nada, son la ilusión de lo fútil, de lo provisional, que lleva a la indiferencia hacia los otros, o mejor, lleva a la globalización de la indiferencia. En este mundo de la globalización hemos caído en la globalización de la indiferencia. ¡Nos hemos acostumbrado al sufrimiento del otro, no tiene que ver con nosotros, no nos importa, no nos concierne!


			El tema de la crisis de la sociedad occidental opulenta se repite en la reflexión que en junio de 2014, papa Francisco ha hecho ante más de diez mil personas de la Comunidad de Sant’Egidio: De la solidaridad entre quien ayuda y quien es ayudado nace una fuerza que, junto a la oración, la primera obra del creyente, puede producir un cambio eficaz para la pacificación de la sociedad (6). 


			Afirmaba el Papa en esa oportunidad:


			Quien contempla al Señor, ve a los demás. También ustedes han aprendido a ver a los demás, en especial a los más pobres; y les deseo que vivan lo que ha dicho el profesor Riccardi: que entre ustedes se confunda quien ayuda y quien es ayudado. Una tensión que lentamente cesa de ser tensión para convertirse en encuentro, abrazo: se confunde quien ayuda y quien recibe ayuda. ¿Quién es el protagonista? Los dos, o, mejor dicho, el abrazo. Y ha agregado: En algunos países que sufren por la guerra, ustedes tratan de mantener viva la esperanza de la paz. Trabajar por la paz no da resultados rápidos, pero es una obra de artesanos pacientes, que buscan lo que une y dejan de lado lo que divide», como decía san Juan XXIII.


			Volviendo al tema del llanto que había evocado para la ciudad de Buenos Aires y sus habitantes ante la insensibilidad demostrada por la tragedia del incendio de la discoteca Cromañón en diciembre de 2004, como también por el accidente de trenes en la estación ferroviaria de Once en 2012, o por el tráfico de seres humanos, sostiene que el llanto es como un despertar de un sentimiento de pertenencia que se ha perdido. De hecho el papa Bergoglio dice en Lampedusa:


			Somos una sociedad que ha olvidado la experiencia de llorar… pidamos al Señor la gracia de llorar por nuestra indiferencia, de llorar por la crueldad que hay en el mundo, en nosotros, también en aquellos que en el anonimato toman decisiones socioeconómicas que hacen posible dramas como este.


			Son gestos simbólicos y concretos como el de arrojar una corona de flores en el Mediterráneo, devenido un lugar de muerte, que expresan la cercanía del Papa hacia estos «heridos de la vida». Es el mismo simbolismo usado por el cardenal Bergoglio cuando fue a celebrar la misa a un taller clandestino donde habían muerto quemados cinco miembros de una familia de inmigrantes. Para él esto quiere decir estar con el pobre, involucrarse en su vida, en sus dramas y creer que es posible una resurrección en el trabajo de solidaridad, de acogida y de promoción social que nace de una conciencia evangélica renovada. 


			Escribiendo en el prefacio del libro del cardenal Gerhard Müller, Pobre para los pobres. La misión de la Iglesia, papa Francisco recuerda que la solidaridad en la equitativa distribución de las riquezas genera un círculo virtuoso, es decir se desarrolla una circularidad fecunda ente ganancia y don. Los cristianos, según el parecer de Francisco, tienen la responsabilidad de difundir y anunciar esta unidad entre beneficio y solidaridad. Parece una contradicción pero es el arte bergogliano de superar el conflicto en la unidad: 


			… cuando los bienes que se tienen a disposición son utilizados no solo para las propias necesidades, ellos, difundiéndose se multiplican y llevan a un fruto a menudo inesperado. De hecho hay un original lazo entre beneficio y solidaridad, una circularidad fecunda entre ganancia y don, que el pecado tiende a partir y empañar. 


			Deber de los cristianos —reflexiona papa Francisco— es redescubrir, vivir y anunciar a todos esta preciosa y original unidad entre beneficio y solidaridad… cuanto más el mundo acepte medirse con esto, disminuirán también mucho más las pobrezas económicas que tanto nos afligen. 


			En muchas oportunidades el cardenal Bergoglio, tanto siendo obispo de Buenos Aires como papa, ha expresado su concepción de política como «el servicio más alto de la caridad». Para Bergoglio la política es el arte más alto del servicio a los otros. En un libro que reúne las conversaciones televisivas entre él, el rabino Abraham Skorka y el presbiteriano Marcelo Figueroa (7), en relación al poder, e incluso referido al político, dice expresamente: 


			… si uno no concibe el poder como un don, sino como algo propio que mereció recibir, ahí comienza la desviación. Las desviaciones son como las de los caminos, empiezan poco a poco hasta que se van ensanchando y ya la orientación no es la del don, sino la de mi provecho propio. 


			Ya en 1981 Jorge Bergoglio escribía en el «Boletín de Espiritualidad de la Compañía de Jesús» (el texto forma parte de la presente antología), retomando y comentando las reglas ignacianas, cuáles deben ser las virtudes de quien conduce una institución, no solo religiosa: ser hombre de unidad. Luego, significativamente en una nota explicativa, profundiza aquella que puede ser la tentación de quien tiene responsabilidades políticas:


			En este punto, la tentación más usual para quien conduce es justificar sus iras y faltas de control, o sus ansiedades, hablando mal a unos de otros. En este caso es obvia la intención, consciente o inconsciente, de buscar su prestigio o autoridad por encima de la unidad del cuerpo de la institución. Ya no es «el mediador» que aglutina y construye a costa de sí mismo, sino el «intermediario», que lucra para sí. 


			Estos mismos conceptos serán usados por el arzobispo de Buenos Aires, en diversas oportunidades, para explicar la diferencia entre buena y mala acción política. En efecto, en una conferencia organizada por la Pastoral Social de la Arquidiócesis de Buenos Aires para un curso de formación y reflexión política (incluida entre los textos que presentamos), Bergoglio retoma los conceptos de mediador e intermediario, que había afrontado en relación a las meditaciones ignacianas. El cardenal se expresa del siguiente modo: 


			El político es fundamentalmente un mediador que escucha la voz de su pueblo, ve lo viable de las cosas y va mediando avanzando hacia el bien común; pero en ese mediar se desgasta, muere; el mediador siempre pierde, pierde él a favor del pueblo. En cambio, el intermediario es aquel que, frente a un conflicto, por ejemplo, saca de acá, saca de este otro lado y encuentra soluciones superficiales. Es un intermediario, no es un mediador y gana en función de los conflictos; o sea, el intermediario es el minorista, es el almacenero con la máquina de cortar fiambre, que compro a cuatro, vendo a seis, gano dos. El político no es un intermediario, debe ser un mediador, donde se lleva la vida en ese trabajo, de ahí la nobleza.


			Desde que fue provincial de la Compañía de Jesús en Argentina, pero podemos presumir que también antes, el pensamiento de Bergoglio se ha orientado a preservar la unidad, con una expresión típica de su magisterio: «la unidad es superior al conflicto». En efecto esta idea se remonta a su formación jesuita. En un documento presentado en esta antología, durante la apertura de la Congregación Provincial de febrero de 1974, subraya la importancia de la construcción de la unidad de la provincia, dejando a un lado las «contradicciones estériles intraeclesiásticas para poder enrolarnos en una real estrategia apostólica que visualice al enemigo y una nuestras fuerzas frente a él». En esta perspectiva vuelve a ofrecer aquello que es su life motiv, usado frecuentemente también en la reflexión sobre la acción política. Existe un bien común que no debe ser sacrificado en aras de intereses particulares, corporativos o de clase social. Dice significativamente con relación a la acción apostólica de su familia religiosa: «Por eso, nuestros proyectos liberadores más auténticos privilegiarán la unidad al conflicto, porque habrán advertido que el enemigo divide para reinar. Porque es un proyecto de Nación lo que está en juego, y no la acomodación de una clase». Apela, en tiempos de turbulencias y de ir a la deriva hacia una politización del compromiso evangélico, a una «unidad de ejecución», y se orienta hacia esos criterios que permanecerán como faros de su pensamiento político y social: «los grandes criterios para conducir los procesos — y esto lo afirma en 1974—: la unidad es superior al conflicto, el todo es superior a la parte, el tiempo es superior al espacio, son los que han de inspirar nuestro trabajo». Estos conceptos básicos de la concepción bergogliana, ayudan a comprender su filosofía de fondo: la cultura del encuentro. Pero esta cultura del encuentro nace sobre todo de cultivar asiduamente la memoria histórica. Ha destacado agudamente Andrea Riccardi (8): «para Bergoglio buscar lo que une y dejar a un lado lo que divide —como enseñaba Juan XXIII— es un camino troncal para realizar un encuentro verdadero». 


			Monseñor Víctor Fernández, uno de los primeros obispos nombrados por Francisco en Argentina, actual Rector de la Pontificia Universidad Católica Argentina y teólogo de confianza del cardenal de Buenos Aires, en una entrevista al periodista Paolo Rodari (9), afirma en qué modo estas cuatro tensiones bipolares citadas precedentemente son siempre útiles para la construcción armoniosa de cualquier organización tanto política, social o cultural: «para avanzar en esta construcción de cualquier comunidad, Bergoglio siempre sostenía que hay cuatro principios relacionados con tensiones bipolares propias de toda realidad social. Se orientan específicamente al desarrollo de la convivencia social y la construcción de un pueblo». Es interesante —comenta siempre Fernández— que en Evangelii Gaudium no los presenta solo como una enseñanza social, porque muestra que tienen también una proyección pastoral. Es decir, no valen solamente para un presidente o un gobernador, sino también para un párroco y para cualquier dirigente de una comunidad. Sirven entonces como examen de conciencia pastoral o como un tamiz por donde debería pasar toda estrategia de cualquier dirigente, todo proyecto pastoral y el ejercicio de cualquier ministerio en la Iglesia». Y aclara de manera paradigmática el criterio que se aplica: «el tiempo es superior al espacio». Observa el Rector de la UCA: «por ejemplo, el Papa enseña que ‘el tiempo es superior al espacio’. Así invita a trabajar a largo plazo, sin obsesionarse por resultados inmediatos. Enseña que no hay que privilegiar el dominio de los espacios de poder, sino los tiempos de los procesos» (10). 


			En una reflexión dirigida a religiosos, en 1982 (que se adjunta en la antología), hablando del pecado y de la falta de esperanza, Bergoglio vuelve al tema de la paciencia y la necesidad de tiempos largos para la maduración de los acontecimientos. Toma el ejemplo de David que en la impaciencia desintegra la esperanza. Comenta Bergoglio:


			Cuando David decide hacer el censo (2 Sam.24) en el fondo lo que hace es reemplazar la esperanza por la constatación empírica. Porque una cosa es medir las fuerzas para actuar sensatamente luego (Cfr. Lucas 14, 28-32), y otra cosa es medirlas para despertar la vanagloria. David «reduce» la salvación a su propio poder; «reduce su misión a las dimensiones de un proyecto puramente temporal; reduce los objetivos de la liberación de su pueblo a una perspectiva antropocéntrica; la salvación a un bienestar material; su actividad a iniciativas de orden político o social» (Evangelii Nunziandi de Pablo VI). Probablemente envanecido por su poder, olvidado de sus pecados, cae en la actitud de «sacrificar la liberación que Dios quería para su pueblo «a las exigencias de una estrategia cualquiera, de una praxis o de un éxito a corto plazo» (Evangelii Nunziandi 33).


			Bergoglio afirma:


			… porque también nosotros, como hombres de estos tiempos, podemos desencadenar más rupturas y divisiones que comunión y comunicación; más opresión y dominación que respeto de los derechos individuales y colectivos en una real fraternidad, porque también nosotros mismos tenemos parte en la ceguera y en la injusticia. 


			Son palabras fuertes y dirigidas a un auditorio religioso que corre el riesgo de perder la conciencia de una responsabilidad pastoral, en un sentido mezquino del propio pequeño poder clerical. En esta oportunidad vuelve la preocupación por no quedar atados a lo contingente, por la sabiduría y el sano discernimiento, virtudes de las que también el líder político debe saber hacer uso. Concluye el futuro papa Francisco: 


			La conducción del pueblo fiel de Dios nos pide que a veces renunciemos a la urgencia de las respuestas y recordemos que lo propio del sabio es también el silencio. Renuncia al ataque y a la defensa inmediata. 


			La desintegración social ha sido una constante de la vida argentina, tierra natal de Bergoglio, sobre todo en los años que preceden a la dictadura militar, entre 1972 y 1973, pero también sucesivamente durante todos los años setenta. En julio de 1976 un grupo de religiosos y seminaristas pallotinos son brutalmente asesinados por fuerzas paramilitares y el entonces provincial de los Jesuitas se detuvo a reflexionar sobre este dramático asesinato, en la revista CIAS, especializada en Ciencias Sociales de la Compañía de Jesús. Bergoglio quiere llamar la atención sobre una sociedad anestesiada, en la que la división entre ideologías políticas extremistas provocaba el sacrificio de quien, como estos religiosos, habían trabajado «con transparencia evangélica» por el bienestar espiritual de los fieles. 


			Su muerte —reflexiona el provincial jesuita—, su muerte gratuita debe ser asumida por todos nosotros como la palabra más elocuente que han querido y podido dirigirnos. En ella llega a su cima el proceso morboso que transitamos con anestesiada irresponsabilidad. La palabra de su muerte nos revela el sentido paroxismal de la enfermedad que carcome nuestras entrañas sociales. Estamos divididos porque nuestra adhesión a los hombres se ha visto sustituida por la adhesión a los sistemas e ideologías. Hemos perdido el sentido del hombre y del pueblo concreto con todas sus experiencias históricas y sus aspiraciones más claras para escuchar tan solo el reclamo de coherencias sistémicas que pretenden manejar a los hombres conforme a sus exigencias. El hombre que es origen, sujeto y fin de todas las instituciones ha quedado absorbido por ellas y se ha visto manipulado por ellas. 


			Contra esta disgregación y laceración humana y social, Bergoglio en un sucesivo artículo de la misma revista CIAS, inserto en nuestro volumen, traza la historia de la Compañía de Jesús en Argentina con la intención de indicar cómo la misma historia de la congregación quiso manifestar, con sinuosidades más o menos pronunciadas, en los diferentes escenarios históricos, la superioridad de la unidad por sobre los conflictos. En tal sentido Bergoglio comenta:


			La historia que harían los Jesuitas estaría sellada por una unidad plasmadora de síntesis conflictivas. Unir reduciendo es relativamente fácil aunque no muy duradero. Lo difícil es elaborar la unidad que no anula lo diverso, que no reduce el conflicto; y con esta unidad la Compañía marcó su tarea evangelizadora. Optó por el indio, por el proyecto viable de justicia, pero no descuidó la educación de los españoles y criollos de las ciudades. Trajo a estas tierras la predilección española por el arte barroco, pero logró con los americanos —que al decir de Carpentier eran ya barrocos aun en su geografía— un arte que, reconociendo su origen español, se identifica también en su originalidad americana.


			En definitiva, lo que el provincial de los Jesuitas quiere subrayar es que la fidelidad unida a una memoria histórica mixta con un coraje clarividente, ayuda siempre a procesos históricos de unidad. En la revista Stromata de enero/julio 1989 se publica su lección inaugural del curso académico de ese año en las facultades de Filosofía y Teología de la Universidad de El Salvador en San Miguel. EI título de la conferencia: «Necesidad de una antropología política: un problema pastoral». El padre jesuita advierte sobre la necesidad de conducir la política como un instrumento de pacificación y de mediación. En tal sentido ella debe ser útil para construir un horizonte de intereses comunes.


			Es interesante destacar que dicha publicación se ubica en un momento de difícil paso entre la presidencia del radical Raúl Alfonsín, expresión de una nueva forma democrática de la conducción del estado después de la dictadura, y la llegada al poder de Carlos Menen, de origen peronista. La fuerte conflictualidad política y social de estos meses impulsa al religioso jesuita a formular críticas sobre la escasa cultura política de los argentinos y sobre la falta de una reflexión serena por parte de la misma opinión pública que no tiene una actitud de análisis y de búsqueda de acuerdos políticos practicables. Afirma Bergoglio:


			Una realidad esquizofrénica, dividida entre actitud política y cultura política, puede solamente encontrar solución en la recuperación de la fuerza del hecho político en toda su amplitud. Eso implica la voluntad de garantizar también la unidad política, amenazada por la discordia y por la enemistad, internas. 


			Bergoglio tiene claro lo importante que es consolidar los lazos sociales y hasta qué punto la acción política debe tener siempre presente, y al mismo tiempo, el interés colectivo y el de la persona humana; en este delicado equilibrio la política puede expresar lo mejor de sí misma.  Observa el futuro papa Francisco:


			Recuperar la validez de la política es recuperar el horizonte de síntesis y de unidad de una comunidad: horizonte de una armonización de intereses, de organización de la racionalidad política para dirimir conflictos; horizonte estratégico de acuerdo en lo esencial, de convicción de que nuestra identidad y seguridad personal, familiar y sectorial es frágil e impredecible sin el marco superior de la política.


			El objetivo central sería entonces jerarquizar, desde la unidad, la tensión entre identidad colectiva y dignidad de la persona, interiorizando los valores y recuperando su ámbito social. 


			A continuación, entra a analizar la crisis de la posmodernidad y sus relaciones con el poder: dando un gran espacio al dominio de la técnica, la política deja lugar —en opinión de Bergoglio— a mesianismos profanos sin objetivos trascendentes y tal elección reemplaza a la ética con un «moralismo inmanente». 


			En la lucha por el poder ilimitado (posibilidad de la técnica), la política recurre a falsos mesianismos (actitud ante el fin); y el exceso del poder técnico (poder hacer y poder sobre las cosas) no permite que pueda ser gestionado por la política (poder vivir, poder sobre el poder) y eso causa inseguridad y malestar. La política de los mesianismos profanos, en el momento en que no busca fines trascendentes, revela su apetito de poder técnico o de poder por el poder. Además este mesianismo afecta la ética sustituyéndola con un moralismo inmanente. 


			La reducción o la desaparición casi total de la ética en la acción política cambia la naturaleza misma de la política que llega a identificarse con una persona sola. Bergoglio advierte los peligros de una política que pone los fines en sí misma, en la cual la persona humana se transforma en un mero usuario de conveniencias y de intercambios. Bergoglio estigmatiza también al nominalismo político y advierte del siguiente modo:


			Los nominalismos políticos son los que no pueden pasar desapercibidos en una coyuntura política: existencialmente tienen necesidad de hacer declaraciones circunstanciales; reducen la política a la retórica. Optan por adentrarse en análisis coyunturales más que trascender en la captación de los signos de los tiempos. 


			El político es también el hombre de las visiones, aquel que sabe percibir los tiempos en los que se vive y propone soluciones que puedan conciliarse con los anhelos de la gente y los espacios de acción practicable. Bergoglio está convencido de que la política es una construcción paciente, que abarca la transmisión de valores humanos, éticos, para el mejoramiento de la estabilidad de una sociedad democrática. En el libro escrito con el rabino Abraham Skorka (11), conversando sobre el tema de la política Bergoglio afirma:


			Todos somos animales políticos, en el sentido mayúsculo de la palabra política. Todos estamos llamados a una acción política de construcción en nuestro pueblo. La predicación de los valores humanos, religiosos, tiene una connotación política. Nos guste o no, la tiene. El desafío de quien predica está en el marcar esos valores sin inmiscuirse en la pequeña cosita de la política partidaria. 


			Y pone el ejemplo de las palabras que él mismo ha pronunciado en la homilía (incluida en la antología) después del incendio en la discoteca Cromañón en diciembre 2004, donde murieron asfixiados casi doscientos jóvenes. Recuerda el cardenal: 


			Cuando dije, el día del aniversario de Cromañón, que Buenos Aires era una ciudad vanidosa, casquivana y coimera, alguno exigió que señalara con nombre y apellido, pero ahí estaba hablando de toda la ciudad. Todos tenemos la tendencia a ser coimeros.


			Esta concepción alta de la política, en la que en el centro debe estar siempre el respeto y la dignidad de la persona humana, ha sido distintas veces manipulada. Incluso, en alguna oportunidad, han caratulado al cardenal como «el jefe de la oposición política». De este modo explica el sentido de sus palabras:


			… en esa homilía estaba hablando de un defecto de la ciudad, no estaba haciendo política partidista. El problema es, en verdad, de los medios, que a veces reducen lo que uno dice a lo coyuntural… lo que uno dice en el púlpito refiere a la política con mayúscula, a la de los valores; pero los medios, con frecuencia, suelen sacarlo de contexto y coyunturalizarlo en provecho de la pequeña política. 


			En el mismo libro de las conversaciones con Skorka (12), el cardenal Bergoglio puntualiza de manera clara cuál debe ser la posición de la Iglesia frente a las elecciones políticas: nunca una elección partidaria, sino una elección que nace del conocimiento de los distintos proyectos y de las plataformas políticas; la Iglesia como punto de referencia para muchas personas, no puede hacer nunca una elección partidaria. Dice en tal sentido Bergoglio: 


			… reconozco que es difícil abstraerse del clima electoral cuando se acercan los comicios, sobre todo cuando algunos vienen a golpear la puerta del Arzobispado para decir que son los mejores. Como cura, frente a una elección, mando a leer las plataformas para que los fieles elijan. En el púlpito me cuido bastante, me ciño a pedir que busquen los valores, nada más. 


			En el discurso de apertura en San Miguel de 1989 (ya citado), el futuro papa Francisco indica la centralidad de la solidaridad como actitud que valoriza las relaciones humanas dentro de una sociedad en transformación: «como ámbito viviente donde los conflictos, las tensiones y los opuestos logren la unidad multiforme que genera vida». El religioso jesuita da un impulso para reforzar los vínculos sociales y concebir una política que no puede limitarse solo a una reforma de las estructuras, sino que debe animar a los hombres al encuentro y al diálogo. La cultura del encuentro es la cultura política que permitirá la estabilidad de una sociedad dentro de un desarrollo democrático y ordenado. 


			El hecho particular político —concluye Bergoglio— no cobra sentido ni se hace planteo pastoral en la urgencia de reforma de estructuras, sino en la invitación a la concordia o amistad política, la cual solamente puede desarrollarse arraigada en la actitud libre de la solidaridad y que no responde sino a la aspiración del encuentro con el único Bien que une a los hombres entre sí. 


			La apelación a la trascendencia es la garantía de una búsqueda del bien común que tiene las raíces evangélicas; en esta perspectiva se comprende mejor cuando habla de la política como del más alto servicio de la caridad. Para el cardenal Bergoglio la vocación política es una noble vocación. Cuando en el 2001 detona la crisis social y política que llevará a la Argentina a la quiebra financiera y a un alto grado de conflictos sociales, con la consecuente renuncia del presidente Fernando De la Rúa, el arzobispo de Buenos Aires, concluyendo las jornadas arquidiocesanas de pastoral social, retoma aquel discurso iniciado en 1989 en el cual revaloriza la política como instrumento para mejorar el bienestar social del país. 


			«La política es una vocación —dice Bergoglio, en este texto incluido en la presente selección— una vocación casi sagrada, porque significa promover el crecimiento del bien común». Pero no se puede usar la política con el fin de encubrir crisis contingentes. Son necesarias políticas de largo plazo, de amplio alcance, creativas, que sepan confrontarse con las ideas y las acciones tendientes a la creación del bien común, que es el verdadero protagonista, desaparecido como consecuencia de una mentalidad atomizada e individualista. El Estado, según la concepción bergogliana, debe hacerse cargo de la promoción de políticas de asistencia social, sobre todo frente a la crisis que se manifiesta en el país al comienzo del siglo XXI. 


			De aquí nace la idea del «diálogo nacional», y Bergoglio está, sin dudas, entre los inspiradores: facilitar el encuentro de los partidos políticos, los sindicatos, las organizaciones de la sociedad civil, los movimientos religiosos, las corporaciones profesionales, para discutir y reconstruir mancomunadamente estos vínculos de amistad social y política que la crisis ha rasgado profundamente, llevando a una peligrosa disgregación del tejido social y económico del país. Pero aún más, el prelado jesuita propone que la política se aleje de lo meramente contingente y esto significa que el Estado asuma sus responsabilidades. Una de ellas son las políticas de asistencia social, que deben ser permanentes y no solo ligadas a los momentos de crisis. En este encuentro de pastoral social Bergoglio se expresa claramente: 


			Remarco que la política no sirve solo para administrar y gestionar las crisis. Esto puede servir momentáneamente para salir de la crisis. Pero no puede limitarse a ordenar crisis; como si dijéramos: «Bien, ya tranquilizamos el ambiente, ahora descansemos». 


			Creatividad, fecundidad. Esa frase: «la política no sirve para administrar la crisis» grabémosla bien en el corazón. A veces tenemos que apagar un incendio, pero la vocación del político no es ser un bombero. La política sirve para crear, para fecundar. En esta situación, uniendo lo político con lo social, quiero subrayar un problema que me está preocupando y que puede ser una tentación ante la crisis social. Que la gestión de la crisis conduzca al estado a renunciar a su responsabilidad en la promoción y en la asistencia social. Es deshumano privatizar la promoción social y la asistencia social. En este sentido, el Estado debe asumir un rol de animador, integrador, responsable, auditor, delegado, pero no puede declinar esa responsabilidad que le es entregada por vocación propia: custodiar el bien común del pueblo. 


			Otro de los temas que preocupa fuertemente al prelado porteño es la defensa de la persona humana en el respeto de un trabajo digno y en la transmisión a las nuevas generaciones de la cultura del trabajo. En esta perspectiva comenta en 2003 la carta apostólica Novo Millennio Ineunte que Juan Pablo II escribió en 2001. Se detiene particularmente en la espiritualidad del trabajo; explica en qué sentido esta espiritualidad expresada por Wojtyla sea una espiritualidad de la comunión y que en el trabajo humano el hombre puede decidir si utiliza el poder como un servicio. Bergoglio cita a uno de sus teólogos predilectos, Romano Guardini, que justamente acerca del poder había escrito un libro señalando que en la nueva civilización contemporánea el poder mismo se estaba transformando en algo anónimo y por esto el teólogo proponía una manera solidaria de participación en el poder. Comenta Bergoglio:


			Guardini decía que el rasgo más abarcador y decisivo de nuestra civilización actual era que el poder se estaba convirtiendo, de manera creciente, en algo anónimo. De allí provienen, como de una raíz, todos los peligros y las injusticias que sufrimos actualmente. Y el antídoto que proponía Guardini no era otro, sino el hacerse responsable cada uno y de manera solidaria del poder. En este preciso punto se sitúa la visión de Juan Pablo II sobre el trabajo humano como el lugar donde el hombre se decide libremente por la utilización del poder como servicio y colaboración en la obra creadora de Dios para el bien de sus hermanos.


			En otro fragmento del discurso Bergoglio afronta el tema de la creación de estructuras que puedan tutelar la dignidad del trabajo y el desafío para los cristianos de realizar una real opción preferencial por los pobres que son «los excluidos del trabajo».


			Cuando en 2004 el cardenal Bergoglio en el seno de los cursos de formación política organizados por la comisión de pastoral social de la Arquidiócesis pronuncia una lección sobre la rehabilitación de la política, ha visiblemente cambiado el cuadro de referencia respecto al 1989 por encontrarnos en una fase histórica diversa. De hecho, después de la crisis del 2001, la presidencia de Néstor Kirchner ha rescatado la figura presidencial, desacreditada después de la renuncia de De La Rúa. Sin embargo, por otra por parte, han crecido las dificultades para definir un real diálogo democrático y además la política, en cuanto a tal, se encuentra condicionada por los procesos de globalización y es cada vez más rehén de las finanzas mundiales, obligada a negociar espacios de poder con los grupos criminales de las mafias y del comercio de estupefacientes. De este fenómeno el prelado argentino es consciente y quiere transmitir a los presentes tales preocupaciones:


			Hay una cosa también a tener en cuenta en el momento histórico que vivimos: ser político en el momento actual es muy difícil porque la unidad política, el Estado-Nación, ve disminuidas sus capacidades y los gobernantes parecen rehenes de fuerzas que no controlan, los centros de decisión parecen alejarse y perderse en el anonimato. O sea, hay que ser consciente de que, en este mundo globalizado, el campo de movimiento, de gambeta, que tiene un político, está mucho más disminuido porque la decisión no la tiene en el seno del organismo político en el que está inserto (legislativo, judicial o ejecutivo) y con el que le corresponde tener la confrontación, sino que a veces, las decisiones las tiene muy lejos.


			En este contexto Bergoglio vuelve a afirmar la necesidad de construir una cultura política: muchas veces se cae en una estética de la política, afirma, en una «espectacularización» de la política y todos estos procesos dañan y debilitan la existencia de los partidos que son los canales naturales en los que los ciudadanos expresan su participación en la vida democrática. En el pensamiento de Bergoglio es clara la inquietud por un crecimiento de la partidocracia, es decir del partido visto como mero instrumento de poder y no como canal para mediar los procesos que favorezcan la preocupación alrededor del bien común. El futuro papa Francisco critica el «internismo» de los partidos que se basa esencialmente en la búsqueda espasmódica de espacios de mera ocupación del poder dentro de un equipo político y que no tienen nada que ver con un amplio y genuino debate de ideas y proyectos diversos. 


			Se trata —observa el cardenal jesuita— de una invitación a redescubrir la política, a restituirle el alma que la partidocracia le ha quitado. Es decir, los partidos políticos son instrumentos y en un sistema de partidos políticos, que son necesarios, son instrumentos para llevar adelante la política a través de las ideas, los puntos de vista, las cosmovisiones distintas. Cuando eso se empieza a enfermar o a confundir o qué se yo, los instrumentos se declaran independientes, se declaran medios con identidad propia, se hipostasian, y se pasa del partido político a la partidocracia y entonces las organizaciones, que son para el servicio, pierden la dimensión de trascendencia a los otros, a la comunidad, la dimensión de servicio, y se vuelven sobre sí mismos. Este hecho es lo que origina el fenómeno de las «internas».


			Bergoglio arremete contra el nominalismo político y contra un «sincretismo conciliador», típico de una cierta demagogia política. Dice en este sentido:


			El sincretismo se considera a sí mismo como un valor —curiosamente se autobautiza como valor— y su tesis sería: cada hombre tiene su verdad y cada hombre tiene su derecho, basta con que se guarde el equilibrio y se pongan de acuerdo… el sincretismo conciliador es una forma larvada de totalitarismo: es el totalitarismo de lo relativo, el totalitarismo de quien concilia prescindiendo de los valores que trascienden.


			El político, según el juicio de Bergoglio, debe tener capacidad de guía, ser creativo y tener amplias visiones; debe ser capaz de mediaciones y no de ajustes geométricos; no debe ser personalista sino tener la actitud de poner en el centro de su acción política a la persona humana. 


			Otro texto propuesto en la antología es un prólogo redactado por el cardenal Bergoglio a un libro que contiene numerosas contribuciones cuyo título es Católicos y políticos: una identidad en tensión: cuatro hipótesis sobre los límites y alcances de la presencia de los católicos en la política latinoamericana.


			Precisamente partiendo del análisis de esta identidad en tensión, el prelado argentino señala la importancia de una pertenencia eclesial como la relacionada con un pueblo concreto, que tiene su historia y su cultura. Retomando algunos puntos del documento de los obispos latinoamericanos de Puebla, acerca de la inculturación de la fe, afirma: 


			… no solo la pertenencia cristiana es levadura para la polis, sino que esta, en su concreción de pueblo, se involucra en la vivencia cristiana, dando lugar al hecho de la inculturación. Y esto porque precisamente esta tensión se hace históricamente política en la evangelización de la cultura y en la inculturación de la fe…


			En el año 2007 el cardenal porteño interviene nuevamente en la Semana Social organizada por la Comisión Episcopal de Pastoral Social en Mar del Plata (cuya conferencia se incluye en la antología) acerca del tema del desafío de ser ciudadano. 


			Para Bergoglio es un pilar que crezca en la sociedad civil el sentimiento de pertenencia a un pueblo; adquirir la conciencia de no ser un simple «habitante» sino un ciudadano. Y un ciudadano, comenta el prelado «debe vivir necesariamente con utopías por el bien común». En este contexto vuelve a estigmatizar a aquella acción política que privilegia «los espacios de poder» sobre los «tiempos de los procesos». De este modo se puede sintetizar el paso de habitante a ciudadano:


			… de habitantes a ciudadanos: tenemos que andar el camino de «consorcistas a vecinos». Diría que la vecindad es el primer paso local de la amistad social. En esta perspectiva, la reflexión sobre el ciudadano, la reflexión existencial y ética, culmina siempre en vocación política. ¡Claro!, si el ciudadano es alguien que está citado para el bien común ya está haciendo política que es una forma alta de la caridad, según los documentos pontificios. El desafío de ser ciudadano, además de ser un hecho antropológico, se encuadra en el marco de lo político. Porque se trata del dinamismo de la bondad que se despliega hacia la amistad social. El desafío de la bondad que se va desplegando hacia la amistad social.


			Interviniendo en septiembre del 2009 en la Duodécima Jornada de Pastoral Social de la Arquidiócesis de Buenos Aires que se desarrolla en el popular Santuario de San Cayetano, Bergoglio vuelve a insistir en la «cultura del diálogo y del encuentro». Pide a los políticos y a los sindicalistas presentes la capacidad de escuchar al otro y de no ser esclavos del «pensamiento único». En un país en permanente conflictualidad, el diálogo es la única actitud posible que permite la gestación de un futuro diverso:


			Recuperar el encuentro. El instrumento quizás más apto para esto es el diálogo. Despertar la capacidad de diálogo. Cuando uno recupera la alteridad en el encuentro, empieza a dialogar, y dialogar supone no solo oír sino escuchar. Recuperar esa capacidad de escucha. El otro, aunque ideológicamente, políticamente o socialmente esté en la vereda de enfrente, siempre tiene algo bueno que dar y yo algo bueno que darle. En ese encuentro que saco cosas buenas se construye una síntesis creativa y fecunda. El diálogo es fundamentalmente fecundidad. Los monólogos se pierden.


			En la universidad de El Salvador en junio de 2010, interviniendo en el tema del consenso por el desarrollo, el futuro papa Francisco aprovecha la oportunidad para volver sobre temas que a él particularmente le interesan y propone algunas reflexiones sobre la solidaridad y sobre el desarrollo. Una política de consensos es la más aconsejable frente al riesgo inherente de una ruptura colectiva de la sociedad, con la urgencia de políticas públicas que apuntan a un verdadero desarrollo del país. En la reflexión que presentamos a los lectores se desea remarcar esta política del encuentro muy frecuente en el pensamiento del cardenal argentino: 


			Es indispensable procurar consensos fundamentales que se conviertan en referencias constantes para la vida de la Nación, y puedan subsistir más allá de los cambios de gobierno… instalarlas requiere la participación y el compromiso de los ciudadanos, ya que se trata de decisiones que no deben ser impuestas por un grupo, sino asumidas por cada uno, mediante el camino del diálogo sincero…


			En este documento también se entrevé la concepción de la política como el arte de lo posible, como obra sabia y paciente en la construcción permanente de puentes entre grupos diversos que expresan concepciones políticas diferentes. Asimismo en la última homilía del Te Deum del 2012, pronunciada siendo aún cardenal, Bergoglio afirma que el amor evangélico puede ayudar a la construcción del bien común, un amor que impulsa a la búsqueda de un lenguaje común y ayuda a crecer en una conciencia cívica que no rechace ni haga a un lado a las que hoy son las generaciones más marginadas de la sociedad: los ancianos y los niños.


			Se debe señalar en este contexto la continuidad de pensamiento y de expresiones del cardenal Bergoglio que deviene papa Francisco. Es útil reflexionar entonces sobre la meditación propuesta en Santa Marta en septiembre de 2013. Papa Francisco habla de los políticos y de la capacidad de leadership que deben asumir ante el pueblo: son palabras que expresan su pensamiento no solo en relación a la realidad de su país natal, sino al mundo entero. El pontífice argentino hace un doble pedido dirigido tanto a los políticos como al pueblo: al político se le pide amor por el pueblo y humildad, al pueblo se le pide que sostenga la acción política con la oración permanente para que, quien está en el poder, gobierne por la construcción y la defensa del bien común. 


			… los hombres y las mujeres que asumen responsabilidad de gobierno debe hacerse estas dos preguntas: ¿yo amo a mi pueblo para servirlo mejor? Y, ¿soy humilde al punto de escuchar las opiniones de los otros para elegir el mejor camino? Si ellos no se interrogan su gobierno no será bueno.


			Acerca del pueblo y del compromiso de cada uno —afirma el pontífice— resuena su concepción «militante» de ciudadano: 


			… de los políticos, en cambio, se habla siempre mal y se está siempre en contra. Quizás el gobernante sea un pecador… pero yo debo colaborar, con mi opinión, con mi palabra, inclusive con mi corrección: no estoy de acuerdo por esto y por esto. Debemos participar del bien común. A veces hemos escuchado decir: un buen católico no se interesa de la política. Pero no es verdad: un buen católico se inmiscuye en política ofreciendo lo mejor de sí para que el gobernante pueda gobernar. 


			Papa Francisco se cuestiona acerca de que se puede hacer para ayudar a los gobernantes e identifica la oración como condición útil para el mejoramiento de la sociedad. Afirma papa Bergoglio: 


			… un cristiano que no reza por los gobernantes no es un buen cristiano. Es necesario rezar. Y esto no lo digo yo. Lo dice san Paolo (que recuerda en sus cartas la oración por los gobernantes). Los gobernantes sean humildes y amen a su pueblo. Esta es la condición. Nosotros, los gobernantes, demos lo mejor. Sobre todo la oración. 


			Finalmente se incluyen otras tres intervenciones de papa Francisco. La primera en el contexto de su viaje pastoral a Brasil en ocasión de la Jornada Mundial de la Juventud en julio del 2013, cuando dirige un discurso a la clase dirigente brasileña. Reconoce a la cultura brasileña la capacidad de fundir en una bella síntesis elementos diversos. Vuelve luego al concepto de rehabilitar la política pidiendo a quien tiene responsabilidad de gobierno una creatividad unida a una dinámica de esperanza. El futuro del país, según la opinión del papa Francisco, tiene grandes perspectivas, pero en la medida que amplíe la participación popular y desarrolle un humanismo integral: 


			El futuro exige hoy la tarea de rehabilitar la política, rehabilitar la política, que es una de las formas más altas de la caridad. El futuro nos exige también una visión humanista de la economía y una política que logre cada vez más y mejor la participación de las personas, evite el elitismo y erradique la pobreza. Que a nadie le falte lo necesario y que se asegure a todos dignidad, fraternidad y solidaridad: este es el camino propuesto». 


			Y propone una vez más la cultura del diálogo como clave del desarrollo, en un país que, en los días previos a su llegada, ha sido sacudido por fuertes protestas sociales:


			Entre la indiferencia egoísta y la protesta violenta, siempre hay una opción posible: el diálogo. El diálogo entre las generaciones, el diálogo en el pueblo, porque todos somos pueblo, la capacidad de dar y recibir, permaneciendo abiertos a la verdad. Un país crece cuando sus diversas riquezas culturales dialogan de manera constructiva: la cultura popular, la universitaria, la juvenil, la artística, la tecnológica, la cultura económica, la cultura de la familia y de los medios de comunicación, cuando dialogan. Es imposible imaginar un futuro para la sociedad sin una incisiva contribución de energías morales en una democracia que se quede encerrada en la pura lógica o en el mero equilibrio de la representación de intereses establecidos. 


			En la segunda intervención mencionada, papa Francisco habla al mundo de los trabajadores en Cerdeña, en la ciudad de Cagliari, sofocada por una fuerte desocupación juvenil, a raíz de una crisis económica que no permite vislumbrar perspectivas de trabajo a corto plazo. En esa oportunidad papa Francisco se sumerge en la problemática de la dignidad del trabajo, recordando cuando en su infancia, a través de su familia de inmigrantes, escuchaba narraciones sobre el sufrimiento por la falta de un lugar de trabajo o cuando uno se quedaba desocupado. Esta capacidad de empatía con la situación de los desocupados cagliaritanos le permite decir con fuerza: 


			Aquí, en esta segunda ciudad, isla que visito (la primera había sido al comienzo de julio, en Lampedusa, en contacto con el drama de los inmigrantes) también aquí encuentro sufrimiento. Un sufrimiento que uno de ustedes ha dicho que «te debilita y acaba por robarte la esperanza». Un sufrimiento —la falta de trabajo— que te lleva —perdonadme si soy un poco fuerte, pero digo la verdad— a sentirte sin dignidad. Donde no hay trabajo, falta la dignidad. Y esto no es un problema solo de Cerdeña —pero es fuerte aquí—, no es un problema solo de Italia o de algunos países de Europa, es la consecuencia de una elección mundial, de un sistema económico que lleva a esta tragedia; un sistema económico que tiene en el centro un ídolo, que se llama dinero.


			No es claramente la primera vez que papa Francisco truena contra la cultura materialista e idólatra de una sociedad que no pone en el centro de las propias preocupaciones la dignidad de la persona humana, sino que la considera un mero engranaje dentro de un sistema globalizado perverso de acumulación de riquezas que además desfigura el rostro del hombre. El trabajo digno y justamente remunerado es el nivel pedido por el pontífice, memorioso de situaciones análogas vividas en Buenos Aires, cuando denunciaba el trabajo en negro y mal pagado desarrollado en los talleres clandestinos por los inmigrantes bolivianos, rehenes de mafias y de organizaciones criminales. En muchas ocasiones la exclusión social nace de la pérdida del puesto de trabajo y en una sociedad cada vez más competitiva el desocupado entra —en el pensamiento de Bergoglio— a formar parte del mundo de los desechos, a los que define como «los descartados» de la sociedad. Así se expresa frente a los obreros y dirigentes de las acerías de Terni en marzo del 2014, evocando nuevamente este sistema económico perverso de acumulación: también en esta oportunidad resuenan las palabras usadas en Buenos Aires, como por ejemplo cuando era arzobispo y hablaba a las muchedumbres numerosas en el Santuario de San Cayetano, patrono del pan y del trabajo, invitando a los responsables de la política a preservar la dignidad del trabajo. Es un llamado a la solidaridad y a la creatividad de la política, pero que requiere también un estilo de vida más sobrio y austero de parte de toda la sociedad: 


			Por lo tanto, los diversos entes políticos, sociales y económicos están llamados a favorecer un planteamiento distinto, basado en la justicia y en la solidaridad. Esta palabra, en este momento, corre el riesgo de ser excluida del diccionario. Solidaridad: parece como una palabra fea. ¡No! La solidaridad es importante, pero este sistema no la quiere, prefiere excluirla. Esta solidaridad humana que asegura a todos la posibilidad de desempeñar una actividad laboral digna. El trabajo es un bien de todos, que debe estar al alcance de todos. La fase de grave dificultad y desocupación se debe afrontar con los instrumentos de la creatividad y la solidaridad… Y la solidaridad entre todos los componentes de la sociedad, que renuncian a algo, adoptan un estilo de vida más sobrio, para ayudar a quienes se encuentran en una condición de necesidad.


			La política para Bergoglio, obispo de Buenos Aires, y para Francisco, obispo de Roma, puede delinearse como el arte de la mediación, de la capacidad de dominar los procesos históricos, no de manera contingente sino a largo plazo, sin la obsesión de obtener rápidamente los resultados, más en la paciencia y en el conocimiento inteligente de saber discernir las situaciones y no obrar según elecciones drásticas y unilaterales, en la conciencia que construir el bien común es un proceso complejo que requiere de la participación activa de todos los componentes de la sociedad. En la encíclica escrita «a cuatro manos» con Ratzinger, ha expresado: «El espacio cristaliza los procesos; el tiempo, en cambio, proyecta hacia el futuro e impulsa a caminar con esperanza».


			En sus principios y en su pensamiento se encuentra la convicción de una democracia participativa que puede ser la garantía frente a fuerzas hegemónicas y que ve en el pueblo entendido como ciudadanía activa y responsable, un protagonista principal en el desarrollo de una sociedad igualitaria y solidaria.


			Como ha señalado Andrea Riccardi, Jorge Bergoglio no es un político en el sentido estricto del término, pero es cierto que, primero en la curia de Buenos Aires y hoy en Santa Marta, recibe la visita de muchos políticos, argentinos y de otras proveniencias, del más variado arco partidario. Era y ha sido un referente importante de la vida política. «Bergoglio —anota Riccardi— hace política desde el altar (…) No defendía los intereses católicos sino que señalaba el deterioro de la sociedad argentina. Y también, como pontífice, ha actuado con gran firmeza en la cuestión siriana» (13).


			Su visión política es profundamente inclusiva y se nutre de una paciencia geológica, alejada de lo inmediato y de una lógica coyuntural, favorable a un maduro desarrollo de los procesos históricos que permitan nuevas aperturas permanentes. 


			En la presente edición traducida al castellano, he considerado útil agregar otras tres intervenciones de Bergoglio, ya como pontífice. El primer texto que forma parte de la sección sobre el pensamiento político, ofrece algunos fragmentos de la homilía pronunciada en marzo de 2014, durante la Cuaresma a los representantes del Parlamento Italiano, donde se examina la acuciante cuestión de la corrupción, que ya Bergoglio había tratado en los años ochenta. Los otros dos discursos se enmarcan en el pensamiento social de papa Francisco; el primero son las conmovedoras palabras dirigidas a los presos de la cárcel de Palmasola, de la ciudad de Santa Cruz de la Sierra, durante su viaje pastoral en Bolivia en junio de 2015; mientras que el último recoge afirmaciones muy contundentes en pos de la abolición de la pena de muerte, pronunciadas en el Ángelus de febrero de 2016, en línea con su postura abolicionista ya manifestada en diferentes oportunidades, como en el discurso ante el Congreso de Estados Unidos, donde había pedido expresamente la eliminación de la pena capital de la faz de la tierra.


			Deseo que este trabajo sea útil para acercar a los lectores a la multiplicidad y multiformidad del pensamiento bergogliano y su continuidad como papa Francisco, que pone siempre en el centro de la atención la dignidad integral de la persona humana, hecha a imagen de Dios.


			

			

				

					1. El material seleccionado ha sido en gran parte recopilado en la Biblioteca de la Facultad de Filosofía y Teología de la Compañía de Jesús, en la localidad de San Miguel (provincia de Buenos Aires). Los textos están ordenados cronológicamente y divididos en las dos categorías ya mencionadas del pensamiento político y del social; en la antología se han incluido discursos, homilías, prólogos a algunos libros, del cardenal Bergoglio y sucesivamente algunas meditaciones de papa Francisco en la capilla de Santa Marta junto a discursos pronunciados en varias ocasiones. Agradezco particularmente al profesor Andrea Riccardi que me ha animado con confianza para emprender este trabajo.


				


				

					2. Papa Francisco. Exhortación Apostólica Evangelii Gaudium acerca del anuncio del Evangelio en el mundo actual. Noviembre de 2013.


				


				

					3. A. Riccardi. «Francisco, el Papa que construye puentes entre la Iglesia y el pueblo de los fieles». Corriere della Sera. 13 marzo 2014, p. 24.


				


				

					4. N. Scavo. La lista di Bergoglio. I salvati da Francesco durante la dittatura. La storia mai raccontata. Emi Bologna, 2013.


				


				

					5. Cfr. A. Riccardi. La sorpresa di Papa Francesco.Crisi e futuro della Chiesa. Mondadori, Milano 2013, p. 91.


				


				

					6. www.vatican.va Papa Francisco. «Discurso a la Comunidad de Sant’Egidio». Basilica de S. María en Trastevere, domingo 15 de junio de 2014.


				


				

					7. J. M. Bergoglio, M. A. Figueroa, A. Skorka. Biblia, diálogo vigente. La fe en tiempos modernos. Buenos Aires: Planeta, p. 165.


				


				

					8. A. Riccardi, cfr. La sorpresa di papa Francesco, op. cit. Versión en castellano, A. Riccardi. La sorpresa del papa Francisco. Buenos Aires: Ágape, 2014.


				


				

					9. V. M. Fernández, P. Rodari. Il progetto di Francesco. Dove vuole portare la Chiesa. Emi Bologna 2014, p. 123. Versión en castellano V. M. Fernández. El programa del papa Francisco. ¿A dónde nos quiere llevar? Buenos Aires: San Pablo, 2014.


				


				

					10. V. M. Fernández, P. Rodari. Il progetto di Francesco…, op. cit., p.124.


				


				

					11. J. Bergoglio, A. Skorka. Sobre el cielo y la tierra. Buenos Aires: Sudamericana, 2010, p. 132.


				


				

					12. J. Bergoglio, A. Skorka. Sobre el cielo y la tierra. op. cit., p. 135.


				


				

					13. Cfr. Coord. L. Caracciolo, F.Maronta. Il primo papa della globalizzazione. Conversación con Andrea Riccardi, en Limes, nº 3 marzo 2014, p. 69.


				


			


		

OEBPS/Images/tapa.jpg
El pensamiento social y politico

de

MARCO GALLO





