

  

    

      

    

  








Etica a Nicómano


Aristóteles









Publicado: -300


Categoría(s): No Ficción, Humanidades, Filosofía, Etica y

filosofía moral











Parte 1


Libro Primero














Capítulo 1


 




Cualquier arte y cualquier doctrina, y

asimismo toda acción y elección, parece que a algún bien es

enderezada. Por tanto, discretamente difinieron el bien los que

dijeron ser aquello a lo cual todas las cosas se enderezan. Pero

parece que hay en los fines alguna diferencia, porque unos de ellos

son acciones y otros, fuera de las acciones, son algunas obras; y

donde los fines son algunas cosas fuera de las acciones, allí

mejores son las obras que las mismas

acciones.


Pero como sean muchas las acciones y las artes

y las ciencias, de necesidad han de ser los fines también muchos.

Porque el fin de la medicina es la salud, el de la arte de fabricar

naves la nave, el del arte militar la victoria, el de la disciplina

familiar la hacienda.


En todas cuantas hay de esta suerte, que

debajo de una virtud se comprenden, como debajo del arte del

caballerizo el arte del frenero, y todas las demás que tratan los

aparejos del caballo; y la misma arte de caballerizo, con todos los

hechos de la guerra, debajo del arte de emperador o capitán, y de

la misma manera otras debajo de otras; en todas, los fines de las

más principales, y que contienen a las otras, más perfectos y más

dignos son de desear que no los de las que están debajo de ellas,

pues éstos por respecto de aquéllos se pretenden, y cuanto a esto

no importa nada que los fines sean acciones, o alguna otra cosa

fuera dellas, como en las ciencias que están

dichas.









Presupuesta esta verdad en el capítulo pasado,

que todas las acciones se encaminan a algún bien, en el capítulo II

disputa cuál es el bien humano, donde los hombres deben enderezar

como a un blanco sus acciones para no errarlas, y cómo éste es la

felicidad.


Demuestra asimismo cómo el considerar este fin

pertenece a la disciplina y ciencia de la república, como a la que

más principal es de todas, pues ésta contiene debajo de sí todas

las demás y es la señora de mandar cuáles ha de haber y cuáles se

han de despedir del gobierno y trato de los

hombres.


















Capítulo 2

New Chapter




Pero si el fin de los hechos es aquel que por

sí mismo es deseado, y todas las demás cosas por razón de aquél, y

si no todas las cosas por razón de otras se desean (porque de esta

manera no ternía fin nuestro deseo, y así sería vano y miserable),

cosa clara es que este fin será el mismo bien y lo más perfecto,

cuyo conocimiento podrá ser que importe mucho para la vida, pues

teniendo, a manera de ballesteros, puesto blanco, alcanzaremos

mejor lo que conviene. Y si esto así es, habremos de probar, como

por cifra, entender esto qué cosa es, y a qué ciencia o facultad

toca tratar dello.


Parece, pues, que toca a la más propria y más

principal de todas, cual parece ser la disciplina de república,

pues ésta ordena qué ciencias conviene que haya en las ciudades, y

cuáles, y hasta dónde conviene que las aprendan cada

uno.


Vemos asimismo que las más honrosas de todas

las facultades debajo de ésta se contienen, como el arte militar,

la ciencia que pertenece al regimiento de la familia, y la

retórica. Y pues ésta de todas las demás activas ciencias usa y se

sirve, y les pone regla para lo que deben hacer y de qué se han de

guardar, síguese que el fin de ésta comprenderá debajo de sí los

fines de las otras, y así será éste el bien

humano.


Porque aunque lo que es bien para un

particular es asimismo bien para una república, mayor, con todo, y

más perfecto parece ser para procurarlo y conservarlo el bien de

una república. Porque bien es de amar el bien de uno, pero más

ilustre y más divina cosa es hacer bien a una nación y a muchos

pueblos. Esta doctrina, pues, que es ciencia de república, propone

tratar de todas estas cosas.









En el capítulo III nos desengaña que en esta

materia no se han de buscar demostraciones ni razones infalibles

como en las artes que llaman matemáticas, porque esta materia moral

no es capaz dellas, pues consiste en diversidad de pareceres y

opiniones, sino que se han de satisfacer con razones probables los

lectores. Avísanos asimismo cómo esta doctrina requiere ánimos

libres de pasión y sosegados, ajenos de toda codicia y aptos para

deliberaciones, cuales suelen ser los de los que han llegado a la

madura edad.


Y así los mozos en edad o costumbres no son

convenientes lectores ni oyentes para esta doctrina, porque se

dejan mucho regir por sus proprios afectos, y no tienen, por su

poca edad, experiencia de las obras

humanas.

















Capítulo 3


 




Pero harto suficientemente se tratará de esta

materia, si conforme a la sujeta materia se declara. Porque la

claridad no se ha de buscar de una misma suerte en todas las

razones, así como ni en todas las obras que se hacen. Porque las

cosas honestas y justas de que trata la disciplina de república,

tienen tanta diversidad y oscuridad, que parece que son por sola

ley y no por naturaleza, y el mismo mal tienen en sí las cosas

buenas, pues acontece muchos por causa dellas ser

perjudicados.


Pues se ha visto perderse muchos por el dinero

y riquezas, y otros por su valentía. Habémonos, pues, de contentar

con tratar de estas cosas y de otras semejantes, de tal suerte, que

sumariamente y casi como por cifra, demostremos la verdad; y pues

tratamos de cosas y entendemos en cosas que por la mayor parte son

así, habémonos de contentar con colegir de allí cosas semejantes; y

de esta misma manera conviene que recibamos cada una de las cosas

que en esta materia se trataren.


Porque de ingenio bien instruido es, en cada

materia, hasta tanto inquirir la verdad y certidumbre de las cosas,

cuanto la naturaleza de la cosa lo sufre y lo permite. Porque casi

un mismo error es admitir al matemático con dar razones probables,

y pedirle al retórico que haga demostraciones. Y cada uno, de

aquello que entiende juzga bien, y es buen juez en cosas tales y,

en fin, en cada cosa el que está bien instruido, y generalmente el

que en toda cosa está ejercitado. Por esta causa el hombre mozo no

es oyente acomodado para la disciplina de república, porque no está

experimentado en las obras de la vida, de quien han de tratar y en

quien se han de emplear las razones de esta

ciencia.


A más de esto, como se deja mucho regir por

las pasiones de su ánimo, es vano e inútil su oír, pues el fin de

esta ciencia no es oír, sino obrar. Ni hay diferencia si el hombre

es mozo en la edad, o si lo es en las costumbres, porque no está la

falta en el tiempo, sino en el vivir a su apetito y querer salir

con su intención en toda cosa. Porque a los tales seles inútil cita

ciencia, así como a los que en su vivir no guardan templanza. Pero

para los que conforme a razón hacen y ejecutan sus deseos, muy

importante cosa les es entender esta materia. Pues cuanto a los

oyentes, y al modo que se ha de tener en el demostrar, y qué es lo

que proponemos de tratar, basta lo que se ha

dicho.









En el capítulo IV vuelve a su propósito, que

es a buscar el fin de las obras de la vida, y muestra cómo en

cuanto al nombre de todos convenimos, pues todos decimos ser el fin

universal de nuestra humana vida la felicidad, pero en cuanto a la

cosa discrepamos mucho. Porque en qué consiste, esta felicidad, no

todos concordamos, y así recita varias opiniones acerca de en qué

consiste la verdadera felicidad; después propone el modo que ha de

tener en proceder, que es de las cosas más entendidas y

experimentadas por nosotros, a las cosas más escuras y menos

entendidas, porque ésta es la mejor manera de proceder para que el

oyente más fácilmente perciba la doctrina.

















Capítulo 4


 




Digamos, pues, resumiendo, pues toda noticia y

toda elección a bien alguno se dirige, qué es aquello a lo cual se

endereza la ciencia de república y cuál es el último bien de todos

nuestros hechos. En cuanto al nombre, cierto casi todos lo

confiesan, porque así el vulgo, como los más principales, dicen ser

la felicidad el sumo bien, y el vivir bien y el obrar bien juzgan

ser lo mismo que el vivir prósperamente; pero en cuanto al entender

qué cosa es la felicidad, hay diversos pareceres, y el vulgo y los

sabios no lo determinan de una misma

manera.


Porque el vulgo juzga consistir la felicidad

en alguna de estas cosas manifiestas y palpables, como en el

regalo, o en las riquezas, o en la honra, y otros en otras cosas. Y

aun muchas veces a un mismo hombre le parece que consiste en varias

cosas, como al enfermo en la salud, al pobre en las riquezas; y los

que su propria ignorancia conocen, a los que alguna cosa grande

dicen y que excede la capacidad dellos, tienen en gran precio. A

otros algunos les ha parecido que fuera de estos muchos bienes hay

algún bien que es bueno por sí mismo, por cuya causa los demás

bienes son buenos. Relatar, pues, todas las opiniones es trabajo

inútil por ventura, y basta proponer las más ilustres, y las que

parece que en alguna manera consisten en

razón.









Pero habemos de entender que difieren mucho

las razones que proceden de los principios, de las que van a parar

a los principios. Y así Platón, con razón, dudaba y inquiría esto,

si es el camino de la doctrina desde los principios, o si ha de ir

a parar a los principios; así como en la corrida, dónde el puesto

al paradero, o al contrario.


Porque se ha de comenzar de las cosas más

claras y entendidas, y éstas son de dos maneras: porque unas nos

son más claras a nosotros, y otras, ellas en sí mismas, son más

claras. Habremos, pues, por ventura, de comenzar por las cosas más

entendidas y claras a nosotros.


Por tanto, conviene que el que conveniente

oyente ha de ser en la materia de cosas buenas y justas, y, en fin,

en la disciplina de república, en cuanto a sus costumbres sea bien

acostumbrado. Porque el principio es el ser, lo cual si

bastantemente se muestra, no hay necesidad de demostrar el por qué

es; y el que de esta suerte está dispuesto, o tiene, o recibe

fácilmente los principios; y el que ninguna de estas cosas tiene,

oiga lo que Hesíodo dice en estos versos:









Aquel que en

toda cosa está instruido,


varón será perfecto y acabado;


siempre aconsejará lo más valido.


Bueno también será el que, no enseñado,


en el tratar sus cosas se rigiere


por parecer del docto y buen letrado.


Mas el que ni el desvío lo entendiere,


ni tomare del docto el buen consejo,


turbado torna el seso y mientras fuere, será inútil en todo,

mozo y viejo.









En el capítulo V refuta las opiniones de los

que ponen la felicidad en el regalo mostrando ser esta opinión más

de gente servil y afeminada que de generosos corazones. Ítem de los

que piensan que consiste en ser muy honrados y tenidos en estima.

Porque ponen el fin de su felicidad fuera de sí mismos y de su

potestad, pues la honra más está en mano del que la hace que del

que la recibe.


Asimismo la de los que pretenden que consiste

en la virtud, porque con la virtud se compadece sufrir trabajos y

fatigas, lo cual es ajeno de la felicidad. Al fin reprehende a los

que ponen la felicidad en las riquezas, pues la felicidad por sí

misma es de desear, y las riquezas por causa de otro siempre se

desean.

















Capítulo 5


 




Pero nosotros volvamos al propósito. Porque el

bien y la felicidad paréceme que con razón la juzgan, según el modo

de vivir de cada uno. Porque el vulgo y gente común por la suma

felicidad tienen el regalo, y por esto aman la vida de regalo y

pasatiempo. Porque tres son las vidas más insignes: la ya dicha, y

la civil, y la tercera la contemplativa. El vulgo, pues, a manera

de gente servil, parece que del todo eligen vida más de bestias que

de hombres, y parece que tienen alguna excusa, pues muchos de los

que están puestos en dignidad, viven vida cual la de

Sardanápalo.


Pero los ilustres y para el tratar las cosas

aptos, la honra tienen por su felicidad; porque éste casi es el fin

de la vida del gobierno de república. Pero parece que este fin más

sumario es que no aquel que inquirimos, porque más parece que está

en mano de los que hacen la honra, que no en la del que la recibe,

y el sumo bien paréceme que ha de ser proprio y que no pueda así

quitarse fácilmente. A más de esto, que parece que procuran la

honra para persuadir que son gente virtuosa, y así procuran de ser

honrados de varones prudentes, y de quien los conoce, y por cosas

de virtud.


Conforme, pues, al parecer de éstos, se colige

ser la virtud más digna de ser tenida en precio que la honra, por

donde alguno por ventura juzgará ser ésta con razón el fin de la

vida civil. Pero parece que la virtud es más imperfecta que la

felicidad, porque parece que puede acontecer que el que tiene

virtud duerma o que esté ajeno de las obras de la vida, y allende

de esto, que se vea en trabajos y muy grandes desventuras, y al que

de esta suerte viviere, ninguno lo terna, creo, por bienaventurado,

sino el que esté arrimado a su opinión. Pero de esta materia basta;

pues en las Circulares Cuestiones bastante ya tratamos dello. La

tercera vida es la contemplativa, la cual consideraremos en lo que

trataremos adelante.


Porque el que se da a adquirir dineros, es

persona perjudicial; y es cosa clara que el dinero no es aquel sumo

bien que aquí buscamos, porque es cosa útil y que por respecto de

otra se desea. Por tanto, quien quiera con más razón juzgará por

fin cualquiera de las cosas arriba ya propuestas, pues por sí

mismas se aman y desean. Pero parece que ni aquéllas son el sumo

bien, aunque en favor dellas muchas razones se han propuesto. Pero

esta materia quede ya a una parte.









Lo que en el capítulo VI trata, más es

cuestión curiosa y metafísica, que activa ni moral [cuestión activa

se llama la que trata de lo que se debe o no debe hacer, porque

consiste en actos exteriores, y por esto se llama activa, como si

es bien casarse o edificar], y para aquel tiempo en que aquellas

opiniones había, por ventura necesaria, pero para el de agora del

todo inútil.


Y así el lector pasará por ella ligeramente, y

si del todo no la entendiere, ninguna cosa pierde por ello de la

materia que se trata. Disputa, pues, si hay una Idea o especie o

retrato común de todos los bienes en las

cosas.


Para entender esto así palpablemente, se

presupone, que por no haber cierto número en las cosas singulares,

y porque de día en día se van mudando y sucediendo otras en lugar

dellas, como en el río una agua sucede a otra, y así el río

perpetuamente se conserva, nuestro entendimiento, como aquel que

tiene la fuerza del conocimiento limitada, no puede tener dellas

certidumbre, que esto a solo Dios, que es el hacedor de ellas,

pertenece; y así considéralas en una común consideración, en cuanto

son de naturaleza semejante; y a las que ve que tienen tanta

semejanza en su ser, que en cuanto a él no hay ninguna diferencia

entre ellas, hácelas de una misma especie o muestra; pero a las que

ve que en algo se parecen y en algo difieren, como el hombre y el

caballo, hácelas de un mismo género y de diversa especie, y cuanto

mayor es la semejanza, tanto más cercano tienen el género común, y

cuanto mayor la diferencia, más apartado; como agora digamos que

entre el hombre y el caballo mayor semejanza de naturaleza hay, que

no entre el hombre y el ciprés, y mayor entre el hombre y el

ciprés, que entre el hombre y los metales, pues el hombre y el

caballo se parecen en el sentido, de que el ciprés carece, y el

hombre y el ciprés en el vivir, nacer y morir, lo que no tienen los

metales.


Y así más cercano parentesco o género o linaje

habrá entre el ser del hombre y del caballo, que no entre ellos y

el ciprés; y más entre ellos y el ciprés, que entre ellos y los

metales, y esto es lo que llaman categoría o predicamento de las

cosas.


Pero si ve que no convienen en nada, hácelos

de género diverso, como el hombre y la blancura, entre cuyo ser no

hay ninguna semejanza. Y de las cosas debajo de estas comunes

consideraciones entendidas, tiene ciencia nuestro entendimiento;

que de las cosas así por menudo tomadas (como arriba dijimos), no

puede tener noticia cierta ni segura, por ser ellas tantas y tan

sujetas a mudanza.


Esta filosofía los que no entendieron cayeron

en uno de dos errores, porque unos dijeron que no se podía tener

ciencia ni certidumbre de las cosas, como fueron los filósofos

escépticos, cuyos capitanes fueron Pirrón y Herilo, y los nuevos

Académicos dieron también en este error; otros, como Parménides y

Zenón, por no negar las ciencias, dijeron que las muestras o

especies de las cosas realmente estaban apartadas de las cosas

singulares, por cuya participación se hacen las cosas singulares,

como con un sello se sellan muchas ceras, y que éstas ni nacían ni

morían, sino que estaban perpetuamente, y que dellas se tenía

ciencia.


Pero esta opinión o error ya está por muchos

refutado, y también nosotros, en los comentarios que tenernos sobre

la Lógica de Aristóteles, lo refutamos largamente. Viniendo, pues,

agora al propósito de las palabras de Aristóteles: presupuesto que

hubiese ideas o especies de cada cosa, como decía Parménides,

prueba que no puede haber una común idea de todos los bienes, pues

no tienen todos una común naturaleza, ni todos se llaman bienes por

una misma razón, lo cual había de ser así en las cosas que tuviesen

una común idea.


Y también que donde una cosa se dice

primeramente de otra y después por aquélla se atribuye a otra, no

pueden las dos tener una común natura. Como los pies se dicen

primero en el animal, y después por semejanza se dicen en la mesa y

en la cama; los pies de la mesa y de la cama no tornan una común

idea con los del animal; y lo mismo acontece en los bienes, que

unos se dicen bienes por respectos de otros, y así no pueden tener

una común idea. Pero ya, en fin, dije al principio, que esta

disputa era fuera del propósito, y que no se debe tener con ella

mucha cuenta.

















Capítulo 6


 




Mejor será, por ventura, en general,

considerarlo y dudar cómo se dice esto. Aunque esta, cuestión será

dificultosa, por ser amigos nuestros los que ponen las Ideas.

Aunque parece que, por conservación de la verdad, es más

conveniente y cumple refutar las cosas proprias, especialmente a

los que son filósofos; porque siendo ambas cosas amadas, como a más

divina cosa es bien hacer más honra a la

verdad.


Pues los que esta opinión introdujeron, no

ponían Ideas en las cosas en que dijeron haber primero y postrero,

y por esto de los números no hicieron Ideas; lo bueno, pues, dícese

en la sustancia y ser de la cosa, y en la calidad, y en la

comparación o correlación. Y, pues, lo que por sí mismo es y

sustancia, naturalmente es primero que lo que con otro se confiere,

porque esto parece adición y accidente de la

cosa.


De suerte que éstos no tornan una común Idea.

A más de esto, pues, lo bueno de tantas maneras se dice como hay

géneros de cosas (pues se dice en la sustancia como Dios y el

entendimiento, y en la cualidad como las virtudes, y en la cantidad

como la medianía, y en los que se confieren como lo útil, y en el

tiempo como la ocasión, y en el lugar como el cenador, y otros

semejantes), cosa clara es que no tornan una cosa común, y

universalmente una; porque no se diría de todas las categorías,

sino de una sola.


Asimismo, que pues los que debajo de una misma

Idea se comprehenden, todos pertenecen a una misma ciencia, una

misma ciencia trataría de todas las cosas buenas. Pero vemos que

hay muchas aun de aquellos bienes que pertenecen a una misma

categoría, como de la ocasión, la cual en la guerra la considera el

arte militar, en la enfermedad la medicina. Y de la medianía en el

manjar, trata la medicina, y en los ejercicios, la

gimnástica.


Pero dudaría alguno, por ventura, qué quieren

decir, cuando dicen «ello por sí mismo», si es que en el mismo

hombre y en el hombre hay una misma definición, que es la del

hombre, porque en cuanto al ser del hombre, no difieren en

nada.


Porque si esto es así, ni un bien diferiría de

otro en cuanto bien, ni aun por ser bien perpetuo será por eso más

bien, pues lo blanco de largo tiempo no es por eso más blanco, que

lo blanco de un día. Más probablemente parece que hablan los

pitagóricos del bien, los cuales ponen el uno en la conjugación que

hacen de los bienes, a los cuales parece que quiere seguir

Espeusippo.


Pero, en fin, tratar de esto toca a otra

materia. Pero en lo que está dicho parece que se ofrece una duda,

por razón que no de todos los bienes tratan las propuestas razones,

sino que los bienes que por si mismos se pretenden y codician, por

sí mismos hacen una especie, y los que a éstos los acarrean o

conservan, o prohíben los contrarios, por razón de éstos se dicen

bienes en otra manera. Por donde parece cosa manifiesta, que los

bienes se dirán en dos maneras: unos por sí mismos, y otros por

razón de aquéllos.


Dividiendo, pues, los bienes que son por sí

buenos de los útiles, consideremos si se dicen conforme a una común

Idea. Pero ¿cuáles dirá uno que son bienes por sí mismos, sino

aquellos que, aunque solos estuviesen, los procuraríamos haber,

como la discreción, la vista, y algunos contentamientos y

honras?


Porque estas cosas, aunque por respecto de

otras las buscamos, con todo alguno las contaría entre los bienes

que por sí mismos son de desear, o dirá que no hay otro bien sino

la Idea, de manera que quedará inútil esta especie. Y, pues, si

éstos son bienes por sí mismos, de necesidad la definición del bien

ha de parecerse una misma en todos ellos, de la misma manera que en

la nieve y en el albayalde se muestra una definición misma de

blancura. Pues la honra, y la discreción, y el regalo, en cuanto

son bienes, tienen definiciones

diferentes.









De manera que lo bueno no es una cosa común

según una misma Idea. Pues ¿de qué manera se dicen bienes? Porque

no parece que se digan como las cosas que acaso tuvieron un mismo

nombre, sino que se llamen así, por ventura, por causa que, o

proceden de una misma cosa, o van a parar a una misma cosa, o por

mejor decir, que se digan así por analogía o

proporción.


Porque como sea la vista en el cuerpo, así sea

el entendimiento en el alma, y en otra cosa otra. Pero esta

disputa, por ventura, será mejor dejarla por agora, porque tratar

della de propósito y asimismo de la Idea, a otra filosofía y no a

ésta pertenece. Porque si el bien que a muchos comúnmente se

atribuye, una cosa es en sí y está apartado por sí mismo, cosa

clara es que ni el hombre lo podrá hacer, ni poseer, y aquí

buscamos el bien que pueda ser capaz de lo uno y de lo

otro.


Por ventura, le parecerá a alguno ser más

conveniente entender el mismo bien conferiéndolo con los bienes que

se hacen y poseen. Porque teniéndolo a éste como por muestra, mejor

entenderemos las cosas que a nosotros fueren buenas, y,

entendiéndolas, las alcanzaremos. Tiene, pues, esta disputa alguna

probabilidad, aunque parece que difiere de las

ciencias.


Porque aunque todas ellas a bien alguno se

refieren, y suplir procuran lo que falta, con todo se les pasa por

alto la noticia dél, lo cual no es conforme a razón que todos los

artífices ignoren un tan gran socorro y no procuren de entenderlo.

Porque dirá alguno ¿qué le aprovechará al tejedor o al albañil para

su arte el entender el mismo sumo bien, o cómo será mejor médico o

capitán el que la misma Idea ha

considerado?


Porque ni aun la salud en común no parece que

considera el médico, sino la salud del hombre, o por mejor decir la

de este particular hombre, pues en particular cura a cada uno.

Pero, en fin, cuanto a la presente materia, basta lo

tratado.









Concluida ya la disputa, si hay una común Idea

de todos los bienes, la cual, como el mismo Aristóteles lo dice, es

ajena de la moral filosofía, y por esto se ha de tener con ella

poca cuenta, vuelve agora a su propósito y prueba cómo la felicidad

no puede consistir en cosa alguna de las que por causa de otras se

desean, porque las tales no son del todo repletas, y la felicidad

parece, conforme a razón, que ha de ser tal, que no le falte

nada.

















Capítulo 7


 




Volvamos, pues, otra vez a este bien que

inquirimos qué cosa es: porque en diferentes hechos y diferentes

artes parece ser diverso, pues es uno en la medicina y otro en el

arte militar, y en las demás artes de la misma suerte, ¿cuál será,

pues, el bien de cada una, sino aquel por cuya causa se trata todo

lo demás? Lo cual en la medicina es la salud, en el arte militar la

victoria, en el edificar la casa, y en otras cosas, otro, y, en

fin, en cualquier elección el fin; pues todos, por causa de éste,

hacen todo lo demás.


De manera que si algo hay que sea fin de todo

lo que se hace, esto mismo será el bien de todos nuestros hechos, y

si muchas cosas lo son, estas mismas lo serán. Pero pasando

adelante, nuestra disputa ha vuelto a lo mismo; pero habemos de

procurar de más manifiestamente

declararlo.


Pues por cuanto los fines, según parece, son

diversos, y de éstos los unos por causa de los otros deseamos, como

la hacienda, las flautas y, finalmente, todos los instrumentos,

claramente se ve que no todas las cosas son perfectas; pero el sumo

bien cosa perfecta parece que ha de ser; de suerte que si alguna

cosa hay que ella sola sea perfecta, ésta será sin duda lo que

buscamos, y si muchas, la que más perfecta de

ellas.


Más perfecto decimos ser aquello que por su

proprio respecto es procurado, que no aquello que por causa de

otro, y aquello que nunca por respecto de otro se procura, más

perfecto que aquello que por sí mismo y por respecto de otro se

procura, y hablando en suma, aquello es perfecto que siempre por su

proprio respecto es escogido y nunca por razón y causa de otra

cosa. Tal cosa como ésta señaladamente parece que haya de ser la

felicidad, porque ésta siempre por su proprio respecto la

escogemos, y por respecto de otra cosa

nunca.


Pero la honra, y el pasatiempo, y el

entendimiento, y todos géneros de virtudes, escogémoslos cierto por

su proprio respecto, porque aunque de allí ninguna cosa nos hubiese

de redundar, los escogeríamos por cierto, pero también los

escogemos por causa de la felicidad, teniendo por cierto que con el

favor y ayuda de éstos habemos de vivir dichosamente. Pero la

felicidad nadie por causa de estas cosas la elige, ni, generalmente

hablando, por razón de otra cosa alguna. Pero parece que lo mismo

procede de la suficiencia, porque el bien perfecto parece que es

bastante. Llamamos bastante, no lo que basta para uno que vive vida

solitaria, pero también para los padres, hijos y mujer, y

generalmente para sus amigos y vecinos de su pueblo, pues el

hombre, naturalmente, es amigo de vivir en

comunidad.


Pero ha de poner en esto tasa, porque si lo

queremos extender hasta los padres y abuelos, y hasta los amigos de

los amigos, será nunca llegar al cabo dello. Pero de esto

trataremos adelante. Aquello, pues, decimos ser bastante, que sólo

ello hace la vida digna de escoger, y de ninguna cosa falta, cual

nos parece ser la felicidad. Demás de esto, la vida que más de

escoger ha de ser, no ha de poder ser contada, porque si contar se

puede, claro está que con el menor de los bienes será más de

desear, porque, lo que se le añade, aumento de bienes es, y de los

bienes el mayor siempre es más de desear.


Cosa perfecta pues, y por sí misma bastante,

parece ser la felicidad, pues es el fin de todos nuestros hechos;

pero por ventura parece cosa clara y sin disputa decir que lo mejor

es la felicidad, y se desea que con más claridad se diga qué cosa

es, lo cual por ventura se hará si presuponemos primero cuál es el

proprio oficio y obra del hombre. Porque así como el tañedor de

flautas, y el entallador, y cualquier otro artífice, y generalmente

todos aquellos que en alguna obra y hecho se ejercitan, su

felicidad y bien parece que en la obra lo tienen puesto y asentado,

de la misma manera parece que habemos de juzgar del hombre, si

alguna obra hay que propria sea del

hombre.


Pues, ¿será verdad que el albañil y el

zapatero tengan sus proprias obras y oficios, y que el hombre no lo

tenga, sino que haya nacido como cosa ociosa y por demás? No es

así, por cierto, sino que así como el ojo, y la mano, y el pie, y

generalmente cada una de las partes del cuerpo parece que tiene

algún oficio, así al hombre, fuera de estas cosas, algún oficio y

obra le habemos de asignar. ¿Cuál será, pues,

ésta?


Porque el vivir, común lo tiene con las

plantas, y aquí no buscamos sino el proprio. Habémoslo, pues, de

quitar de la vida del mantenimiento y del aumento. Síguese tras de

ésta la vida del sentido; pero también ésta parece que le es común

con el caballo y con el buey y con cualquiera manera otra de

animales. Resta, pues, la vida activa del que tiene uso de razón,

la cual tiene dos partes: la una que se rige por razón, y la otra

que tiene y entiende la razón.


Siendo, pues, ésta en dos partes dividida,

habemos de presuponer que es aquella que consiste en el obrar,

porque ésta más propiamente parece que se dice. Pues si la obra o

oficio del hombre es el usar del alma conforme a razón, o a lo

menos no sin ella, y si la misma obra y oficio decimos en general

que es de tal, que del perfecto en aquello, corno el oficio del

tañedor de citara entendemos del bueno y perfecto tañedor, y

generalmente es esto en todos, añadiendo el aumento de la virtud a

la obra (porque el oficio del tañedor de cítara es tañerla y el del

buen tañedor tañerla bien), y si de esta misma manera presuponemos

que el proprio oficio del hombre es vivir alguna manera de vida, y

que ésta es el ejercicio y obras del alma hechas conforme a razón,

el oficio del buen varón será, por cierto, hacer estas cosas bien y

honestamente.


Vemos, pues, que cada cosa conforme a su

propria virtud alcanza su remate y perfección, lo cual si así es,

el bien del hombre consiste, por cierto, en ejercitar el alma en

hechos de virtud, y si hay muchos géneros de virtud, en el mejor y

más perfecto, y esto hasta el fin de la

vida.


Porque una golondrina no hace verano, ni un

día sólo, y de la misma manera un solo día ni un poquillo de tiempo

no hace dichosos a los hombres ni les da verdadera prosperidad.

Hase, pues, de describir o difinir el bien conforme a

ésta.


Porque conviene, por ventura, al principio

darlo así a entender, como por cifras o figuras, y después tratar

dello más al largo. Pero parecerá que quien quiera será bastante

para sacar a luz y disponer las cosas que bien estuvieren

definidas, y que el tiempo es el inventor y valedor en estas cosas,

de donde han nacido las perdiciones en las artes, porque quien

quiera es bastante para añadir en las cosas lo que

falta.


Habémonos sí, pues, de acordar de lo que se

dijo en lo pasado, y que la claridad no se ha de pedir de una misma

manera en todas las cosas, sino en cada una según lo sufre la

materia que se trata, y no más de cuanto baste para lo que

propiamente a la tal ciencia pertenece.


Porque de diferente manera considera el ángulo

recto el arquitecto que el geómetra, porque aquél considéralo en

cuanto es útil para la obra que edifica, pero estotro considera qué

es y qué tal es, porque no pretende más de inquirir en esto la

verdad; y de la misma manera se ha de hacer en las demás, de manera

que no sea mis lo que fuera del propósito se trate, que lo que a la

materia que se trata pertenece.


Ni aun la causa por que se ha de pedir en

todas las cosas de una misma suerte, porque en algunas cosas basta

que claramente se demuestre ser así, como en los principios el

primer fundamento es ser así aquello verdad. Y los principios unos

se prueban por inducción y otros por el sentido, y otros por alguna

costumbre, y otros de otras maneras

diferentes.


Y hase de procurar que los principios se

declaren lo más llanamente que ser pueda, y hacer que se definan

bien, porque importan mucho para entender lo que se sigue, pues

parece que el principio es más de la mitad del todo, y que mediante

él se entienden muchas cosas de las que se

disputan.









En el capítulo VIII hace distinción entre los

bienes de alma y los del cuerpo y los exteriores, que llamamos

bienes de fortuna, para ver en cuáles de estos consiste la

felicidad. Relata asimismo las opiniones de los antiguos acerca de

la felicidad, y muestra en qué concordaron y en qué fueron

diferentes.

















Capítulo 8


 




Habemos, pues, de tratar de la felicidad, no

sólo por conclusiones ni por proposiciones de quien consta el

argumento, pero aun por las cosas que della hablamos dichas. Porque

con la verdad todas las cosas que son cuadran, y la verdad presto

descompadra con la mentira. Habiendo, pues, tres diferencias de

bienes, unos que se dicen externos, otros que consisten en el alma,

y otros en el cuerpo, los bienes del alma más propiamente y con más

razón se llaman bienes, y los hechos y ejercicios espirituales, en

el alma los ponemos.


De manera que conforme a esta opinión, que es

antigua y aprobada por todos los filósofos, bien y rectamente se

dirá que el fin del hombre son ciertos hechos y ejercicios, porque

de esta manera consiste en los bienes del alma y no en los de de

fuera.


Conforma con nuestra razón esto: que el

dichoso se entiende que ha de vivir bien y obrar bien, porque en

esto casi está propuesto un bien vivir y un bien obrar. Viese

asimismo a la clara que todas las cosas que de la felicidad se

disputan consisten en lo que está dicho.


Porque a unos les parece que la suma felicidad

es la virtud, a otros que la prudencia, a otros que cierta

sabiduría, a otros todas estas cosas o alguna dellas con el

contento, o no sin él; otros comprehenden también juntamente los

bienes de fortuna. de estas dos cosas, la postrera afirma el vulgo

y la gente de menos nombre, y la primera los pocos y más

esclarecidos en doctrina.


Pero ningunos de estos es conforme a razón

creer que del todo yerran, sino en algo, y aciertan casi en todo lo

demás.


Pues con los que dicen que el sumo bien es

toda virtud o alguna dellas, concuerda la razón, porque el

ejercicio que conforme a virtud se hace, proprio es de la virtud.

Pero hay, por ventura, muy grande diferencia de poner el sumo bien

en la posesión y hábito, a ponerlo en el uso y ejercicio; porque

bien puede acaecer que el hábito no se ejercite en cosa alguna

buena, aunque en el alma tenga hecho asiento, como en el que duerme

o de cualquier otra manera está ocioso.


Pero el ejercicio no es posible, porque en el

efecto y buen efecto consiste de necesidad. Y así como en las

fiestas del Olimpo no los más hermosos ni los más valientes ganan

la corona, sino los que pelean (pues algunos de estos vencen), de

esta misma manera aquellos que se ejercitan bien, alcanzan las

cosas buenas y honestas de la vida. Y la vida de estos tales es

ella por sí misma muy suave, porque la suavidad uno de los bienes

es del alma, y a cada uno le es suave aquello a que es aficionado,

como al aficionado a caballos el caballo, al que es amigo de veer

las cosas que son de veer, y de la misma manera al que es

aficionado a la justicia le son apacibles las cosas justas, y

generalmente todas las obras de virtud al que es a ella

aficionado.


Las cosas, Pues, que de veras son suaves, no

agradan al vulgo, porque, naturalmente, no son tales; pero a los

que son aficionados a lo bueno, es apacible lo que naturalmente lo

es, cuales son los hechos virtuosos. De manera que a éstos les son

apacibles, y por sí mismos lo son, ni la vida dellos tiene

necesidad de que se le añada contento como cosa pegadiza, sino que

ella misma en sí misma se lo tiene.


Porque conforme a lo que está dicho, tampoco

será hombre de bien el que con los buenos hechos no se huelga, pues

que tampoco llamará ninguno justo al que el hacer justicia no le da

contento, ni menos libre al que en los libres hechos no halla

gusto, y lo mismo es en todas las demás

virtudes.


Y si esto es así, por sí mismos serán

aplacibles los hechos virtuosos, y asimismo los buenos y honestos,

y cada uno dellos muy de veras, si bien juzga dellos el hombre

virtuoso, y pues juzga bien, según habemos dicho, síguese que la

felicidad es la cosa mejor y la más hermosa y la más suave, ni

están estas tres cosas apartadas como parece que las aparta el

epigrama que en Delos está escrito:









De todo es lo

muy justo más honesto,


lo más útil, tener salud entera,


lo más gustoso es el haber manera


como goces lo que amas, y de

presto.









Porque todas estas cosas concurren en los muy

buenos ejercicios, y decimos que o éstos, o el mejor de todos

ellos, es la felicidad. Aunque con todo eso parece que tiene

necesidad de los bienes exteriores, como ya dijimos. Porque es

imposible, a lo menos no fácil, que haga cosas bien hechas el que

es falto de riquezas, porque ha de hacer muchas cosas con favor, o

de amigos, o de dineros, o de civil poder, como con instrumentos, y

los que de algo carecen, como de nobleza, de linaje, de hijos, de

hermosura, parece que manchan la

felicidad.


Porque no se puede llamar del todo dichoso el

que en el rostro es del todo feo, ni el que es de vil y bajo

linaje, ni el que está sólo y sin hijos, y aun, por ventura, menos

el que los tiene malos y perversos, o el que teniendo buenos amigos

se le mueren. Parece, pues, según habemos dicho, que tiene

necesidad de prosperidad y fortuna semejante. De aquí sucede que

tinos dicen que la felicidad es lo mismo que la buenaventura, y

otros que lo mismo que la virtud.









Levantado a resolución en el capítulo pasado,

Aristóteles, cómo la prosperidad consiste principalmente en el

vivir conforme a razón y virtud, aunque para mejor hacerlo esto se

requiere también la prosperidad en las cosas humanas, disputa agora

cómo se alcanza la prosperidad, si por ciencia, o por costumbre, o

por voluntad de Dios, y concluye, que, pues, en la prosperidad

tantas cosas contienen, dellas vienen por fortuna, como la

hermosura, dellas por divina disposición, como las inclinaciones, y

dellas por hábito y costumbres de los hombres, como las

virtudes.


















Capítulo 9

New Chapter




De donde se duda si la prosperidad es cosa que

se alcance por doctrina, o por costumbre y uso, o por algún otro

ejercicio, o por algún divino hado, o por fortuna. Y si algún otro

don de parte de Dios a los hombres les proviene, es conforme a

razón creer que la felicidad es don de Dios, y tanto más de veras,

cuanto ella es el mejor de los dones que darse pueden a los

hombres.


Pero esto a otra disputa por ventura más

propiamente pertenece. Pero está claro que aunque no sea don de

Dios, sino que o por alguna virtud y por alguna ciencia, o por

algún ejercicio se alcance, es una cosa de las más divinas. Porque

el premio y fin de la virtud está claro que ha de ser lo mejor de

todo, y una cosa divina y bienaventurada. Es asimismo común a

muchos, pues la pueden alcanzar todos cuantos en los ejercicios de

la virtud no se mostraren flojos ni cobardes, con deuda de alguna

doctrina y diligencia.


Y si mejor es de esta manera alcanzar la

felicidad que no por la fortuna, es conforme a razón ser así como

decimos, pues aun las cosas naturales es posible ser de esta manera

muy perfectas, y también por algún arte y por todo género de

causas, y señaladamente por la mejor dellas. Y atribuir la cosa

mejor y más perfecta a la fortuna, es falta de consideración y muy

gran yerro. A más de que la razón nos lo muestra claramente esto

que inquirimos. Porque ya está dicho qué tal es el ejercicio del

alma conforme a la virtud.


Pues de los demás bienes, unos de necesidad

han de acompañarlo, y otros como instrumentos le han de dar favor y

ayuda. Todo esto es conforme a lo que está dicho al principio.

Porque el fin de la disciplina de la república dijimos ser el

mejor, y ésta pone mucha diligencia en que los ciudadanos sean

tales y tan buenos, que se ejerciten en todos hechos de virtud. Con

razón, pues, no llamamos dichoso ni al buey, ni al caballo, ni a

otro animal ninguno, pues ninguno dellos puede emplearse en

semejantes ejercicios.


Y por la misma razón ni un muchacho tampoco es

dichoso, porque por la edad no es aún apto para emplearse en obras

semejantes, y si algunos se dicen, es por la esperanza que se tiene

dellos, porque, como ya está dicho, requiérese perfecta virtud y

perfecta vida. Porque suceden mudanzas y diversas fortunas en la

vida, y acontece que el que muy a su placer esta, venga a la vejez

a caer en muy grandes infortunios, como de Príamo cuentan los

poetas. Y al que en semejantes desgracias cae y miserablemente

fenece, ninguno lo tiene por dichoso.









En el décimo capítulo, tomando ocasión de un

dicho que Solón Ateniense dijo a Creso, Rey de Lidia, que ninguno

se había de decir dichoso mientras viviese, por las mudanzas que

suceden tan varias en la vida, disputa cuándo se ha de llamar un

hombre dichoso. Demuestra que si la felicidad depende de las cosas

de fortuna, ni aun después de muerto no se puede decir uno dichoso,

por las varias fortunas que a las prendas que acá deja: hijos,

mujer, padres, hermanos, amigos, les pueden suceder, y que por esto

es mejor colocar la felicidad en el uso de la recta razón, donde

pueda poco o nada la fortuna.

















Capítulo 10


 




Por ventura, pues, es verdad, que ni aun a

otro hombre ninguno no lo hemos de llamar dichoso mientras viva,

sino que conviene, conforme al dicho de Solón, mirar el fin. Y si

así lo hemos de afirmar, será dichoso el hombre después que fuere

muerto. Lo cual es cosa muy fuera de razón, especialmente poniendo

nosotros la felicidad en el uso y ejercicio. Y si al muerto no

llamamos dichoso, tampoco quiso decir esto Solón, sino que entonces

habemos de tener a un hombre por dichoso seguramente, cuando de

males y desventuras estuviere libre.


Pero esto también tiene alguna duda, porque el

muerto también parece que tiene sus males y sus bienes como el

vivo, que no siente cómo son honras y afrentas, prosperidades y

adversidades de hijos o de nietos, y esto parece que causa alguna

duda. Porque bien puede acaecer que uno viva hasta la vejez

prósperamente y que acabe el curso de su vida conforme a razón y

con todo esto haya muchas mudanzas en sus descendientes, y que unos

dellos sean buenos y alcancen la vida cual ellos la merecen, y

otros al contrario. Cosa es, pues, cierta, que es posible que ellos

caminen en la vida muy fuera del camino de sus

padres.


Cosa, pues, cierto sería muy fuera de razón,

que el muerto mudase juntamente de fortuna, y que unas veces fuese

dichoso y otras desdichado; pero también es cosa fuera de razón

decir que ninguna cosa de las de los hijos por algún tiempo no

toque a los padres. Pero volvamos a la primera duda nuestra, porque

por ventura della se entenderá lo que agora

disputábamos.


Pues si conviene considerar el fin y entonces

tener a uno por dichoso, no como a hombre que lo sea entonces, sino

como a quien lo ha sido primero, ¿cómo no, será esto disparate, que

cuando uno es dichoso no se diga con verdad que lo es siéndolo, por

no querer llamar dichosos a los que viven, por las mudanzas de las

cosas y por entender que la felicidad es una cosa firme y que no se

puede fácilmente trastrocar, y que las cosas de fortuna se mudan a

la redonda en los mismos muchas veces?; porque cosa cierta es que,

si seguimos las cosas de fortuna, a un mismo unas veces le diremos

dichoso y otras desdichado, y esto muchas veces, haciendo al

dichoso de seguir las cosas de fortuna.


Porque no está en ellas el bien o el mal, sino

que tiene dellas necesidad la vida humana, como habemos dicho. Pero

lo que es proprio de la felicidad son los actos y ejercicios

virtuosos, y de lo contrario los contrarios. Conforma con nuestra

razón lo que agora disputábamos. Porque en ninguna cosa humana

tanta seguridad y firmeza hay como en los ejercicios de virtud, los

cuales aun parecen más durables que las ciencias, y de estos mismos

los más honrosos y más durables, porque en éstos viven y se emplean

más a la continua los dichosos; y esta es la causa por donde no

pueden olvidarse dellos.


Todo esto que habemos inquirido se hallará en

el dichoso, y él será tal en su vivir, porque siempre y muy

continuamente hará y contemplará las obras de virtud, y las cosas

de la fortuna pasarlas ha muy bien y con muy gran discreción, como

aquel que es de veras bueno y de cuadrado asiento, sin haber en él

que vituperar.


Siendo, pues, muchas las cosas de la fortuna,

y en la grandeza o pequeñez diversas, las pequeñas prosperidades, y

de la misma manera sus contrarias, cosa cierta es que no hacen

mucho al caso para la vida; pero las grandes y que suceden bien en

abundancia, harán más próspera la vida y más dichosa, porque éstas

puédenla esclarecer mucho y el uso de ellas es bueno y honesto; y

las que, por el contrario, suceden, afligen y estragan la

felicidad, porque acarrean tristezas y impiden muchos

ejercicios.


Aunque, con todo esto, en éstas resplandece la

bondad, cuando uno sufre fácilmente muchos y graves infortunios, no

porque no los sienta, sino por ser generoso y de grande ánimo. Pues

si los ejercicios son proprios de la vida, como habemos dicho,

ningún dichoso será en tiempo alguno desdichado, porque jamás hará

cosas malas ni dignas de ser aborrecidas.


Porque aquel que de veras fuere bueno y

prudente, entendemos que con mucha modestia y buen semblante

sufrirá todas las fortunas, y conforme a su posibilidad hará

siempre lo mejor; porque así como un prudente capitan usa lo mejor

que puede del ejército que tiene en perjuicio de sus enemigos, y un

zapatero del cuero que alcanza procura hacer bien un zapato, de la

misma manera los demás artífices procuran de

hacerlo.


De manera que el de veras dichoso nunca

volverá a ser desdichado; pero tampoco será dichoso si en las

desdichas de Príamo cayere, pero no será variable ni caerá de su

firmeza fácilmente, porque de su prosperidad no le derribarán

fácilmente y de ligero ni con cualesquiera desventuras, sino con

muy muchas y muy grandes. Y de la misma manera, por el contrario,

no se hará dichoso en poco tiempo, sino si por algún largo tiempo

viniere a alcanzar en sí mismo cosas grandes y

ilustres.


¿Por qué no podrá, pues, llamarse dichoso el

que conforme a perfeta virtud obra, y de los exteriores bienes es

bastantemente dotado, no por cualquier espacio de tiempo, sino por

todo el discurso de su vida? O ¿habrase de añadir que ha de vivir

de esta manera, y acabar su vida conforme a razón, pues lo porvenir

no lo sabemos, y la prosperidad ponemos que es el fin y total

perfición del todo y donde quiera? Y si esto es así, aquéllos

diremos que entre los que viven son dichosos, los cuales tienen y

ternán todo lo que habemos dicho. Digo dichosos, conforme a la

felicidad y dicha de los hombres. Y, cuanto a esto, basta lo

tratado.









En el XI capítulo, disputa si las

prosperidades de los amigos, hijos o nietos, o las adversidades,

hacen o deshacen la felicidad. Y concluye ser lo mismo en esto, que

en los bienes de fortuna, y que, por sí solos, ni la hacen ni

deshacen, sino que valen para más o menos

adornarla.

















Capítulo 11


 




Pero decir que las fortunas de los hijos o

nietos, y las de todos los amigos, no hacen nada al caso, cosa,

cierto, parece muy ajena de amistad y contra las comunes opiniones

de las gentes. Pero como son muchas cosas las que acaecen, y de

muchas maneras, y unas hacen más al caso y otras, menos, tratar en

particular de cada una, sería cosa prolija y que nunca ternía

fin.


Pero tratandolo así en común y por ejemplos,

por ventura se tratará bastantemente. Porque de la misma manera que

en las proprias desgracias, unas hay que tienen algún peso y fuerza

para la vida, y otras que parecen de poca importancia, de la misma

manera es en las cosas de todos los

amigos.


Pero hay mucha diferencia en cada una de las

desgracias, si acaecen a los vivos, o a los que ya son muertos,

harto mayor que hay de representarse en las tragedias las cosas

ajenas de razón y ley, y fuertes, al

hacerlas.


Pero de esta manera habemos de sacar por razón

la diferencia, o, por mejor decir, habemos de disputar de los

muertos, si participan de algún bien, o de mal alguno. Porque

parece que se colige de lo que está dicho, que, aunque les toque

cualquier bien, o su contrario, será cosa de poca importancia y

tomo, o en sí, o, a lo menos, cuanto a lo que toque a ellos, o si

no, a lo menos tal y tan grande, que no baste a hacer dichosos a

los que no lo eran, ni, a los que lo eran, quitarles su

felicidad.


Parece, pues, que las prosperidades de los

amigos importan a los muertos algo, y asimismo las desdichas; pero

hasta tanto y de tal suerte, que ni a los dichosos hagan

desdichados, ni a los desdichados les acarreen felicidad, ni cosa

otra alguna de esta manera.









En el capítulo XII disputa si la felicidad es

cosa de alabar, o despreciable, y prueba que no se ha de alabar,

sino preciar, porque lo que se alaba es por razón que importa para

algún bien, y así tiene manera de oficio menor; pero la felicidad,

como sea último fin, no importa para nada, antes las otras cosas

importan para ella. Cuestión es del vocablo, y no muy útil, y aun

ajena del común modo de hablar, porque bien puedo yo alabar una

cosa de todas las grandezas que en sí tiene, sin dirigirla a fin

alguno, y nuestra religión cristiana está llena de alabanzas de

Dios, que es nuestra verdadera felicidad, la cual nunca acabó de

conocer la gentil Filosofía.
























Capítulo 12


 




Declaradas ya estas cosas, disputemos de la

misma felicidad, si es una de las cosas que se han de alabar, o de

las que se han de tener en precio y estima. Porque manifiesta cosa

es que no es de las cosas que consisten en facultad; y parece que

todo lo que es de alabar, se alaba por razón de ser tal o tal, y

porque en alguna manera a otra cosa alguna se refiere. Porque al

varón justo y al valeroso, y generalmente al buen varón y a la

virtud misma, por razón de las obras y de los efectos la alabamos;

y al robusto y al ligero, y a cada uno de los demás, por ser de tal

calidad y valer algo para alguna cosa buena y

virtuosa.


Veáse esto claramente en las alabanzas de los

dioses, las cuales parecen dignas de risa atribuidas a nosotros. Lo

cual succede porque las alabanzas se dan, como habemos dicho,

conforme al respecto de lo que se alaba. Pues si la alabanza es

deste jaez, manifiesta cosa es que de las cosas mejores no hay

alabanza, sino alguna cosa mayor y mejor que la alabanza, como se

vee a la clara.


Porque a los dioses juzgamos los por

bienaventurados y dichosos, y asimismo entre los hombres, a los más

divinos juzgamos por bienaventurados; y esto mismo es en las cosas

buenas, porque ninguno alaba la felicidad como quien alaba lo

justo, sino que como a cosa mejor y, más divina la bendice. Y así

parece que Eudoxo favorece muy bien al regalo en cuanto a los

premios. Porque en decir que siendo una de las cosas buenas no se

ha de alabar, parecíale que daba a entender ser cosa de más ser que

las que se alaban, y que tal era Dios y el sumo bien, porque a

estas todas las demás cosas se refieren. Porque la alabanza es de

la virtud, pues della salen pláticos los hombres en el hacer cosas

ilustres, y las alabanzas por las obras se dan, y de la misma

manera en las cosas del cuerpo y del

espíritu.


Pero tratar particularmente de estas cosas,

por ventura les toca mis propriamente a los que se ejercitan en

escribir oraciones de alabanzas, que a nosotros; cónstanos de lo

que está dicho que la felicidad es una de las cosas dignas de ser

en precio tenidas y perfetas. Parece asimismo ser esto así por

razón de ser ella el principio, pues por causa de ésta todos

hacemos todo lo demás, y el principio y causa de todos los bienes

presuponemos que es cosa digna de preciar y muy

divina.









Mostrado ha Aristóteles cómo la verdadera

felicida, consiste en vivir conforme a perfeta razón, aunque para

mejor poder poner las cosas buenas en ejecución, es bien que

juntamente con ello haya prosperidad en las cosas exteriores que

llamamos de fortuna, muestra agora por qué parte toca a la

disciplina de la república tratar de las virtudes, y es porque no

es otra cosa virtud, sino hecho conforme a recta y perfecta razón;

de manera que vivir felice y prósperamente y vivir conforme a recta

y perfecta razón, y vivir conforme a virtud, todo es una

cosa.


Y como la virtud sea la perfección del alma, y

el alma, según Platón y según todos los graves filósofos, tenga dos

pares: una racional, en que consiste el entendimiento y uso de,

razón, y otra apetitiva, en que se ponen todos los afectos, hace

dos maneras de virtudes: unas del entendimiento, y otras tocantes

al reprimir los afectos, que se llaman virtudes morales, y así de

las unas como de las otras pretende tratar en los libros

siguientes, de manera que queda ya trazada obra para

ellos.

















Capítulo 13


 




Y pues la felicidad es un ejercicio del alma

conforme a perfecta virtud, habremos de tratar de la virtud, porque

por ventura de esta manera consideraremos mejor lo de la felicidad.

Y el que de veras trata la disciplina y materia de la república,

parece que se ha de ejercitar en esta consideración y disputa muy

de veras, porque pretende hacer buenos los ciudadanos y obedientes

a las leyes, en lo cual tenemos por ejemplo y muestra a los

legisladores de los Candiotas o Cretenses y a los de los

Lacedemonios, y si otros ha habido de la misma

suerte.


Y si esta consideración es aneja a disciplina

de república, manifiesta cosa es que esta disputa es conforme al

propósito que tomamos al principio. Y entiéndese, que habemos de

tratar de la virtud humana, pues inquirimos el sumo bien humano y

la felicidad humana.


Y llamamos virtud humana, no a la del cuerpo,

sino a la del alma, y la felicidad decimos que es ejercicio del

alma. Y si esto es de esta manera, claramente se vee que le cumple

al que tratare esta materia las cosas del alma tenerlas entendidas

de la misma manera que el que ha de curar los ojos y todo el

cuerpo, y tanto más de veras, cuanto de mayor estima y mejor es la

disciplina de la república que no la medicina. Y los más insignes

médicos de la noticia del cuerpo tratan

largamente.


De manera que, el que trata esta materia, está

obligado a considerar las cosas del alma, pero por razón de las

virtudes y no más de lo que sea menester para lo que se disputa.

Porque quererlo declarar por el cabo, más aparato por ventura

requiere que lo que está propuesto, y ya dellas se trata

bastantemente en nuestras Disputas vulgares, de quien se habrá de

servir.


Como agora que una parte della es incapaz de

razón y otra que usa de razón. Y si estas dos partes están así

divisas como las partes del cuerpo, y como todo lo que partes

tiene, o si son dos cosas sólo en cuanto a la consideración, no

estando, en realidad de verdad, partidas la una de la otra, como en

la redondez del círculo la concavidad y extremidad, para la

presente disputa no hace nada al caso. Pero en la parte que no es

capaz de razón, hay algo que parece a lo común y vital, digo

aquello que es causa del mantenerse y del crecer, porque esta

facultad del alma a todas las cosas que toman mantenimiento la dará

quien quiera, y aun a lo que se forma en el vientre de la madre, y

la misma les atribuirá a los ya perfectos, a quien conforme a razón

se les ha de conceder si se ha de conceder alguna otra. La virtud,

pues, de esta común virtud parece, y no propria de los

hombres.


Porque esta parte y facultad en el tiempo del

sueño parece que tiene más vigor, y el bueno y el malo no tienen

diferencia ninguna mientras duermen, por lo cual dicen que los

prósperos y los miserables en cuanto a la mitad de la vida en

ninguna cosa difieren. Lo cual parece conforme a razón, porque el

sueño es un reposo o sosiego del alma, así de la virtuosa como de

la viciosa, excepto, si acaso, por algún poco de tiempo les pasan

algunos movimientos, en lo cual mejores son los ensueños de los

mode estos que los de los otros cualesquiera. Pero en fin, en

cuanto a esta materia, baste lo dicho. Habemos, pues, de dejar a

una parte, la facultad del mantenimiento, pues no tiene parte de la

virtud humana.


Pero parece haber, otra alguna naturaleza del

alma, también incapaz, de razón, pero que en alguna manera tiene

alguna como sombra della. Porque alabamos la razón, así del hombre

templado en su vivir como la de el disoluto; y asimismo en el alma

aquella parte que capaz es de razón, porque induce muy bien y

inclina a lo mejor. Pero en éstos parece haber otra cosa hecha

fuera de razón, lo cual se pone contra la razón y pelea contra

ella.


Porque en realidad de verdad, así como cuando

las partes de nuestro cuerpo están fuera de su lugar, si las

queremos mover hacia la parte derecha, ellas, al contrario, se

mueven a la izquierda, de la misma manera acontece en lo del alma,

porque los deseos de los disolutos siempre se encaminan al

contrario. Sino que en los cuerpos vemos lo que va fuera de su

movimiento, y en el alma no lo vemos.


Pero no menos habemos de creer que hay en el

alma alguna cosa fuera de razón que contradice y resiste a la

razón. La cual, como sea diferente, no hace al caso disputarlo.

Pero aun esta parte parece que alcanza, como habernos dicho, alguna

manera de razón; porque en el varón templado en su vivir obedece a

la razón, y aun por ventura en el templado y juntamente valeroso ya

obedece más, porque todas las cosas conforman con la razón. Consta,

pues, que lo que en nosotros no es capaz de razón, tiene dos

partes. Porque la vital parte en ninguna manera alcanza uso ni

parte de razón.


Pero la parte en que consisten los deseos y

apetitos, en alguna manera alcanza parte de razón, en cuanto se

subjeta a ella y la obedece. Porque de esta manera decimos que nos

regimos por la razón del padre y de los amigos, y no de la manera

que los matemáticos toman la razón. Y que sea verdad que la parte

que es sin razón se subjete a la razón, claramente nos lo muestran

las exhortaciones y todas las reprehensiones y consuelos. Y pues si

conviene decir que ésta alcanza parte de razón, lo que consiste en

razón terná dos partes: la una que en sí misma tiene la razón, y

propriamente se dice tener uso de razón, y la otra que es como el

que escucha los consejos de su padre.


Conforme a esta división y diferencia se

divide asimismo la virtud, porque unas dellas decimos que consisten

en el entendimiento, y otras en las costumbres. Porque la sabiduría

y el conocimiento y la prudencia llámanse virtudes del

entendimiento, pero la liberalidad y la templanza virtudes de

costumbres. Porque hablando de las costumbres de uno, no decimos

que es sabio ni que es discreto, sino que es benigno y templado en

su vivir. Y también alabamos al sabio conforme al hábito que tiene,

y todos los hábitos dignos de alabanza llamámoslos

virtudes.








OEBPS/images/14.EticaaNicomaco.jpg
A
;

7

TICA A NICOMACO %

4

y Ll 4 d ) k%‘wﬁﬁwwmmﬁa%ﬁ&mﬁw LR wafﬁ%W! R ¢ J
3 A\ ‘ﬁﬂ kﬁf;&fﬁ&%ﬁ%\yﬁwﬁuuy HV.Q 7 _MWWWW&WW

T, Y

&3
»

e 22
) g -~

\ Afﬁéﬂ ﬂ o

TR

N

-

<33

&

ARISTOTELES

.
X

Y

o

D
T o 0 58 0 AT #1055 5 7 4 oo T Y R 0 T T o, Y, W, B R e e, Y
i T i ﬁﬁ.ﬂﬂﬁm«%ﬂ%ﬁ%ﬁm@w&wﬁﬁhwﬁwﬁmw%WV &M\\Wﬂmﬂﬂw

i
»
|w

1 2

aq
ﬁf%
A





