

  

    

      

    

  




Los hermanos Karamazov




Fiodor Dostoiyevski


FEDOR DOSTOIEWSKI


LOS HERMANOS KARAMAZOV


A Ana Grigorievna Dostoiewski


«En verdad, en verdad os digo que si el grano de trigo caído en la tierra no muere, queda solo; pero si muere, produce fruto.»


San Juan 12, 24—25


INDICE


Prefacio. 


PRIMERA PARTE


LIBRO PRIMERO




HISTORIA DE UNA FAMILIA


Fiodor Pavlovitch Karamazov




Karamazov se desembaraza de su primer hijo


Nuevo matrimonio y nuevos hijos




LIBRO II


UNA REUNIÓN FUERA DE LUGAR


La llegada al monasterio


Un viejo payaso


Las mujeres creyentes


Una dama de poca fe


¡Así sea! 


¿Por qué existirá semejante hombre? 


Un seminarista ambicioso


Un escándalo


LIBRO III




LOS SENSUALES


En la antecámara


Isabel Smerdiachtchaia


Confesión de un corazón ardiente. En verso


Confesión de un corazón ardiente. Anécdotas ... 


Confesión de un corazón ardiente. La cabeza baja Smerdiakov


Una controversia


Tomando el coñac . 


Los sensuales


Las dos juntas


Otra honra perdida


SEGUNDA PARTE


LIBRO IV




ESCENAS


El padre Theraponte




Aliocha visita a su padre


Encuentro con un grupo de escolares


En casa de Khokhlakov


Escena en el salón


Escena en la isba


Al aire libre


LIBRO V




PRO Y CONTRA


Los esponsales




Smerdiakov y su guitarra


Los hermanós se conocen


Rebeldía


«El gran inquisidor»


Todavía reina la oscuridad


Da gusto conversar con un hombre inteligente


LIBRO VI




UN RELIGIOSO RUSO


El starets Zósimo y sus huéspedes


Biografía del starets Zósimo, que descansa


en el Señor, escrita, según sus propias palabras, por Alexei Fiodorovitch Karamazov


Resumen de las conversaciones y la doctrina del


 starets Zósimo


TERCERA PARTE


LIBRO VII




ALIOCHA


El olor nauseabundo




El momento decisivo


La cebolla


Las bodasde Caná


LIBRO VIII




MITIA


Kuzma Samsonov




Liagavi 366


Las minas de oro


Tinieblas


Una resolución repentina


¡Aquí estoy yo! 


El de antaño


Delirio




LIBRO IX


LA INSTRUCCIÓN PREPARATORIA


Los comienzos del funcionario Perkhotine


La alarma


Lastribulaciones de un alma. Primers tribulación Segunda tribulación


Tercera tribulación


El procurador confunde a Mitia


El gran secreto de Mitia


Declaran los testigos. El «Pequeñuelo»


Se llevan a Mitia


CUARTA PARTE


LIBRO X




LOS MUCHACHOS


Kolia Krasotkine




Losrapaces


El colegial


Escarabajo


Junto al lecho de Iliucha


Desarrollo precoz


Iliucha




LIBRO XI


IVÁN FIODOROVITCH


En casa de Gruchegnka


El pie hinchado


Un diablillo


El himno y el secreto


Esto no es todo


Primera entrevista con Smerdiakov


Segunda entrevista con Smerdiakov


Tercera y última entrevista con Smerdiakov


El diablo. Visiones de Iván Fiodorovitch


«Él me lo ha dicho»


LIBRO XII




UN ERROR JUDICIAL


El día fatal


Declaraciones adversas


El peritaje médico y una libra de avellanas


La suerte sonríe a Mitia


Desastre repentino


El informe de la acusación


Resumen histórico


Disertación sobre Smerdiakov


La  troika desenfrenada


La defensa. Un arma de dos filos


Ni dinero ni robo


No hubo asesinato


Un sofísta


El jurado se mantiene firme


EPÍLOGO


Planes de evasión


Mentiras sinceras


El entierro de Iliucha. Alocución junto a la peña


PREFACIO


 Al abordar la biografía de mi héroe, Alexei Fiodorovitch, experimento cierta perplejidad: aunque le llamo «mi héroe», sé que no es un gran hombre. 


 Por lo tanto, se me dirigirán sin duda preguntas como éstas: «¿Qué hay de notable en Alexei Fiodorovitch para que lo haya elegido usted como héroe? 


 ¿Qué ha hecho? ¿Quién lo conoce y por qué? ¿Hay alguna razón para que yo, lector, emplee mi tiempo en estudiar su vida?»


 La última pregunta es la más embarazosa, pues la única respuesta que puedo dar es ésta: «Tal vez. 


 Eso lo verá usted leyendo la novela. » ¿Pero y si, después de leerla, el lector no ve en mi héroe nada de particular? Digo esto porque preveo que puede ocurrir así. A mis ojos, el personaje es notable, pero no tengo ninguna confianza en convencer de ello al lector. Es un hombre que procede con seguridad, pero de un modo vago y oscuro. Sin embargo, resultaría sorprendente, en nuestra época, pedir a las personas claridad. De lo que no hay duda es de que es un ser extraño, incluso original. Pero estas características, lejos de conferir el derecho de atraer la atención, representan un perjuicio, especialmente cuando todo el mundo se esfuerza en coordinar las


 individualidades y extraer un sentido general del absurdo colectivo. El hombre original es, en la mayoría de los casos, un individuo que se aísla de los demás. ¿No es cierto? 


 Si alguien me contradice en este último punto diciendo: «Eso no es verdad», o «Eso no es siempre verdad», ello me animará a creer en el valor de mi héroe. Pues yo juzgo que el hombre original no solamente no es siempre el individuo que se coloca aparte, sino que puede poseer la quintaesencia del patrimonio común aunque sus contemporáneos lo repudien durante cierto tiempo. 


 De buena gana habría prescindido de estas explicaciones confusas y desprovistas de interés y habría empezado sencillamente por el primer capí-


 tulo, sin preámbulo alguno, diciéndome: «Si mi obra gusta, se leerá. » Pero lo malo es que presento una biografía en dos novelas. La principal es la segunda, donde la actividad de mi héroe se desarrolla en la época presente. La primera transcurre hace trece años. En realidad, sólo se recogen en ella unos momentos de la primera juventud del héroe; pero es indispensable, pues, de no existir esta primera novela, muchos detalles de la segunda serían incomprensibles. Pero todo esto no hace sino aumentar mi confusión. Si yo, como biógrafo, considero que


 una novela habría bastado para presentar a un héroe tan modesto, tan poco definido, ¿cómo justificar que lo presente en dos? 


Como no confío en poder resolver estos proble-


mas, los dejo en suspenso. Ya sé que el lector, con su perspicacia, advertirá que ésta era mi finalidad desde el principio y me reprochará haber perdido el tiempo diciendo cosas inútiles. A eso responderé que lo he hecho por cortesía, aunque también he


procedido con astucia, ya que he prevenido al lector. Por lo demás, me complace que mi novela se


haya dividido por sí misma en dos relatos, «sin perder su unidad». Una vez que conozca el primero, el lector decidirá si vale la pena empezar el segundo. 


Evidentemente, cada cual es dueño de sus actos, y el lector puede cerrar el libro sin pasar de las primeras páginas del primer relato y no volverlo a abrir. 


Pero hay lectores de espíritu delicado que quieren llegar hasta el fin para no caer en la parcialidad. 


Entre ellos figuran todos los críticos rusos. Uno se anima al verse frente a ellos. A pesar de su táctica metódica, les he proporcionado un argumento de


los más decisivos para dejar la lectura en el primer episodio de la novela. 


 Con esto doy mi prefacio por terminado. Convengo en que podría haber prescindido de él. Pero ya que está escrito, conservémoslo. 


 Y ahora, empecemos. 




EL AUTOR


PRIMERA PARTE


LIBRO PRIMERO




HISTORIA DE UNA FAMILIA


CAPITULO PRIMERO




FIODOR PAVLOVITCH KARAMAZOV


Alexei Fiodorovitch Karámazov era el tercer hijo de un terrateniente de nuestro distrito llamado Fiodor (Teodoro.) Pavlovitch, cuya trágica muerte, ocu-rrida trece años atrás, había producido sensación entonces y todavía se recordaba. Ya hablaré de


este suceso más adelante. Ahora me limitaré a decir unas palabras sobre el «hacendado», como todo el mundo le llamaba, a pesar de que casi nunca había habitado en su hacienda. Fiodor Pavlovitch era uno de esos hombres corrompidos que, al mismo tiempo, son unos ineptos —tipo extraño, pero bastante frecuente— y que lo único que saben es defender


sus intereses. Este pequeño propietario empezó


con casi nada y pronto adquirió fama de gorrista. 


Pero a su muerte poseía unos cien mil rublos de


plata. Esto no le había impedido ser durante su vida uno de los hombres más extravagantes de nuestro


distrito. Digo extravagante y no imbécil, porque esta


clase de individuos suelen ser inteligentes y astutos. 


La suya es una ineptitud específica, nacional. 


Se casó dos veces y tuvo tres hijos; el mayor, 


Dmitri, del primer matrimonio, y los otros dos, Iván y Alexei, del segundo. Su primera esposa pertenecía a una familia noble, los Miusov, acaudalados propietarios del mismo distrito. ¿Cómo aquella joven dotada, y además bonita, despierta, de espíritu refinado


—ese tipo que tanto abunda entre nuestras con-


temporáneas—, había podido casarse con semejan-


te «calavera», como llamaban a mi desgraciado


personaje? No creo necesario extenderme en largas explicaciones sobre este punto. Conocí a una joven de la penúltima generación romántica que, despues de sentir durante varios años un amor misterioso por un caballero con el que podía casarse sin impedimento alguno, se creó ella misma una serie de


obstáculos insuperables para esta unión. Una noche tempestuosa se arrojó desde lo alto de un acantilado a un río rápido y profundo. Así pereció, víctima de su imaginación, tan sólo por parecerse a la Ofe-lia de Shakespeare. Si aquel acantilado por el que sentía un cariño especial hubiera sido menos pintoresco, o una simple, baja y prosaica orilla, sin duda aquella desgraciada no se habría suicidado. El


hecho es verídico, y seguramente en las dos o tres


últimas generaciones rusas se han producido muchos casos semejantes. La resolución de Adelaida Miusov fue también, sin duda, consecuencia de


influencias ajenas, la exasperación de un alma cautiva. Tal vez su deseo fue emanciparse, protestar contra los convencionalismos sociales y el despotismo de su familia. Su generosa imaginación le


presentó momentáneamente a Fiodor Pavlovitch, a


pesar de su reputación de gorrista, como uno de los elementos más audaces y maliciosos de aquella


época que evolucionaba en sentido favorable, 


cuando no era otra cosa que un bufón de mala fe. 


Lo más incitante de la aventura fue un rapto que encantó a Adelaida Ivanovna. Fiodor Pavlovitch, 


debido a su situación, estaba especialmente dis-


puesto a realizar tales golpes de mano: quería


abrirse camino a toda costa y le pareció una, excelente oportunidad introducirse en una buena familia y embolsarse una bonita dote. En cuanto al amor, no existía por ninguna de las dos partes, a pesar de la belleza de la joven. Este episodio fue seguramente un caso único en la vida de Fiodor Pavlovitch, que tenía verdadera debilidad por el bello sexo y estaba siempre dispuesto a quedar prendido de


unas faldas con tal que le gustasen. Pero la raptada


no ejercía sobre él ninguna atracción de tipo sensual. 


Adelaida Ivanovna advirtió muy pronto que su


marido sólo le inspiraba desprecio. En estas circunstancias, las desavenencias conyugales no se


hicieron esperar. A pesar de que la familia de la fugitiva aceptó el hecho consumado y envió su dote a Adelaida Ivanovna, el hogar empezó a ser escenario de continuas riñas y de una vida desordenada. 


Se dice que la joven se mostró mucho más noble y digna que Fiodor Pavlovitch, el cual, como se supo más tarde, ocultó a su mujer el capital que poseía: veinticinco mil rublos, de los que ella no oyó nunca hablar. Además, estuvo mucho tiempo haciendo las necesarias gestiones para que su mujer le transmitiera en buena y debida forma un caserío y una


hermosa casa que formaban parte de su dote. Lo


consiguió porque sus peticiones insistentes y desvergonzadas enojaban de tal modo a su mujer, que ésta acabó cediendo por cansancio. Por fortuna, la familia intervino y puso freno a la rapacidad de Fiodor Pavlovitch. 


Se sabe que los esposos llegaban frecuente-


mente a las manos, pero se dice que no era Fiodor Pavlovitch el que daba los golpes, sino Adelaida


Ivanovna, mujer morena, arrebatada, valerosa, irascible y dotada de un asombroso vigor. 


Ésta acabó por huir con un estudiante que se ca-


ía de miseria, dejando en brazos de su marido un niño de tres años: Mitia . El esposo se apresuró a convertir su casa en un harén y a organizar toda clase de francachelas. Además, recorrió la provincia, lamentándose ante el primero que encontraba de la huida de Adelaida Ivanovna, a lo que añadía una serie de detalles sorprendentes sobre su vida conyugal. Se diría que gozaba representando ante todo el mundo el ridículo papel de marido engañado y pintando su infortunio con vivos colores. «Tan contento está usted a pesar de su desgracia, Fiodor Pavlovitch, que parece un hombre que acaba de


ascender en su carrera», le decían los bromistas. 


No pocos afirmaban que se sentía feliz al mostrarse en su nuevo papel de bufón y que para hacer reír más fingía no darse cuenta de su cómica situación. 


¡Quién sabe si procedía así por ingenuidad! 


Al fin logró dar con la pista de la fugitiva. La infeliz se hallaba en Petersburgo, donde había terminado de emanciparse. Fiodor Pavlovitch empezó a


prepararse para partir. ¿Con qué propósito? Ni él mismo lo sabía. Tal vez estaba verdaderamente


decidido a trasladarse a Petersburgo, pero, una vez


adoptada esta resolución, consideró que tenía derecho, a fin de tomar ánimos, a emborracharse en


toda regla. Entre tanto, la familia de su mujer se enteró de que la desgraciada había muerto en un


tugurio, según unos, a consecuencia de unas fie-


bres tifoideas; según otros, de hambre. Fiodor Pavlovitch estaba ebrio cuando le dieron la noticia de la muerte de su esposa, y cuentan que echó a correr por las calles, levantando los brazos al cielo y gritando alborozado: «Ahora, Señor, ya no retienes a tu siervo». Otros aseguran que lloraba como un


niño, hasta el punto de que daba pena verle, a pesar de la aversión que inspiraba. Es muy posible que ambas versiones se ajustasen a la verdad, es decir, que se alegrase de su liberación y que llorara a su liberadora. Las personas, incluso las peores, suelen ser más cándidas, más simples, de lo que


suponemos..., sin excluirnos a nosotros. 


CAPITULO II


KARAMAZOV SE DESEMBARAZA DE SU




PRIMER HIJO


Cualquiera puede figurarse lo que sería aquel


hombre como padre y educador. Abandonó por


completo al hijo que había tenido con Adelaida Ivanovna, pero no por animosidad ni por rencor contra su esposa, sino simplemente porque se olvidó de él. 


Mientras abrumaba a la gente con sus lágrimas y


sus lamentos y hacia de su casa un lugar de depravación, Grigori , un fiel sirviente, recogía a Mitia. Si el niño no hubiera hallado esta protección, seguramente no habría tenido a nadie que le mudara la


ropa. También su familia materna le había olvidado. 


Su abuelo había muerto; su abuela, establecida en Moscú, estaba enferma; sus tías se habían casado. 


Por todo lo cual, Mitia tuvo que pasar casi un año en el pabellón donde habitaba Grigori. Y si su padre se acordaba de él (verdaderamente era imposible que ignorase su existencia), habría terminado por enviarlo al pabellón para poder entregarse libremente a su disipada vida. 


Así las cosas, llegó de París un primo de la di-


funta Adelaida Ivanovna, Piotr  Alejandrovitch Miu-


sov, que después pasaría muchos años en el extranjero. A la sazón, era todavía muy joven y se distinguía de su familia por su cultura y su exquisita educación. Entonces era un occidentalista convencido, y en la última etapa de su vida sería un liberal del tipo de los que hubo en los años 40 y 50. En el curso de su carrera se relacionó con multitud de ultraliberales, tanto en Rusia como en el extranjero, y conoció personalmente a Proudhon y a Bakunin. 


Le gustaba recordar los tres días de febrero de


1848 en París y dejaba entrever que había estado a punto de luchar en las barricadas. Éste era uno de los mejores recuerdos de su juventud. Poseía una bonita fortuna: alrededor de mil almas, para contar a la antigua. Su soberbia propiedad estaba a las puertas de nuestro pueblo y limitaba con las tierras de nuestro famoso monasterio. Apenas entró en posesión de su herencia, Piotr Alejandrovitch entabló un proceso interminable con los monjes


para dilucidar ciertos derechos, no sé a punto fijo si de pesca o de tala de bosques. El caso es que, como ciudadano esclarecido, consideró un deber


pléitear con el clero. 


Cuando se enteró de la desgracia de Adelaida


Ivanovna, de la que guardaba buen recuerdo, y de la existencia de Mitia, se interesó por el niño, a pe-


sar del desprecio y de la indignación juvenil que Fiodor Pavlovitch, al que entonces veía por primera vez, le inspiraba. Le comunicó francamente su intención de encargarse de Mitia. Mucho tiempo des-pués contaba, como un rasgo característico de Fiodor Pavlovitch, que cuando le habló de Mitia, estuvo un momento sin saber de qué niño se trataba, a


incluso se asombró de tener un hijo en el pabellón de su hacienda. Por exagerado que fuera este relato, contenía sin duda una parte de verdad. A Fiodor PavIovitch le había gustado siempre adoptar actitudes, representar papeles, a veces sin necesidad a incluso en detrimento suyo, como en el caso presente. Esto mismo les sucede a muchas personas, 


entre las que hay algunas que no son tontas ni mucho menos. 


Piotr Alejandrovitch obró con presteza a incluso fue nombrado tutor del niño (conjuntamente con


Fiodor Pavlovitch), ya que su madre había dejado tierras y una casa al morir. Mitia se trasladó a casa de su tío, que no tenía familia. Cuando éste hubo de regresar a París, después de haber arreglado sus asuntos y asegurado el cobro de sus rentas, confió el niño a una de sus tías, residente en Moscú. Después, ya aclimatado en Francia, se olvidó del niño, sobre todo cuando estalló la revolución de febrero, 


acontecimiento que se grabó en su memoria para toda su vida. Fallecida la tía de Moscú, Mitia fue recogido por una de las hijas casadas de la difunta. 


Al parecer, se trasladó a un cuarto hogar, pero no quiero extenderme por el momento sobre este punto, y menos teniendo que hablar más adelante largamente del primer vástago de Fiodor Pavlovitch. 


Me limito a dar unos cuantos datos, los indispensables para poder empezar mi novela. 


De los tres hijos de Fiodor Pavlovitch, sólo Dmitri creció con la idea de que poseía cierta fortuna y sería independiente cuando llegase a la mayoría de edad. Su infancia y su juventud fueron muy agitadas. Dejó el colegio antes de terminar sus estudios, ingresó en la academia militar, se trasladó al Cáucaso, sirvió en el ejército, se le degradó por haberse batido en duelo, volvió al servicio y gastó alegremente el dinero. Su padre no le dio nada hasta que fue mayor de edad, cuando Mitia había contraído ya importantes deudas. Hasta entonces, hasta que fue mayor de edad, no volvió a ver a su padre. Fue a su tierra natal especialmente para informarse de la cuantía de su fortuna. Su padre le desagradó desde el principio. Estuvo poco tiempo en su casa: se


marchó enseguida con algún dinero y después de


haber concertado un acuerdo para percibir las rentas de su propiedad. 


Detalle curioso: no consiguió que su padre le in-formara acerca del valor de su hacienda ni de lo que ésta rentaba. Fiodor PavIovitch vio en seguida —es importante hacer constar este detalle que Mitia tenía un concepto falso, exagerado, de su fortuna. El


padre se alegró de ello, considerando que era un beneficio para él. Dedujo que Mitia era un joven aturdido, impulsivo, apasionado, y que si se le daba alguna pequeña suma para que aplacara su afán de disipación, estaría libre de él durante algún tiempo. 


Fiodor Pavlovitch supo sacar provecho de la si-


tuación. Se limitó a desprenderse de vez en cuando de pequeñas cantidades, y un día, cuatro años después, Mitia perdió la paciencia y reapareció en la localidad para arreglar las cuentas definitivamente. 


Entonces se enteró, con gran asombro, de que no le quedaba nada, que había recibido en especie de


Fiodor Pavlovitch el valor total de sus bienes y que incluso podía estar en deuda con él, cosa que no sabía a ciencia cierta, pues las cuentas estaban embrolladisimas. Según tal o cual convenio concertado en esta o aquella fecha, Mitia no tenía derecho a reclamar nada, etcétera. Mitia se indignó, perdió


los estribos y estuvo a punto de perder la razón, al sospechar que todo aquello era una superchería. 


Éste fue el móvil de la tragedia que constituye el fondo de mi primera novela, o, mejor dicho, su marco. 


Pero antes de referir estos hechos, hay que


hablar de los otros dos hijos de Fiodor Pavlovitch y explicar su origen. 


CAPITULO III


NUEVO MATRIMONIO Y NUEVOS HIJOS


Después de haberse desembarazado de Mitia, 


Fiodor PavIovitch contrajo un nuevo matrimonio que duró ocho años. 


Su segunda esposa, joven como la primera, era


de otra provincia, a la que se había trasladado en compañía de un judío para tratar de negocios. Aunque era un borracho y un perdido, no cesaba de


velar por su capital y realizaba excelentes aunque nada limpias operaciones. 


Sofia Ivanovna era hija de un humilde diácono y


quedó huérfana en su infancia. Se había educado


en la opulenta mansión de su protectora, la viuda del general Vorokhov, dama de gran prestigio en la sociedad, que, además de proporcionarle una educación, había labrado su desgracia. Ignoro los detalles de este infortunio, pero he oído decir que la muchacha, dulce, cándida, paciente, había intentado ahorcarse colgándose de un clavo, en la des-


pensa, tanto la torturaban los continuos reproches y los caprichos de su vieja protectora, que no era mala en el fondo, pero que, al estar todo el día ocio-sa, se ponía insoportable. 


Fiodor Pavlovitch pidió su mano, pero fue rechazado cuando se obtuvieron informes de él. Entonces propuso a la huérfana raptarla, como había hecho con su primer matrimonio. Con toda seguridad, ella se habría negado a ser su esposa si hubiese estado mejor informada acerca de él. Pero esto sucedía en otra provincia. Además, ¿qué podía discernir una muchacha de dieciséis años, como no fuera que era preferible arrojarse al agua que seguir en casa de su protectora? Es decir, que la infortunada sustituyó a su bienhechora por un bienhechor. Esta vez Fiodor Pavlovitch no recibió ni un céntimo, pues la generala se enfureció de tal modo, que lo único que le dio fue su maldición. 


Pero Fiodor Pavlovitch no contaba con el dinero


de su nueva esposa. La extraordinaria belleza de la joven, y sobre todo su candor, le habían cautivado, a él, un hombre todo voluptuosidad, que hasta entonces sólo había sido sensible a los atractivos más groseros. «Sus ojos inocentes me taladran el alma», decía con una sonrisa maligna. Pero aquel ser corrompido sólo podía sentir una atracción de tipo sensual. Fiodor Pavlovitch no tuvo ningún miramiento con su esposa. Considerando que estaba en


deuda con él, ya que la había salvado de una vida insoportable, y aprovechándose de su bondad y su


resignación inauditas, pisoteó la decencia conyugal más elemental. Su casa fue escenario de orgías en las que tomaban parte mujeres de mal vivir. Un


detalle digno de mención es que Grigori, hombre


taciturno, estúpido y obstinado, que había odiado a su primera dueña, se puso de parte de la segunda, discutiendo por ella con su amo de un modo inadmisible en un doméstico. Un día llegó a despedir a las doncellas que rondaban a Fiodor Pavlovitch. 


Andando el tiempo, la desdichada esposa, que hab-


ía vivido desde su infancia en una perpetuo terror, contrajo una enfermedad nerviosa corriente entre las lugareñas y que vale a sus víctimas el calificativo de «endemoniadas». A veces la enferma, presa


de terribles crisis histéricas, perdía la razón. Sin embargo, dio a su marido dos hijos: Iván , que nació un año después de la boda, y Alexei, que vino al mundo tres años más tarde. Cuando Sofía Ivanovna murió, Alexei tenía cuatro años, y, por extraño que parezca, se acordó toda su vida de su madre, aunque como a través de un sueño. Al fallecer Sofía Ivanovna, los dos niños corrieron la misma suerte que el primero: el padre se olvidó de ellos, los abandonó por completo, y Grigori se los llevó a su pabellón. 


Allí los encontró la vieja generala, la misma que había educado a la madre. Durante los ocho años


en que Sofia Ivanovna fue la esposa de Fiodor Pavlovitch, el rencor de la vieja dama hacia ella no hab-


ía cedido. Sabiendo la vida que llevaba la infeliz, enterada de que estaba enferma y de los escándalos que tenía que soportar, la generala manifestó dos o tres veces a los parásitos que la rodeaban:


«Bien hecho. Dios la ha castigado por su ingratitud.»


Exactamente tres meses después de la muerte


de Sofia Ivanovna, la anciana señora apareció en nuestro pueblo y se presentó en casa de Fiodor


Pavlovitch. Su visita sólo duró media hora, pero aprovechó el tiempo. Era el atardecer. Fiodor Pavlovitch, al que no había visto desde hacía ocho


años, se presentó ante ella en completo estado de embriaguez. Se cuenta que, apenas lo vio llegar, le dio dos sonoras bofetadas y a continuación tres


tirones de flequillo. Hecho esto y sin pronunciar palabra, se fue al pabellón donde habitaban los


niños. Estaban mal vestidos y sucios, viendo lo cual, la irascible dama dio otra bofetada a Grigori y le dijo que se llevaba a los niños. Tal como estaban, los envolvió en una manta, los puso en el coche y se marchó. Grigori encajó el bofetón como un sirviente


perfecto y se abstuvo de emitir la menor protesta. 


Acompañó a la anciana a su coche y le dijo, in-


clinándose ante ella profundamente:


—Dios la recompensará por su buena acción. 


—Eres tonto de remate —respondió ella a modo


de adiós. 


Después de analizar el asunto, Fiodor Pavlovitch se declaró satisfecho y en seguida dio su consentimiento en regla para que los niños fueran educados en casa de la generala. Hecho esto, se fue a la


ciudad, a jactarse de los bofetones recibidos. 


Poco tiempo después murió la generala. Dejó mil


rublos a cada niño «para su instrucción». Este dinero se debía emplear íntegramente en provecho de


ellos y la testadora lo consideraba suficiente. Si otras personas querian hacer algo más, eran muy


libres, etcétera. 


Aunque no leí el testamento, yo sabía que había


en él un pasaje extraño, hijo de la inclinación a lo original. El principal heredero de la generala era, por fortuna, un hombre honrado, el mariscal de la nobleza de nuestra provincia Eutimio Petrovitch Polienov. Éste cambió algunas cartas con Fiodor Pavlovitch, el cual, sin rechazar sus proposiciones categóricamente, iba alargando el asunto. Viendo que no conseguiría nada del padre de los niños, Eutimio


Petrovitch se interesó personalmente por ellos y tomó un cariño especial al menor, que vivió largo tiempo en su casa. 


Llamo la atención del lector sobre este punto: los niños fueron educados por Eutimio Petrovitch, hombre de bondad nada común, el cual conservó intacto el capital de los niños, que había ascendido a dos mil rublos a su mayoría de edad, al acumularse los intereses. Eutimio Petrovitch los educó a costa su-ya, lo que le representó un gasto de bastante más de mil rublos por niño. 


No haré un relato detallado de la infancia y la juventud de los huérfanos: nie limitaré a exponer los detalles más importantes. El mayor, Iván, fue en su adolescencia un ser taciturno, reconcentrado, pero en modo alguno timido. Había comprendido que su


hermano y él se educaban en casa ajena y por mi-


sericordia, y que tenían por padre un hombre que era un baldón para ellos. Este muchacho mostró


desde su más tierna infancia (por lo menos, según se cuenta) gran capacidad para el estudio. A la


edad de trece años dejó a la familia de Eutimio Petrovitch para estudiar en un colegio de Moscú como pensionista en casa de un famoso pedagogo, amigo de la infancia de su protector. Más tarde Iván decía que Eutimio Petrovitch había procedido impulsado


por su ardiente amor al bien y porque opinaba que un adolescente excepcionalmente dotado debía ser educado por un pedagogo genial. Pero ni con su


educación ni con su protector pudo contar cuando ingresó en la universidad. Eutimio Petrovitch no había sabido gestionar el asunto del testamento, y el legado de la generala no había llegado aún a sus manos, a causa de las formalidades y dilaciones


que pesan sobre estos trámites en nuestro país. En una palabra, que nuestro estudiante pasó verdaderos apuros en sus dos primeros años de universidad y se vio obligado a ganarse el sustento a la vez que estudiaba. Hay que hacer constar que no intentó en modo alguno ponerse en relación con su padre. Tal vez procedió así por orgullo, por desprecio al autor de sus días, o acaso su clarividencia le dijo que no podía esperar nada de semejante hombre. Fuera


como fuere, el chico no perdió los ánimos y en-


contró el modo de ganarse la vida: primero lecciones a veinte copecs, después artículos de diez líne-as sobre escenas de la calle que publicaba en varios periódicos con el seudónimo de «Un Testigo


Ocular» . Dicen que estos artículos tuvieron éxito porque eran siempre curiosos y agudos. Así, el joven reportero demostró su superioridad, tanto en el sentido práctico como en el intelectual, sobre los


incontables estudiantes de ambos sexos, siempre necesitados, que en Petersburgo y en Moscú asedian incesantemente las redacciones de los periódicos en demanda de copias y traducciones del


francés. 


Una vez introducido en el mundo periodístico, 


Iván Fiodorovitch ya no perdió el contacto con él. 


Durante sus últimos años de universidad publicó


informes sobre obras especiales y así se dio a conocer en los medios literarios. Pero sólo cuando hubo terminado sus estudios consiguió despertar la atención en un amplio círculo de lectores. Al salir de la universidad, y cuando se disponía a dirigirse al extranjero con sus dos mil rublos, publicó en un gran periódico un artículo singular que atrajo la atención incluso de los profanos. El tema era para él desconocido, ya que había seguido los cursos de la facultad de ciencias, y el artículo hablaba de tribunales eclesiásticos, cuestión que entonces se debatía en todas partes. El autor examinaba algunas opiniones ajenas y exponía sus puntos de vista


personales. Lo sorprendente del artículo era el tono y el modo de exponer las conclusiones. El resultado fue que, a la vez que no pocos «clericales» conside-raron al autor como correligionario suyo, los «laicos», a incluso los ateos, aplaudieron sus ideas. Si


menciono este hecho es porque el eco del artículo llegó a nuestro famoso monasterio, donde interesaba la cuestión de los tribunales eclesiásticos y en el cual produjo gran perplejidad. El hecho de que el autor hubiera nacido en nuestro pueblo y fuera hijo de «ese Fiodor Pavióvitch» acrecentó el interés


general. Y precisamente entonces apareció el autor en persona. 


¿Por qué vino Iván Fiodorovitch a casa de su


padre? Recuerdo que me hice esta pregunta con


cierta inquietud. Esta visita fatal, que tuvo tan graves consecuencias, fue para mí inexplicable durante mucho tiempo. En verdad era inexplicable que un


hombre tan inteligente y a la vez tan orgulloso y reconcentrado se instalase, a la vista de todos, en una casa que tan mala fama tenía. Fiodor Pavlovitch no había pensado nunca en él, y, aunque por nada del mundo habría dado dinero a nadie, siempre estaba temiendo que sus hijos se lo reclamaran. 


Y he aquí que lván Fiodorovitch se instala en casa de su padre, pasa a su lado un mes, dos meses, y se entiende con él de maravilla. 


No fui yo solo el que se asombró de esta buena


armonía. Piotr Alejandrovitch Miusov, del que ya hemos hablado y que, aunque tenía su domicilio en París, estaba pasando una temporada en su pro-


piedad, fue el más sorprendido. Trabó conocimiento con el joven, con el cual rivalizaba en erudición, y lo consideró sumamente interesante. 


—Es un hombre orgulloso —nos decía—. Se


bastará siempre a sí mismo. Tiene lo suficiente para marcharse al extranjero. ¿Qué demonios hace


aquí? No hay duda de que no ha venido para sacar dinero a su padre, al que, por otra parte, de ningún modo se lo sacaría. No le gusta beber ni perseguir a las muchachas. Sin embargo, el viejo ya no puede pasar sin él. 


Era verdad: el hijo ejercía una visible influencia sobre su padre, el cual, a pesar de su carácter caprichoso y obstinado, le daba la razón muchas veces. 


Más adelante se supo que Iván había llegado en


parte para resolver cuestiones de intereses que


afectaban a su hermano mayor, Dmitri, al que había visto por primera vez con este motivo, pero con el que estaba ya ligado por un importante asunto, del que hablaremos con todo detalle a su debido tiempo. Incluso cuando estuve al corriente de ello, segu-


ía viendo en Iván Fiodorovitch un ser enigmático, y en su estancia entre nosotros un hecho dificil de explicar. 


Añadiré que actuaba como árbitro y apaciguador entre su padre y Mitia, entonces reñidos hasta el extremo de que este último, Dmitri, había intentado recurrir a la justicia. 


Por primera vez se hallaba reunida esta familia, cuyos miembros no se habían visto jamás. Sólo el menor de los hermanos, Alexei, se hallaba en la


comarca desde hacía ya un año. No es conveniente hablar de él en este preámbulo, es decir, antes de que salga a escena en nuestra novela. Sin embargo, he de decir algunas cosas de este personaje


para aclarar un detalle singular, y es que mi héroe aparece desde la primera escena con hábito de


novicio. Desde hacía un año habitaba en nuestro


monasterio y se preparaba para pasar en él todo el resto de su vida. 


CAPITULO IV


EL TERCER HIJO: ALIOCHA


Tenía veinte años (sus hermanos Iván y Dmitri


tenían veinticuatro y veintiocho respectivamente). 


Debo advertir que Aliocha  no era en modo alguno un fanático y ni siquiera, a mi entender, un místico. 


Yo creo que era sencillamente un filántropo precoz y que había adoptado la vida monástica porque era lo único que entonces le atraía, y porque representaba para él la ascensión radiante de su alma liberada de las tinieblas y de los odios de aquí abajo. 


Aquel camino le atraía únicamente porque había


hallado en él a un ser excepcional a su juicio, el famoso  starets  Zósimo, al que se entregó con todo el fervor insaciable de su corazón de novicio. Desde la cuna se había mostrado como un ser distinto a los demás. Ya he dicho que habiendo perdido a su madre a los cuatro años, se acordó toda su vida de su rostro y de sus caricias como se recuerdan «los de un ser viviente». Estos recuerdos pueden persis-tir (todos lo sabemos), aunque procedan de una


edad más temprana, pero son tan sólo como puntos luminosos en las tinieblas, como fragmentos de un inmenso cuadro desaparecido. Éste era el caso de


Aliocha. Se acordaba de un bello atardecer estival en que por la abierta ventana penetraban los rayos oblicuos del sol poniente. En un rincón de la estancia había una imagen con una vela encendida, y


ante la imagen estaba su madre, arrodillada, gi-


miendo y sollozando violentamente, como en una


crisis de nervios. La infeliz lo tenía en brazos, lo estrechaba en ellos hasta casi ahogarlo y rogaba por él a la Santa Virgen. En un momento en que la madre aflojó el abrazo para acercar el niño a la imagen, el ama, aterrada, llegó corriendo y se lo quitó de los brazos. 


Aliocha se acordaba del semblante de su madre


lleno de sublime exaltación, pero no le gustaba


hablar de ello. En su infancia y en su juventud se mostró concentrado a incluso taciturno, no por timidez ni por adusta misantropía, sino por una especie de preocupación interior, tan profunda que le hacia olvidarse de lo que lé rodeaba. 


Sin embargo, amaba a sus semejantes, y sin


que nadie le tomara por tonto, tuvo fe en ellos durante toda su vida. Había en él algo que revelaba que no quería erigirse en juez de los demás. Incluso parecía admitirlo todo sin reprobación, aunque a veces con profunda tristeza. Desde su juventud fue inaccesible al asombro y al temor. 


Al cumplir los veinte años en casa de su padre, donde reinaba el más bajo libertinaje, esta vida se hizo intolerable para su alma casta y pura, y se retiró en silencio, sin censurar ni despreciar a nadie. 


Su padre, especialmente sensible a las ofensas


como buen viejo parásito, le había dispensado una mala acogida. «Se calla, pero no por eso deja de pensar mal de mí», decía. Pero no tardó en abrazarlo y prodigarle sus caricias. En verdad, eran las suyas lágrimas y ternuras de borracho, pero era


evidente que sentía por él un amor sincero y profundo que hasta entonces no había sentido por


nadie. 


Desde su infancia, Aliocha había contado con la


estimación de todo el mundo. La familia de su protector, Eutimio Petrovitch Polienov, le tomó tanto cariño, que todos lo consideraban como el niño de la casa. Aliocha había llegado a este hogar a edad tan temprana, que no podía conocer la premeditación ni la astucia; a una edad en que se ignoran los artificios con que uno puede atraerse el favor ajeno y en que se desconoce el arte de hacerse querer. 


Por lo tanto, este don de atraerse las simpatías era en él algo natural, espontáneo, ajeno a todo artificio. 


Lo mismo ocurrió en el colegio, donde los niños


como Aliocha suelen atraerse la desconfianza, las


burlas a incluso el odio de sus compañeros. Desde su infancia le gustó aislarse para soñar, leer en un rincón. Sin embargo, durante sus años de colegial gozó de la estimación de todos sus condiscípulos. 


No era travieso, ni siquiera alegre, pero, al observarlo, se vela en seguida que no era un niño triste, sino que poseía un humor apacible a invariable. No quería ser más que nadie; acaso por esta razón a nadie temía. Y sus compañeros observaban que, 


lejos de envanecerse de ello, procedía como si ignorase su valor y su resolución. Tampoco conocía el rencor: una hora después de haber recibido una ofensa, dirigía la palabra al ofensor con toda naturalidad, como si no hubiera pasado nada entre ellos. 


No es que diera muestras de haber olvidado la


ofensa, ni de haberla perdonado, sino que no se


consideraba ofendido, y con esto se captaba la


estimación de los niños. 


Sólo un rasgo de su carácter incitaba a sus


compañeros a burlarse de él, aunque no por mal-


dad, sino por diversión: Aliocha era pudoroso y cas-to hasta lo inaudito. No podía soportar ciertas expresiones ni ciertos comentarios sobre las mujeres, que, para desgracia nuestra, son tradicionales en las escuelas rusas. Muchachos de alma y corazón


puros, todavía casi niños, se deleitan en conversa-


ciones a imágenes que a veces repugnan incluso a los más rudos soldados. Además, éstos saben menos de tales cuestiones que los jovencitos de nuestra buena sociedad. No hay en ello —bien se ve—


corrupción ni cinismo verdaderos, pero éstos existen en apariencia, y, generalmente, esos mucha-


chos ven en tal proceder algo delicado, exquisito, digno de imitarse. Al ver que Aliocha Karamazov se tapaba los oídos cuando se hablaba de estas cosas, sus compañeros le cercaban, le apartaban las manos a viva fuerza y le decían obscenidades a gritos. 


Alexei se debatia, se tiraba al suelo, se tapaba la cara, y soportaba la ofensa en silencio y sin enfadarse. Al fin le dejaban en paz, cesaban de llamarle


«jovencita» a incluso se compadecían de él. Aliocha figuró siempre entre los mejores alumnos, pero


nunca aspiró al primer puesto. 


Después de la muerte de su protector, fue todav-


ía dos años más al colegio. La viuda emprendió


muy pronto un viaje a Italia con toda la familia, que se componía tan sólo de mujeres. Aliocha fue a vivir entonces a casa de dos parientas lejanas del difunto, a las que no había visto jamás. No sabía en qué condiciones habitaba en aquella casa. Era propio de él no preocuparse por el gasto que pudiera reportar a las personas con quienes vivía. En este aspecto


era el polo opuesto a su hermano mayor, Iván, que había conocido la pobreza en sus dos primeros


años de universidad y para el que desde su infancia había sido un tormento comer el pan de un protector. Pero no se podía juzgar severamente este ras-go del carácter de Alexei, pues bastaba conocerle un poco para convencerse de que era uno de esos


bonachones capaces de dar toda su fortuna lo mis-mo para una buena obra que para los manejos de


un profesional de la estafa. Desconocía el valor del dinero: cuando le daban algunas monedas, las llevaba en el bolsillo varias semanas sin saber qué hacer de ellas, o las gastaba en un abrir y cerrar de ojos. Cuando Piotr Alejandrovitch Miusov, sumamente quisquilloso en lo concerniente a la honestidad burguesa, conoció más tarde a Alexei, lo describió de este modo: «Es tal vez el único hombre del mundo que, encontrándose sin recursos en una


gran ciudad para él desconocida, no se moriría de hambre ni de frío, pues en seguida acudiría alguien a alimentarle y a ayudarle. De lo contrario, él mismo saldría del trance, sin inquietarse ni sentirse humillado, y para la gente sería un placer prestarle un servicio.»


Un año antes de terminar sus estudios, dijo de


pronto a las dos damas que se iba a casa de su


padre para llevar a cabo cierto propósito. Ellas lo sintieron en el alma. No consintieron que empeñara el reloj que le había regalado la familia de su protector antes de partir para el extranjero, y le dieron ropa y dinero. De éste Aliocha les devolvió la mitad, diciendo que quería viajar en tercera. 


Cuando su padre le preguntó por qué no había


terminado los estudios, él no le contestó, pero


quedóse más pensativo que de costumbre. Pronto


se supo que buscaba la tumba de su madre. Enton-


ces Aliocha declaró que sólo para esto había hecho el viaje. Pero, seguramente, no era ésta la única causa. Sin duda, no habría podido explicar qué


repentino impulso había obedecido para emprender una ruta nueva a ignorada. Fiodor Pavlovitch no


había podido orientarle en la busca de la sepultura: habían transcurrido ya demasiados años desde su


muerte para que se acordase de dónde estaba. 


Digamos dos palabras sobre Fiodor Pavlovitch. 


Había estado ausente mucho tiempo. Tres o cuatro años después de la muerte de su segunda esposa


partió para el mediodía de Rusia y se estableció en Odesa, donde conoció a toda clase de judíos y jud-


ías y terminó por tener entrada no sólo en los hogares judíos, sino también en los hebreos. Sin duda, durante este tiempo había perfeccionado su arte de


acumular dinero y manejarlo. Reapareció en nuestro pueblo tres años antes de la llegada de Aliocha. Sus antiguas amistades lo vieron muy envejecido, para los años que tenía, que no eran muchos. Se mostró más procaz que nunca. El antiguo bufón experimentaba ahora la necesidad de reírse de sus semejantes. Se entregó a sus hábitos licenciosos de un mo-do más repulsivo que antes y fomentó la apertura de nuevas tabernas en nuestro distrito. Se le atribu-


ía una fortuna de cien mil rubios o poco menos, y pronto tuvo numerosos deudores que respondían de sus deudas con sólidas garantías. Últimamente, su piel se había arrugado, su estado de ánimo cambiaba a cada momento y Fiodor Pavlovitch perdía el


dominio de si mismo. Era incapaz de concentrarse, estaba como idiotizado y sus borracheras eran cada vez mayores. De no contar con Grigori, que también había envejecido mucho y que le cuidaba a veces


como un ayo, la existencia de Fiodor Pavlovitch


habría sido una sucesión de dificultades. La llegada de Aliocha influyó considerablemente en su ánimo: recuerdos que dormían desde hacía mucho tiempo


en el alma de aquel anciano prematuro despertaron entonces. «¿Sabes que te pareces a la “endemoniada”?», le decía a su hijo, mirándolo. Así llamaba a su segunda esposa. 


Grigori. indicó a Aliocha la tumba de la «endemoniada». Lo condujo al cementerio y, en un apartado rincón, le mostró una modesta lápida donde


estaban grabados el nombre, la edad, la condición y la fecha de la muerte de la difunta. Debajo había una cuarteta como las que suelen verse en las tumbas de la gente de clase media. Lo notable es que la lápida había sido idea de Grigori. La había hecho colocar él a su costa en la tumba de la pobre «endemoniada», después de haber importunado a su


dueño con sus alusiones. Éste había partido al fin para Odesa, encogiéndose de hombros con un gesto de indiferencia para la tumba y para todos sus recuerdos. 


Ante la sepultura de su madre, Aliocha no de-


mostró emoción alguna: escuchó el relato que le


hizo gravemente Grigori sobre la colocación de la lápida, se reconcentró unos momentos y se retiró sin decir palabra. Después, en todo un año no volvió al cementerio ni una sola vez. 


El episodio de la lápida produjo en Fiodor Pavlovitch un efecto inesperado: llevó al monasterio mil rublos para el descanso del alma de su esposa, 


pero no de la segunda, la «endemoniada», sino de la primera, la que le vapuleaba. Aquella misma tarde se emborrachó y empezó a hablar mal de los


monjes en presencia de Aliocha. Fiodor Pavlovitch era un alma dura que no había puesto jamás un


cirio ante una imagen. La sensibilidad y la imaginación de semejantes individuos tienen a veces impulsos tan repentinos como extraños. 


Ya he dicho que su rostro se había cubierto de


arrugas. Su fisonomía presentaba las huellas de la vida que había llevado. A las bolsas que pendían bajo sus ojillos siempre procaces, retadores, maliciosos; a las profundas arrugas que surcaban su


carnoso rostro, había que añadir un mentón puntia-gudo y una nuez prominente que le daban un re-


pugnante aspecto de sensualidad. Completaban el


cuadro una boca grande, de abultados labios, que dejaba entrever los negros restos de sus dientes carcomidos y que lanzaba al hablar salpicaduras de saliva. Sin embargo, le gustaba bromear acerca de su cara, de la que estaba muy satisfecho, sobre


todo de su nariz, no demasiado grande, fina y aguileña. 


—Es una auténtica nariz romana —decía—. Con


esta nariz y con mi nuez parezco un patricio de la decadencia del imperio. 


Estaba verdaderamente orgulloso de bstos ras-


gos. 


Algún tiempo después de haber visto la tumba de su madre, Aliocha dijo a Fiodor Pavlovitch que quería ingresar en un monasterio, donde los monjes estaban dispuestos a admitirlo como novicio. Añadió que lo deseaba ardientemente y que imploraba su


consentimiento. El viejo estaba enterado de que el starets Zósimo había producido profunda impresión en su bondadoso hijo. 


—Ese  starets es, a buen seguro, el más honesto de nuestros monjes —dijo después de haber escuchado a Aliocha, silencioso y pensativo, y sin asom-brarse de su petición—. ¿Eso quieres hacer, mi


buen Aliocha? 


Estaba algo bebido. Tuvo una sonrisa sutil y as-


tuta, de borracho. 


—Ya sabía yo que llegarías a eso... Bien, sea. 


Tú tienes dos mil rublos: ésta será tu dote. Yo, ángel mío, no te abandonaré nunca y pagaré por ti todo lo que sea necesario... si nos lo piden. Si no nos piden nada, ¿para qué entrometernos? ¿No te


parece? Tú necesitas tan poco dinero como alpiste un canario... A propósito: conozco un caserío, 


próximo a cierto monasterio, que está habitado exclusivamente por las «esposas de los monjes» , 


como se las llama. Hay unas treinta... Yo he ido a esa aldea. Es interesante, algo que se sale de lo


corriente. Lo malo es que no hay allí más que rusas; no se ve ni una sola francesa. Bien podría haber francesas, porque los fondos no faltan. Cuando


ellas lo sepan, acudirán... En nuestro monasterio no hay mujeres; sólo doscientos monjes. Ayunan conscientemente, no lo dudo... ¿De modo que quieres


abrazar la religión? Esto es una pena para mí, Aliocha. Me había acostumbrado a tenerte conmigo... 


Sin embargo, esto significa para mi una buena oca-sión, ya que podrás rogar por nosotros, los pecadores que no tenemos limpia la conciencia. Más de


una vez me había preguntado: ¿quién rogará por


mí? Mi querido Aliocha, yo soy un ignorante sobre estas cuestiones. No lo dudes: un ignorance en toda regla. Sin embargo, a pesar de mi estupidez, re-flexiono a veces y me digo que los demonios me


arrastrarán con sus garfios cuando me muera. Y me pregunto: ¿de dónde salen esos garfios? ¿Son de


hierro? ¿Dónde los forjan? ¿Tendrán los demonios una fábrica?... Los religiosos están seguros de que el infierno tiene techo. Yo creo de buen grado en el infierno, pero en un infierno sin techo, como el de los luteranos. Esto resulta más fino, y además es un infierno mejor iluminado. Tal vez me digas que qué importa que tenga o no techo. Pues sí que importa, pues si no hay techo, no hay ganchos, y entonces


no me podrán colgar. Y si no me cuelgan, ¿dónde está la justicia del otro mundo? Habría que inventar los ganchos para mí, sólo para mí. ¡Si tú supieras, Aliocha, lo sinvergüenza que soy! 


—Allí no hay ganchos —dijo Aliocha en voz baja


y mirando a su padre gravemente. 


—Entonces habrá sombras de ganchos. Sí, ya


sé. Un francés describe así el infierno:


 »He visto la sombra de un cochero


 que con la sombra de un cepillo


 frotaba la somóra de una carroza . 


»¿Cómo sabes, querido, que allí no hay gan-


chos? Cuando estés en el monasterio, entérate bien y ven a informarme. Me iré más tranquilo al otro mundo cuando sepa lo que pasa allí. Será mejor


para ti estar con los monjes que conmigo, viejo borracho, rodeado de muchachas..., aunque tú eres


como un ángel y estás por encima de todo esto. Por eso lo dejo ir, aunque pienso que tal vez allí ocurra lo mismo. En ese caso, como no eres tonto, tu fervor se extinguirá y volverás curado. Y yo lo recibiré con los brazos abiertos, pues eres el único que no me censuras, mi amado hijo. Y ante esto no puedo menos de conmoverme. 


Y empezó a lloriquear. Estaba sentimental: con su maldad se había mezclado el sentimentalismo. 


CAPITULO V


LOS «STARTSY»


El lector se imaginará tal vez a mi héroe como


un ser pálido, soñador, enfermizo. Por el contrario, Aliocha era un joven (diecinueve años) de buena


figura y desbordante de salud. Era alto, de cabellos castaños, rostro regular aunque un tanto alargado, mejillas coloradas, ojos de un gris profundo, grandes, brillantes, y expresión pensativa y serena. Se me dirá que tener las mejillas coloradas no impide ser un místico fanático. Pues bien, me parece que Aliocha era tan realista como el primero. Ciertamente, creía en los milagros, pero, a mi modo de ver, los milagros no afectan al realista, pues no le llevan a creer. El verdadero realista, si es incrédulo, halla siempre en sí mismo la voluntad y la energía para no creer en el milagro, y si éste se le presenta como un hecho incontrastable, dudará de sus sentidos


antes que admitir el hecho. Y si lo admite, lo considerará como un hecho natural que anteriormente no conocía. Para el realista no es la fe lo que nace del milagro, sino el milagro el que nace de la fe. Si el realista adquiere fe, ha de admitir también el milagro, en virtud de su realismo. El apóstol Santo


Tomás dijo que sólo creía lo que veía, y después exclamó: «¡Señor mío y Dios mío!» ¿Había sido el milagro lo que le había obligado a creer? Probablemente, no. Creyó porque deseaba creer, y tal vez llevaba ya una fe íntegra en los repliegues más


ocultos de su corazón cuando afirmaba que no creía nada que no hubiera visto. 


Se dirá, sin duda, que Aliocha no estaba comple-


tamente formado, puesto que no había terminado


sus estudios. Esto es verdad, pero sería una injusticia deducir de ello que el muchacho era obtuso o necio. Repito que escogió este camino solamente


porque entonces era el único que le atraía, ya que representaba la ascensión hacia la luz, la liberación de su alma de las tinieblas. Además, era un joven de nuestra época, es decir, ávido de verdades, de esos que buscan la verdad con ardor y que, una vez que la encuentran, se entregan a ella con todo el fervor de su alma, anhelantes de realizaciones, y se muestran dispuestos a sacrificarlo todo, incluso la vida, por sus fines. Lo malo es que estos jóvenes no comprenden que  suele ser más fácil sacrificar la vida que dedicar cinco o seis años de su hermosa juventud al estudio, a la ciencia —aunque sólo sea para multiplicar sus posibilidades de servir a la ver-


dad y alcanzar el fin deseado—, lo que supone para ellos un esfuerzo del que no son capaces. 


Aliocha había elegido el camino opuesto al de la juventud en general, pero con el mismo afán de


realidades inmediatas. Apenas se hubo convencido, tras largas reflexiones, de que Dios y la inmortalidad del alma existían, se dijo que quería vivir para alcanzar la inmortalidad. Del mismo modo, si hubiera llegado a la conclusión de que no existían ni la inmortalidad del alma ni Dios, se habría afiliado al socialismo y al ateismo. Porque el socialismo no es sólo una doctrina obrera, sino que representa el ateísmo en su forma contemporánea; es la cuestión de la torre de Babel, que se construyó a espaldas de Dios no por alcanzar el cielo desde la tierra, sino por bajar a la tierra el cielo. 


A Aliocha le pareció imposible seguir viviendo


como habla vivido hasta entonces. Se dijo: «Si quieres ser perfecto, da todo lo que tienes y sígueme». 


Y luego pensó: «No puedo dar sólo dos rublos en


vez de darlo todo, ni limitarme a ir a misa en vez de seguirle.» Acaso entre los recuerdos de su infancia conservaba el del monasterio, adonde su madre


pudo llevarle para asistir a alguna función religiosa. 


Tal vez había obedecido a la influencia de los rayos oblicuos del sol poniente, al recuerdo de aquel atar-


decer en que se hallaba ante la imagen hacia la cual lo acercaba su madre, la endemoniada. Llegó a nuestro pueblo pensativo, preguntándose si aquí


habría que darlo todo o solamente dos rublos, y se encontró en el monasterio con el  starets. 


Me refiero al  starets Zósimo, del que ya he hablado antes. Convendría decir unas palabras del papel que desempeñan los  startsy en nuestros monasterios. Lamento no tener la competencia necesaria en esta cuestión, pero intentaré tratar el asunto someramente. Los especialistas competentes afirman que la institución apareció en los monasterios rusos en una época reciente, hace menos de un


siglo, siendo así que en todo el Oriente ortodoxo, y sobre todo en el Sinaí y en el monte Athos, existe desde hace mil años. Se dice que los  startsy debían de existir en Rusia en una remota antigüedad, pero que a consecuencia de una serie de calamidades y disensiones que sobrevinieron, como la interrupción de las seculares relaciones con Oriente y la caída de Constantinopla, esta institución desapareció en nuestro país. Andando el tiempo resurgió por impulso de uno de nuestros más grandes ascetas, Pai-


sius Velitchkovski, y de sus discípulos; pero ha transcurrido ya un siglo y aún no rige sino en un reducido número de monasterios. Además, no éstá


libre de persecuciones, por considerarla como una innovación en Rusia. Floreció especialmente en el famoso monasterio de Kozelskaia Optyne. Ignoro


cuándo y por iniciativa de quién se implantó en


nuestro monasterio, pero por él habían pasado ya tres  startsy: Zósimo era el último. Apenas tenía ya vida, tan débil y enfermo estaba, y nadie sabía por quién sustituirle. Para nuestro monasterio, esto constituía un grave problema. Era un monasterio


que no se había distinguido en nada. No tenía ni reliquias santas ni imágenes milagrosas; no contaba con hechos histórícos ni con servicios prestados a la patria, pues todas sus gloriosas tradiciones eran simples detalles de nuestra historia. Lo único que le habían dado fama eran sus  startsy, a los que los peregrinos venían a ver y oír en grandes grupos


desde todos los lugares del país, teniendo a veces que recorrer millares de verstas. 


¿Qué es un  starets? Un  starets es el que absorbe nuestra alma y nuestra voluntad y hace que nos entreguemos a él, obedeciéndole en todo y con


absoluta resignación. El penitente se somete voluntariamente a esta prueba, a este duro aprendizaje, con la esperanza de conseguir, tras un largo perío-do, tras toda una vida de obediencia, la libertad ante


si mismo, y evitar así la suerte de los que viven sin hacer jamás el hallazgo de su propio ser. 


La institución de los  startsy procede de una práctica milenaria oriental. Los deberes hacia el startsy son muy distintos de la obediencia que ha existido siempre en los monasterios rusos. La confesión del militante al  starets es perpetua y el lazo que une al  starets confesor con el que se confiesa, indisoluble. Se cuenta que, en los primeros tiempos del cristianismo, un novicio, después de haber faltado a un deber prescrito por su  starets, dejó su monasterio de Siria y se trasladó a Egipto. Allí realizó actos sublimes, y al fin se le juzgó digno de sufrir el martirio por la fe. Y cuando la Iglesia iba a enterrarlo, reverenciándolo ya como un santo, y el diácono pronunció las palabras «que los catecúmenos sal-gan», el ataúd que contenía el cuerpo del mártir se levantó de donde estaba y fue lanzado al exterior del templo tres veces seguidas. Al fin se supo que el santo mártir había dejado a su  starets y faltado a la obediencia que le debía, y que, por lo tanto, sólo de este último podía obtener el perdón, a pesar de su vida sublime. Se llamó al  starets, éste le desligó de la obediencia que le había impuesto y entonces el mártir pudo ser enterrado sin dificultad. 


Sin duda, esto no es más que una antigua leyenda, pero he aquí un hecho reciente:


Un religioso vivía retirado en el monte Athos, por el que sentía verdadera adoración y en el que veía un santuario y un lugar de recogimiento. Un día, su starets le ordenó que fuera a Jerusalén para conocer los Santos Lugares y después se trasladara al norte, a un punto de Siberia. 


—Allí está tu puesto, no aquí —le dijo el  starets. 


El monje, consternado, fue a visitar al patriarca de Constantinopla y le suplicó que le relevara de la obediencia. El jefe de la Iglesia le contestó que ni él ni nadie en el mundo, excepto el  starets del que dependía, podía eximirle de sus obligaciones. 


Por lo tanto, en ciertos casos, los  startsy poseen una autoridad sin límites. Por eso en muchos de


nuestros monasterios esta institución se rechazó al principio. Pero el pueblo testimonió en seguida una gran veneración a los  startsy. La gentes más modestas y las personas más distinguidas venían en masa a prosternarse ante los stortsy de nuestros monasterios para exponerles sus dudas, sus pecados y sus cuitas y pedirles les guiasen y aconsejaran. Ante esto, los adversarios de los  startsy les acusaban, entre otras cosas, de profanar arbitraria-mente el sacramento de la confesión, ya que las


continuas confidencias del novicio o del laico al starets no tienen en modo alguno carácter de un sacramento. Sea como fuere, la institución de los startsy se ha mantenido y se va implantando gradualmente en los monasterios rusos. Verdad es que este sistema ya milenario de regeneración moral, mediante el cual pasa el hombre, al perfeccionarse, de la esclavitud a la libertad, puede ser un arma de dos filos, ya que, en vez de la humildad y el dominio de uno mismo, puede fomentar un orgullo satánico y hacer del hombre un esclavo, no un ser libre. 


El  starets Zósimo tenía sesenta y cinco años. 


Descendía de una familia de hacendados. En su


juventud había servido en el Cáucaso como oficial del Ejército. Sin duda, Aliocha se había sentido cautivado por la distinción particular de que el  starets le había hecho objeto al permitirle que habitara en su misma celda, sin contar con la estimación que le profesaba. Hay que advertir que Aliocha, aunque vivía en el monasterio, no se había comprometido con ningún voto. Podía ir a donde se le antojara y pasar fuera del monasterio días enteros. Si llevaba el hábito era por su propia voluntad y porque no quería distinguirse de los demás habitantes del convento. 


Es muy posible que en la imaginación juvenil de Aliocha hubieran causado una impresión especialmente profunda la gloria y el poder que rodeaban como una aureola al  starets Zósimo. Se contaba del famoso  starets que, a fuerza de recibir, desde hacía muchos años, a los numerosos peregrinos que


acudían a él para expansionar su corazón ávido de consejos y consuelo, había adquirido una singular perspicacia. Le bastaba mirar a un desconocido


para adivinar la razón de su visita, lo que necesitaba e incluso lo que atormentaba su conciencia. El penitente quedaba sorprendido, confundido, y a veces atemorizado, al verse descubierto antes de haber pronunciado una sola palabra. 


Aliocha había observado que muchos de los que


acudían por primera vez a hablar con el  starets Zósimo llegaban con el temor y la inquietud reflejados en el semblante y que después, al márcharse, la cara antes más sombría estaba radiante de satisfacción. También le sorprendia el hecho de que el starets, lejos de mostrarse severo, fuera un hombre incluso jovial. Los monjes decían que tomaba afecto a los más grándes pecadores y que los estimaba en proporción con sus pecados. Incluso entonces, 


cuando estaba ya tan cerca del fin de su vida, 


Zósimo despertaba envidias y tenía enemigos entre


los monjes. El número de los enemigos disminuía, pero entre ellos figuraba cierto anciano taciturno y riguroso ayunador, que gozaba de gran prestigio, al que acompañaban otros religiosos destacados. 


Pero los partidarios del  starets formaban una mayoria abrumadora; éstos sentían gran cariño por él y algunos le profesaban una adoración fanática. Sus adictos decían en voz baja que era un santo, preve-


ían su próximo fin y esperaban que pronto haría


grandes milagos que cubrirían de gloria al monasterio. Alexei creía ciegamente en el poder milagroso de su  starets, del mismo modo que daba crédito a la leyenda del ataúd lanzado al exterior de la iglesia. 


Era frecuente que se presentaran a Zósimo hijos o padres enfermos para que les aplicara la mano o


dijese una oración por ellos. Aliocha veía a muchos de los portadores volver muy pronto, a veces al


mismo día siguiente, para arrodillarse ante el  starets y darle las gracias por haber curado a sus enfermos. ¿Existía la curación o se trataba tan sólo de una mejoría natural? Aliocha ni siquiera se hacía esta pregunta: creía ciegamente en la potencia espiritual de su maestro y consideraba la gloria de éste como un triunfo propio. Su corazón latía con violencia y su rostro se iluminaba cuando el  starets salía a la puerta del convento para recibir a la multitud de


peregrinos que le esperaba, compuesta principalmente por gentes sencillas que llegaban de todos los lugares de Rusia para verle y recibir su bendición. Se arrodillaban ante él, lloraban, besaban sus pies y el suelo que pisaba y, entre tanto, no cesaban de proferir gritos. El  starets les hablaba, recitaba una corta oración, les daba la bendición y los despedía. 


Últimamente estaba tan débil a causa de sus


achaques, que pocas veces podía salir de su celda, y los peregrinos, en algunas ocasiones, esperaban su aparición días enteros. Aliocha no se preguntaba por qué le querían tanto, por qué se arrodillaban ante él, derramando lágrimas de ternura. Se daba perfecta cuenta de que para el alma resignada del sencillo pueblo ruso, abrumada por el trabajo y los pesares, y sobre todo por la injusticia y el pecado continuos —tanto los propios como los ajenos—, no había mayor necesidad ni consuelo más dulce que


hallar un santuario o un santo ante el cual caer de rodillas y adorarlo diciéndose: «El pecado, la mentira y la tentación son nuestro patrimonio, pero hay en el mundo un hombre santo y sublime que posee


la verdad, que la conoce. Por lo tanto, la verdad descenderá algún día sobre la tierra, como se nos ha prometido.»


Aliocha sabía que el pueblo siente a incluso razona así, y estaba tan seguro como aquellos aldea-nos y aquellas mujeres enfermas que acudían con


sus hijos de que el  starets Zósimo era un santo y un depositario de la verdad divina. El convencimiento de que el  starets proporcionaría después de su muerte una gloria extraordinaria al monasterio era en él más profundo acaso que en los monjes. Desde hacía algún tiempo, su corazón ardía, y esta


llama interior era cada vez más poderosa. No le


sorprendía ver el aislamiento en que vivía el  starets. 


«Eso no importa —se decía—. En su corazón se


encierra el misterio de la renovación para todos, ese poder que instaurará al fin la justicia en la tierra. 


Entonces todos serán santos y todos se amarán


entre sí. No habrá ricos ni pobres, personas distinguidas ni seres humildes. Todos serán simples hijos de Dios y entonces conoceremos el reinado de Cristo.» Así soñaba el corazón de~liocha. 


En Alexèi había producido extraordinaria impre-


sión la llegada de sus dos hermanos. Había simpa-tizado más con Dmitri, aunque éste había llegado más tarde. En cuanto a Iván, se interesaba mucho por él, pero no congeniaban. Ya llevaban dos meses viéndose con frecuencia, y no existía entre ellos ningún lazo de simpatía. Aliocha era un ser taciturno


que parecía estar siempre esperando no se sabía qué y tener vergüenza de algo. Al principio, Iván lo miró con curiosidad, pero pronto dejó de prestarle atención. Aliocha quedó entonces algo confuso, y atribuyó la actitud de su hermano a sus diferencias de edad a instrucción. Pero también pensó que la indiferencia que le demostraba Iván podía proceder de alguna causa que él ignoraba. Iván parecía absorto en algún asunto importante, en algún propósi-to dificil. Esto justificaría la falta de interés con que le trataba. Aliocha se preguntó igualmente si en la actitud de su hermano no habría algo del desprecio natural en un sabio ateo hacia un pobre novicio. 


Este desprecio, si existía, no le podía ofender, pero Aliocha esperaba, con una vaga alarma que no


lograba explicarse, el momento en que su hermano pudiera intentar acercarse a él. Dmitri hablaba de Iván con un profundo y sincero respeto. Explicó a Aliocha con todo detalle el importante negocio que los había unido estrechamente. El entusiasmo con que Dmitri hablaba de Iván impresionó profundamente a Aliocha, ya que Dmitri, comparado con su hermano, era poco menos que un ignorante. Sus


caracteres eran tan distintos, que no podían existir dos seres más dispares. 


Entonces se celebró en la celda del  starets la reunión de aquella familia tan poco unida, reunión que influyó en Aliocha extraordinariamente. El pretexto que la motivó fue, en realidad, falso. El desacuerdo entre Dmitri y su padre sobre la herencia de su madre había llegado al colmo. Las relaciones entre padre a hijo se habían envenenado hasta


resultar insoportables. Fue Fiodor Pavlovitch el que sugirió, chanceándose, que se reunieran todos en la celda del  starets. Sin recurrir a la intervención del religioso se habría podido llegar a un acuerdo más sincero, ya que la autoridad y la influencia del  starets podían imponer la reconciliación. Dmitri, que no había estado nunca en el monasterio ni visto al


 starets Zósimo, creyó que su padre le quería atemorizar, y aceptó el desafío. En ello influyó tal vez el hecho de que se reprochaba a si mismo secretamente ciertas brusquedades en su querella con


Fiodor Pavlovitch. Hay que advertir que Dmitri no vivía, como Iván, en casa de su padre, siho en el otro extremo de la población. 


A Piotr Alejandrovitch Miusov, que estaba pa-


sando una temporada en sus posesiones, le sedujo la idea. Este liberal a la moda de los años cuarenta y cincuenta, librepensador y ateo, tomó parte activa en el asunto, tal vez porque estaba aburrido y vio en


ello una diversión. De súbito le acometió el deseo de ver el convento y al «santo». Como su antiguo pleito con el monasterio no había terminado aún —


el litigio se basaba en la delimitación de las tierras y en ciertos derechos de pesca y tala de árboles—, pudo utilizar el pretexto de que pretendia resolver el asunto amistosamente con el padre abad. Un visitante animado de tan buenas intenciones podía ser recibido en el monasterio con muchos más miramientos que un simple curioso. Todo ello dio lugar a que se pidiera insistentemente al  starets que aceptara el arbitraje, aunque el buen viejo, debido a su enfermedad, ya no salía nunca de su celda ni recib-


ía a ningún visitante. El  starets Zósimo dio su consentimiento y fijó la fecha. 


—¿A quién se le ha ocurrido nombrarme juez en


este asunto? —se limitó a preguntar a Aliocha con una sonrisa. 


Ante el anuncio de esta reunión, Aliocha se sintió profundamente inquieto. El único de los asistentes que podía tomar en serio la conferencia era Dmitri. 


Los demás acudirían para divertirse y su conducta podía ser ofensiva para el  starets. Aliocha estaba seguro de ello. Su hermano Iván y Miusov irían al monasterio por pura curiosidad, y su padre para


hacer el payaso. Aunque Aliocha hablaba poco, 


conocía a su padre perfectamente, pues, como ya he dicho, este muchacho no era tan cándido como


se creía. Por eso esperaba con inquietud el día


señalado. No cabía duda de que sentía verdaderos deseos de que cesara el desacuerdo en su familia, pero lo que más le preocupaba era su  starets. Tem-


ía por él, por su gloria; le desazonaba la idea de las ofensas que pudieran causarle, especialmente las burlas de Miusov y las reticencias del erudito Iván. 


Pensó incluso en prevenir al  starets, en hablarle de los visitantes circunsanciales que iba a recibir; pero reflexionó y no le dijo nada. 


La víspera del día señalado, Aliocha mandó a


decir a Dmitri que lo quería mucho y que esperaba que cumpliera su promesa. Dmitri, que no se acordaba de haber prometido nada, le respondió —on


una carta en la que le decía que haría todo lo posible por no coneter ninguna « bajeza»; que aunque sentía gran respeto por el  starets y por Iván, veía en aquella reunión una trampa o una farsa indigna. 


«Sin embargo, antes me tragaré la lengua que co-


meter una falta de respeto contra ese hombre al que tú veneras», decía Dmitri finalmente. 


Esta carta no tranquilizó a Aliocha. 


LIBRO II


UNA REUNIÓN FUERA DE LUGAR


CAPITULO PRIMERO




LLEGADA AL MONASTERIO


Terminaba el mes de agosto. El tiempo era exce-


lente: temperatura agradable y cielo despejado. La reunión en la celda del  starets se tenía que celebrar inmediatamente después de la última misa, a las


once y media. Los conferenciantes llegaron a la


hora fijada, en dos vehículos. El primero, una elegante calesa tirada por dos magníficos caballos, lo ocupaban Piotr Alejandrovitch Miusov y un pariente lejano suyo, Piotr Fomitch Kalganov. Éste era un joven de veinte años que se preparaba para ingresar en la universidad. Miusov, que lo tenía en su casa, le propuso llevarlo a Zurich o a Jena para que completara sus estudios; pero él no se había decidido aún. Era un joven pensativo y distraído, de fisonomía agradable, constitución robusta, aventajada estatura y mirada impasible, como es propio de las personas que no prestan atención a nada. Podía estar mirándonos durante largo rato sin vernos. Era un ser taciturno que a veces, cuando dialogaba a solas con alguien, se mostraba de pronto locuaz, vehemente, alborozado, sabe Dios por qué. Pero su imaginación era como un relámpago, como un fue-


go que se encendía y apagaba en un segundo. 


Vestía bien y con cierto atildamiento. Poseía una modesta fortuna y tenía esperanzas de aumentarla. 


Sostenía con Aliocha amistosas relaciones. 


Fiodor Pavlovitch y su hijo llegaron en un coche de alquiler deteriorado, aunque bastante espacioso, tirado por dos viejos caballos que seguían a la calesa a una respetuosa distancia. A Dmitri se le había anunciado el día anterior la hora de la reunión, pero aún no había llegado. Los visitantes dejaron sus coches en la posada, inmediata a los muros del


recinto, y cruzaron a pie la gran puerta de entrada. 


Excepto Fiodor Pavlovitch, ninguno de ellos había visto el monasterio. Miusov, que no había entrado en una iglesia desde hacía treinta años, miraba a un lado y a otro con una mezcla de curiosidad y despreocupación. Aparte la iglesia y las dependencias


—y éstas eran bastante vulgares—, el monasterio


no ofreció nada de particular a su espíritu observador. Los últimos fieles que salían de la iglesia se descubrían y se santiguaban. Entre la gente del


pueblo había algunas personas de más altas esfe-


ras: dos o tres damas y un viejo general, que habían dejado también sus coches en la posada. 


Los mendigos rodeaban a los visitantes, pero


nadie les daba nada. Sólo Kalganov sacó diez co-


pecs de su monedero y, turbado no se sabía por qué, los entregó rápidamente a una buena mujer, a la que dijo en voz baja:


—Para que os lo repartáis. 


Ninguno de sus compañeros hizo el menor co-


mentario, y esto aumentó su confusión. 


Parecía lógico que alguien hubiera acudido a re-


cibir a nuestros visitantes, a incluso a testimoniarles cierta consideración. Uno de ellos había entregado en fecha reciente mil rublos al monasterio; otro era un rico propietario que tenía a los monjes bajo su dependencia en lo referente a la pesca y a la tala de árboles, y los tendría hasta que se fallara el pleito. 


Sin embargo, allí no había ningún elemento oficial para recibirlos. 


Miusov miraba con expresión distraída las losas


sepulcrales diseminadas en torno de la iglesia. Estuvo a punto de hacer la observación de que los


ocupantes áè aquellas tumbas debían de haber


pagado un alto precio por el derecho de ser enterrados en un lugar tan santo, pero guardó silencio: su irritación se había impuesto a su ironía habitual. 


Luego murmuró como si hablara consigo mismo:


—¿A quién diablos hay que dirigirse en esta ca-


sa de tócame Roque? Necesitamos saberlo, porque


el tiempo pasa. 


De pronto se presentó ante ellos un personaje de unos sesenta años, que llevaba una amplia vestidura estival, calvo, de mirada amable. Con el sombrero en la mano, se presentó. Dijo ceceando que era el terrateniente Maximov, de la provincia de Tula. Se había compadecido del desconcierto de los visitantes. 


—El  starets Zósimo habita en la ermita que está a cuatrocientos metros de aquí, al otro lado del bosquecillo. 


—Ya lo sé —respondió Fiodor Pavlovitch—, pero


hace tiempo que no he estado aquí y no me acuer-


do del camino. 


—Salgan por esa puerta y atraviesen en línea


recta el bosquecillo. Permítanme que les acompañe. 


Yo también... Por aquí, por aquí. 


Salieron del recinto y se internaron en el bosque. 


El hacendado Maximov avanzaba, mejor dicho, 


corría al lado del grupo, examinándolos a todos con una curiosidad molesta. Al mirarlos, abría desmesuradamente los ojos. 


Miusov dijo friamente:


—Hemos de ver al  starets para un asunto particular. Hemos obtenido, por decirlo así, audiencia de ese personaje. Por lo tanto, y a pesar de lo muy


agradecidos que le estamos a usted, no podemos invitarle a que entre con nosotros. 


—Yo lo he visto ya —repuso el modesto hidal-


go—.  Un chevalier parfait. 


—¿Quién es  ce chevalier?  —preguntó Miusov. 


—El  starets, el famoso  starets Zósimo, gloria y honor del monasterio. Ese  starets... 


Su locuacidad fue interrumpida por la llegada de un monje con cogulla, bajito, pálido, débil. Fiodor Pavlovitch y Miusov se detuvieron. El religioso los saludó con extrema cortesía y les dijo:


—Caballeros, el padre abad les invita a almorzar después de la visita de ustedes a la ermita. El almuerzo será exactamente a la una. Usted también


está invitado —dijo a Maximov. 


—Iré —afirmó Fiodor Pavlovitch, encantado de la


invitación—. Me guardaré mucho de faltar. Ya sabe que todos hemos prometido portarnos correctamente... ¿Usted vendrá, Piotr Alejandrovitch? 


—Desde luego. ¿Para qué estoy aquí sino para


observar las costumbres del monasterio? Lo único que lamento es estar en compañía de usted. 


—Y Dmitri Fiodorovitch sin llegar. 


—Lo mejor que puede hacer es no venir. Ni us-


ted ni su pleito familiar me divierten. 


Y añadió, dirigiéndose al monje:


—Iremos a almorzar. Dé las gracias al padre abad. 


—Perdone, pero he de conducirlos a presencia


del  starets —dijo el monje. 


—En tal caso, yo voy a reunirme con el padre


abad —dijo Maximov—. Sí, estaré con él hasta que ustedes vayan. 


—El padre abad está muy ocupado en estos


momentos —manifestó el monje, un tanto confundi-


do—, pero haga usted lo que le parezca. 


—Este viejo es un plomo —dijo Miusov cuando


Maximov se hubo marchado camino del monasterio. 


—Se parece a Von Sohn —afirmó inesperada-


mente Fiodor Pavlovitch. 


—¡Vaya una ocurrencia! ¿En qué se parece a


Von Sohn? Además, ¿acaso ha visto usted a Von


Sohn? 


—Sí, en fotografía. Las facciones no son iguales, pero tienen una semejanza oculta. Sí, es un segundo Von Sohn; basta verle la cara para comprender-lo. 


—Es posible. Sin embargo, Fiodor Pavlovitch, 


acaba usted de recordar que hemos prometido por-


tarnos correctamente. ¿Lo ha olvidado? Procure


dominarse. Si le gusta hacer el payaso, a mi me


molestaría que se creyera que yo era igual que usted. 


—Ya está usted viendo cómo es este hombre. 


Me inquieta presentarme con él ante personas respetables. 


En los pálidos labios del monje apareció una le-


ve sonrisa impregnada de cierto matiz irónico. Pero el religioso no dijo palabra, evidentemente por respeto a su propia dignidad. 


Miusov frunció todavía más las cejas. 


«¡Que el diablo se lleve a todos estos hombres


de cara modelada por los siglos y que sólo llevan dentro charlatanismo y falsedad!», se dijo en su fuero interno. 


—¡He aquí la ermita! —exclamó Fiodor Pavlo-


vitch—. ¡Hemos llegado! 


Y empezó a hacer la señal de la cruz con des-


aforados movimientos de brazo ante los santos


pintados en la parte superior y a ambos lados del portal. 


—Cada uno vive como le place —continuó—. 


Hay un proverbio ruso que dice atinadamente: «Al religioso de otra orden no se le impone en modo


alguno tu regla.» Aquí hay veinticinco padres que siguen el camino de la salvación, comen coles y se miran los unos a los otros. Lo que me sorprende es


que ninguna mujer franquee estas puertas. Sin embargo, he oído decir que el  starets recibe mujeres. 


¿Es cierto? —preguntó dirigiéndose al monje. 


—Las mujeres del pueblo le esperan allí, junto a la galería. Mírelas, allí están, sentadas en el suelo. 


Para las damas distinguidas se han habilitado dos habitaciones en la galería, pero que quedan fuera del recinto. Son aquellas ventanas que ve usted alli. 


El  starets se traslada a la galería por un pasillo interior, cuando su salud se lo permite. Ahora hay en estas habitaciones una dama, la señora de Khokhlakov, propietaria de Kharkhov, que quiere consultarle sobre una hija suya que está anémica. Sin


duda le ha prometido que irá, aunque en estos últimos tiempos está muy débil y apenas se deja ver. 


—Por lo tanto, en la ermita hay una puerta en-


treabierta a la parte de las damas. Me guardaré


mucho de pensar mal, padre. En el monte Athos..., usted debe de saberlo..., no solamente no se permiten visitas femeninas, sino que no se admite ninguna clase de mujer ni de hembra, ni gallina, ni pava, ni ternera. 


—Le dejo, Fiodor Pavlovitch. A usted le van a


echar: eso se lo digo yo. 


—¿Pero en qué le he molestado, Piotr Alejan-


drovitch? 


Y cuando entraron en el recinto, exclamó de súbito:


—¡Mire, mire! Viven en un verdadero mar de ro-


sas. 


No se veían rosas, porque entonces no las hab-


ía, pero sí gran difusión de flores de otoño, magníficas y raras. Sin duda las cuidaba una mano exper-ta. Había macizos alrededor de la iglesia y de las tumbas. También estaba cercada de flores la casita de madera (una simple planta baja precedida de


una galería) donde se hallaba la celda del  starets. 


—¿Estaba todo lo mismo en la época de Barsa-


nufe, el precedente  starets? Dicen que era un hombre poco fino y que, cuando se enfurecía, la em-


prendia a bastonazos incluso con las damas. ¿Es


esto verdad? —indagó Fiodor Pavlovitch mientras


subían los escalones del pórtico. 


—Barsanufe —repuso el monje— se comportaba


a veces como si hubiese perdido la razón, pero


¡cuántas falsedades se cuentan de él! Nunca dio


bastonazos a nadie... Ahora, caballeros, tengan la bondad de esperar unos instantes. Voy a anunciarlos. 


Entonces Miusov murmuró una vez más:


—Se lo repito, Fiodor Pavlovitch: recuerde lo


convenido. Si no, allá usted. 


—Me gustaría saber qué es lo que le preocupa tanto —dijo, burlón, Fiodor Pavlovitch—. ¿Son sus pecados lo que le inquietan? Dicen que el  starets Zósimo lee en el alma de las personas con sólo una mirada. Pero no comprendo que usted, un parisiense, un progresista, haga caso de estas cosas. Me sorprende profundamente. 


Miusov no pudo tener la satisfacción de contes-


tar a este mordaz comentario, pues en ese momen-


to los invitaron a pasar. 


Estaba furioso, y, en su irritación, se decía:


«Sé que, con lo nervioso que soy, voy a discutir, a acalorarme..., a rebajarme y a rebajar mis ideas.»


CAPÍTULO II




UN VIEJO PAYASO


Entraron casi al mismo tiempo que el  starets, el cual había salido de su dormitorio apenas llegaron los visitantes. Éstos entraron en la celda precedidos por dos religiosos de la ermita: el padre bibliotecario y el padre Pasius, hombre enfermizo a pesar de su edad poco avanzada, pero notable por su erudición, según decían. Además, había allí un joven que llevaba un redingote y que debía de frisar en los veintidós años. Era un antiguo alumno del seminario, futuro teólogo, al que protegía el monasterio. Era alto, de tez fresca, pómulos salientes y ojillos oscuros y vivos. Su rostro expresaba cortesía, pero no servilísmo. No saludó a los visitantes como un igual, sino como un subalterno, y permaneció de pie durante toda la conferencia. 


El  starets Zósimo se presentó en compañía de un novicio y de Aliocha. Los religiosos se pusieron en pie y le hicieron una profunda reverencia, tocando el suelo con las puntas de los dedos. Después recibieron la bendición del  starets y le besaron la mano. El  starets les contestó con una reverencia igual —hasta tocar con los dedos el suelo— y les pidió lo bendijesen. Esta ceremonia, revestida de


grave solemnidad y desprovista de la superficialidad de la etiqueta mundana, no carecía de emoción. Sin embargo, Miusov, que estaba delante de sus compañeros, la consideró premeditada. Cualesquiera


que fuesen sus ideas, la simple educación exigía que se acercara al  starets para recibir su bendición, aunque no le besara la mano. El día anterior había decidido hacerlo así, pero ante aquel cambio de


reverencias entre los monjes había variado de opi-nión. Se limitó a hacer una grave y digna inclinación de hombre de mundo y fue a sentarse. Fiodor Pavlovitch hizo exactamente lo mismo, o sea que imitó a Miusov como un mono. El saludo de Iván Fiodorovitch fue cortés en extremo, pero el joven mantuvo también los brazos pegados a las caderas. En lo


concerniente a Kalganov, estaba tan confundido, 


que incluso se olvidó de saludar. El  starets dejó caer la mano que había levantado para bendecirlos y los invitó a todos a sentarse. La sangre afluyó a las mejillas de Aliocha. Estaba avergonzado: sus temores se cumplían. 


El  starets se sentó en un viejo y antiquísimo sofá de cuero a invitó a sus visitantes a instalarse frente a él, en cuatro sillas de caoba guarnecidas de cuero lleno de desolladuras. Los religiosos se colocaron uno junto a la puerta y el otro al lado de la ventana. 


El seminarista, Aliocha y el novicio permanecieron de pie. La celda era poco espaciosa, y su atmósfera, densa y viciada. Contenía lo más indispensable: algunos muebles y objetos toscos y pobres; dos


macetas en la ventana; en un ángulo, numerosos


cuadritos de imágenes y una gran Virgen, pintada, con toda seguridad, mucho antes del  raskol . Ante la imagen ardía una lamparilla. No lejos de ella había otros dos iconos de brillantes vestiduras, dos querubines esculpidos, huevos de porcelana, un crucifi-jo de marfil, al que abrazaba una  Mater dolorosa,  y varios grabados extranjeros, reproducciones de


obras de pintores italianos famosos de siglos pasados. 


Junto a estas obras de cierto valor se exhibían


vulgares litografías rusas: esos retratos de santos, de mártires, de prelados, que se venden por unos cuantos copecs en todas las ferias. 


Miusov paseó una rápida mirada por todas estas


imágenes y después observó al  starets. Creía poseer una mirada penetrante, debilidad excusable en un hombre que tenía ya cincuenta años, mucho


mundo y mucho dinero. Estos hombres lo toman


todo demasiado en serio, a veces sin darse cuenta. 


Desde el primer momento, el  starets le desagradó. Ciertamente, había en él algo que podía


despertar la antipatía no sólo de Miusov, sino de otras personas. Era un hombrecillo encorvado, de piernas débiles, que tenía sólo unos sesenta años, pero que parecía tener diez más, a causa de sus


achaques. Todo su rostro reseco estaba surcado de pequeñas arrugas, especialmente alrededor de los ojos, que eran claros, pequeños, vivos y brillantes como puntos luminosos. Sólo le quedaban unos


mechones de cabello gris sobre las sienes. Su bar-ba, rala y de escasas dimensiones, terminaba en


punta. Sus labios, delgados como dos cordones, 


sonreían a cada momento. Su puntiaguda nariz


parecía el pico de un ave. 


«Según todas las apariencias, es un hombre


malvado, mezquino, presuntuoso», pensó Miusov, 


que sentía una creciente aversión hacia él. 


Un pequeño reloj de péndulo dio doce campana-


das, y esto rompió el hielo. 


—Es la hora exacta —afirmó Fiodor Pavlovitch—


, y mi hijo Dmitri Fiodorovitch no ha venido todavía. 


Le presento mis excusas por él, santo  starets. 


Al oír estas dos últimas palabras, Aliocha se estremeció. 


—Yo soy siempre puntual —continuó Fiodor


Pavlovitch—. 


Nunca me retraso más de un minuto, pues no olvido que la exactitud es la cortesía de los reyes. 


—Pero usted no es rey, que yo sepa —gruñó


Miusov, incapaz de contenerse. 


—¡Pues es verdad! Y crea que lo sabía, Piotr


Alejandrovitch: le doy mi palabra. Pero, ¿qué quiere usted?, la lengua se me va. 


De pronto se encaró con el  starets y exclamó en un tono patético:


—Reverendísimo padre, tiene usted ante sí un


payaso. Siempre hago así mi presentación. Es una antigua costumbre. Si digo a veces despropósitos, lo hago con toda intención, a fin de hacer reir y ser agradable. Hay que ser agradable, ¿no es cierto? 


Hace siete años fui a una pequeña ciudad para


tratar pequeños negocios que hacia a medias con


pequeños comerciantes. Fuimos a ver al  ispravnik , al que teníamos que pedir algo a invitar a una cola-ción. Apareció el  ispravnik.  Era un hombre alto, grueso, rubio y sombrío. Estos individuos son los más peligrosos en tales casos, pues la bilis los envenena. Le dije con desenvoltura de hombre de


mundo: «Señor  ispravnik,  usted será, por decirlo así, nuestro Napravnik .» Él me contestó: «¿Qué


Napravnik?» Vi inmediatamente, por lo serio que se quedó, que no había comprendido. Expliqué: «Ha


sido una broma. Mi intención ha sido alegrar los ánimos. El señor Napravnik es un director de orquesta conocido, y para la armonía de nuestra empresa necesitamos precisamente una especie de


director de orquesta...» Tanto la explicación como la comparación eran razonables, ¿no le parece? Pero él dijo: «Perdón, yo soy  ispravnik y no permito que se hagan chistes sobre mi profesión.» Nos volvió la espalda. Yo corrí tras él gritando: «Si, sí; usted es ispravnik y no Napravnik.» Total, que se nos vino abajo el negocio. Siempre me pasa lo mismo. Ser


demasiado amable me perjudica. Otra vez, hace ya muchos años, dije a un personaje importante: «Su esposa es una mujer muy cosquillosa.» Quise decir que tenía una sensibilidad muy fina. Entonces él me preguntó: «¿Usted lo ha comprobado?» Yo decidí


ser amable y respondí: «Sí, señor: lo he comproba-do.» Y entonces las cosquillas me las hizo él a mi... 


Como hace de esto mucho tiempo, no me importa


contarlo. Así es como siempre me estoy perjudican-do. 


—Es lo que está usted haciendo en este mo-


mento —dijo Miusov, contrariado. 


El  starets los miró en silencio a los dos. 


—Le aseguro que lo sabía, Piotr Alejandrovitch –


repuso Fiodor Pavlovitch—. Presentía que diría


cosas como éstas apenas abriese la boca, y también estaba seguro de que usted sería el primero en llamarme la atención... Reverendísimo  starets, al ver que mi broma no ha tenido éxito me doy cuenta de que he llegado a la vejez. Esta costumbre de


hacer reír data de mi juventud, de cuando era un parásito entre la nobleza y me ganaba el pan de


este modo. Soy un payaso auténtico, innato, lo que equivale a decir inocente. Reconozco que un espíri-tu impuro debe de alojarse en mí, pero sin duda es muy modesto. Si fuera más importante, habría buscado otro alojamiento. Pero no se habría refugiado en usted, Piotr Alejandrovitch, porque usted no es una persona importante. Yo, en cambio, creo en


Dios. Últimamente tenía mis dudas, pero ahora sólo me falta oír una frase sublime. En esto me parezco al filósofo Diderot. ¿Sabe usted, santísimo  starets, cómo se presentó al metropolitano Platón , cuando reinaba la emperatriz Catalina? Entra y dice sin preámbulos: «¡Dios no existe!» A lo que el alto prelado responde: « ¡El insensato ha dicho de todo


corazón que Dios no existe!» Inmediatamente, Diderot se arroja a sus pies y exclama: «¡Creo y quiero recibir el bautismo!» Y se le bautizó en el acto. La princesa Dachkhov  fue la madrina, y Potemkin , el padrino... 


—Esto es intolerable, Fiodor Pavlovitch —


exclamó Miusov con voz trémula, incapaz de contenerse—. Está usted mintiendo. Y sabe muy bien


que esa estúpida anécdota es falsa. No se haga el picaro. 


—Siempre he creído que era una solemne men-


tira —aceptó Fiodor Pavlovitch con vehemencia—. 


Pero ahora, señores, les diré toda la verdad. Eminente  starets, perdóneme: el final, lo del bautismo de Diderot, ha sido invención mía. Jamás me había pasado por la imaginación: se me ha ocurrido para sazonar la anécdota. Si me hago el pícaro, Piotr Alejandrovitch, es por gentileza. Bien es verdad que muchas veces ni yo mismo sé por qué lo hago. En


lo que concierne a Diderot, he oído contar repetidamente eso de: «El insensato ha dicho... » Me lo decían en mi juventud los terratenientes del pals en cuyas casas habitaba. Una de las personas que me lo contaron, Piotr Alejandrovitch, fue su tía Mavra Fominichina. Hasta este momento todo el mundo


está convencido de que el impío Diderot visitó al metropolitano—para discutir sobre la existencia de Dios. 


Miusov se puso en pie. Había llegado al límite de la paciencia y estaba fuera de sí. Se sentía indignado y sabía que su indignación lo ponía en ridículo. 


Lo que estaba ocurriendo en la celda del  starets era verdaderamente intolerable. Desde hacía cuarenta o cincuenta años, los visitantes que entraban en ella se comportaban con profundo respeto. Casi todos


los que conseguían el permiso de entrada com-


prendían que se les otorgaba un favor especialísi-mo. Muchos de ellos se arrodillaban y así perma-


necían durante toda su estancia en la celda. Personas de elevada condición, eruditos, a incluso librepensadores que visitaban el monasterio por curiosidad o por otra causa cualquiera, consideraban un deber testimoniar al  starets un profundo respeto durante toda la entrevista, fuera pública o privada, y más no tratándose de ningún asunto de dinero. Allí no existía más que el amor y la bondad en presencia del arrepentimiento y del anhelo de resolver un problema moral y complicado, una crisis de la vida sentimental. De aquí que las payasadas de Fiodor Pavlovitch, impropias del lugar, hubieran provocado la inquietud y el estupor de los testigos, por lo menos de la mayoría de ellos. Los religiosos permanecían impasibles, pendientes de la respuesta del starets, pero parecían dispuestos a levantarse como Miusov. Aliocha sentía deseos de llorar y tenía la cabeza baja. Todas sus esperanzas se concentraban en su hermano Iván, el único que tenía influen-


cia sobre su padre, y le sorprendía sobremanera verle inmóvil en su asiento, con los ojos bajos, esperando con curiosidad el desenlace de la escena, como si fuese ajeno al debate por completo. 


Aliocha no se atrevía a mirar a Rakitine (el seminarista), con el que tenía cierta intimidad. Él era el único del monasterio que conocía sus pensamientos. 


—Perdóneme —dijo Miusov al levantarse, diri-


giéndose al  starets— por participar, aunque sólo sea con mi presencia, en estas bromas indignas. 


Me he equivocado al creer que incluso un individuo de la índole de Fiodor Pavlovitch sabría comportar-se como es debido en presencia de una persona tan respetable como usted... Nunca creí que tendría


que excusarme por haber venido en su compañia. 


Piotr Alejandrovitch no pudo continuar. En el


colmo de la confusión, se dispuso a dirigirse a la puerta. 


—No se inquiete, por favor —dijo el  starets, levantándose sobre sus débiles piernas. 


Cogió a Piotr Alejandrovitch de las manos y le


obligó a sentarse de nuevo. 


—Cálmese. Es usted mi huésped. 


Piotr Alejandrovitch hizo una reverencia y volvió a sentarse. 


—Eminente  starets —exclamó de pronto Fiodor Pavlovitch—, le ruego que me diga si, en mi vehemencia, le he ofendido. 


Y sus manos se aferraban a los brazos del sillón, como si estuviese dispuesto a saltar si la respuesta era afirmativa. 


—También a usted le suplico que no se inquiete


—dijo el  starets con acento y ademán majestuosos—. Esté tranquilo, como si estuviese en su casa. 


Y, sobre todo, no se avergüence de sí mismo, pues de ahí viene todo el mal. 


—¿Que esté como en mi casa?, ¿que me mues-


tre como soy? Esto es demasiado; me conmueve


usted con su amabilidad. Pero le aconsejo, venerable  starets, que no me anime a mostrarme al natural: es un riesgo demasiado grande. No, no iré tan lejos. Le diré sólo lo necesario para que sepa a qué atenerse; lo demás pertenece al reino de las tinieblas, de lo desconocido, aunque algunos se antici-pen a darme lecciones. Esto lo digo por usted, Piotr Alejandrovitch. A usted, santa criatura —añadió, dirigiéndose al  starets—, he aquí lo que le digo: Estoy desbordante de entusiasmo —se levantó, 


alzó los brazos y exclamó—: ¡Bendito sea el vientre que lo ha llevado dentro y los pechos que lo han amamantado, los pechos sobre todo! Al decirme


usted hace un momento: «No se avergüence de sí mismo, pues todo el mal viene de ahí», su mirada me ha taladrado y leído en el fondo de mi ser. Efectivamente, cúando me dirijo a alguien, me parece que soy el más vil de los hombres y que todo el


mundo ve en mi un payaso. Entonces me digo:


«Haré el payaso. ¿Qué me importa la opinión de la gente, si desde el primero hasta el último son más viles que yo?» He aquí por qué soy un payaso, eminente  starets: por vergüenza, sólo por vergüenza. 


No alardeo por timidez. Si estuviera seguro de que todo el mundo me había de recibir como a un ser


simpático y razonable, ¡Dios mío, qué bueno sería! 


Se arrodilló ante el  starets y preguntó:


—Maestro, ¿qué hay que hacer para conseguir


la vida eterna? 


Era difícil dilucidar si estaba bromeando o si


hablaba con emoción sincera. 


El  starets le miró y dijo sonriendo:


—Hace mucho tiempo que usted mismo sabe lo


que hay que hacer, pues no le falta inteligencia: no se entregue a la bebida ni a las intemperancias del lenguaje; no se deje llevar de la sensualidad y menos del amor al dinero; cierre sus tabernas, por los menos dos o tres si no puede cerrarlas todas. Y, sobre todo, no mienta. 


—¿Lo dice por lo que he contado de Diderot? 


—No, no lo digo por eso. Empiece por no men-


tirse a si mismo. El que se miente a si mismo y escucha sus propias mentiras, llega a no saber lo que hay de verdad en él ni en torno de él, o sea que pierde el respeto a sí mismo y a los demás. Al no respetar a nadie, deja de querer, y para distraer el tedio que produce la falta de cariño y ocuparse en algo, se entrega a las pasiones y a los placeres más bajos. Llega a la bestialidad en sus vicios. Y todo ello procede de mentirse continuamente a sí mismo y a los demás. El que se miente a si mismo, puede ser víctima de sus propias ofensas. A veces se experimenta un placer en autoofenderse, ¿verdad? Un hombre sabe que nadie le ha ofendido, sino que la ofensa es obra de su imagipación, que se ha aferrado a una palabra sin importancia y ha hecho una montaña de un montículo; sabe que es él mismo el que se ofende y que experimenta en ello una gran satisfacción, y por esta causa llega al verdadero odio... Pero levántese y vuelva a ocupar su asiento. 


Ese arranque también es falso. 


—¡Déjeme besar su mano, bienaventurado pa-


dre! 


Y Fiodor Pavlovitch se levantó y posó sus labios en la mano descarnada del  starets. 


—Tiene usted razón —siguió diciendo—. Ofenderse a uno mismo es un placer. Nunca había oído decir eso tan certeramente. Sí, durante toda mi vida ha sido para mí un placer ofenderme. Por una cuestión de estética, pues recibir ofensas no sólo deleita, sino que, a veces, es hermoso. Se ha olvidado usted de este detalle, eminente  starets: el de la belleza. Lo anotaré en mi carné. En cuanto a mentir, no he hecho otra cosa en toda mi vida. He mentido


diariamente y a todas horas. En cierto modo, yo


mismo soy una mentira y padre de la mentira. Pero no, no creo que pueda llamarme padre de la mentira. ¡Me armo unos lios! Digamos que soy hijo de la mentira: es más que suficiente... Pero mentir acerca de Diderot no perjudica a nadie. En cambio, hay


ciertas mentiras que hacen daño. Por ejemplo, eminente  starets, recuerdo que hace tres años me propuse venir aquí, pues deseaba ávidamente conocer, descubrir la verdad. Le ruego que diga a Piotr Alejandrovitch que no me interrumpa. Digame, reve-


rendísimo padre: ¿es cierto que en los «Mensuales»


se habla de un santo taumaturgo que sufrió el martirio y, una vez decapitado, levantó su propia cabeza, la besó y la llevó en brazos largo tiempo? ¿Es eso verdad, padres? 


—No, dijo el  starets—, eso no es verdad. 


—No se cuenta nada semejante en ningún


«Mensual» —afirmó el padre bibliotecario—. ¿A qué santo se aplica eso? 


—No lo sé. Es una cuestión que desconozco. El


error viene de otros. Lo oí decir. ¿Y saben ustedes a quién? A este mismo Piotr Alejandrovitch Miusov que acaba de enfui•ecerse por lo que he contado de Diderot. 


—Yo no le he contado eso jamás, por la sencilla


razón de que nunca hablo con usted. 


—Cierto que usted no me lo ha contado a mi di-


rectamente, pero lo dijo, hace cuatro años, a un grupo de personas en el que yo figuraba. Si he recordado el hecho es porque usted quebrantó mi fe con este relato cómico. Aunque no lo crea, volví a mi casa con la fe aniquilada. Desde entonces, cada vez dudé más. Sí, Piotr Alejandrovitch, usted me hizo mucho daño. Aquello fue muy distinto de mi


invención sobre Diderot. 


Fiodor Pavlovitch se exaltó patéticamente, aun-


que todos se dieron cuenta de que de nuevo adop-


taba una actitud teatral. Pero Miusov se sentía herido en lo más vivo. 


—¡Qué absurdo! —exclamó—. Tan absurdo co-


mo todo lo demás que usted ha contado. Desde


luego, yo no le dije eso a usted. Lo ocurrido fue que


yo oí en Paris contar a un francés que, en una misa dicha en nuestro país, se leyó este episodio en los


«Mensuales». El francés era un erudito que permaneció largo tiempo en Rusia, dedicado especialmen-te al estudio de cuestiones de estadística. En lo que a mí concierne, no he leido los «Mensuales» ni los leeré nunca... En la mesa se dicen muchas cosas. Y


entonces estábamos comiendo. 


—Si —dijo Fiodor Pavlovitch para mortificarle—. 


Usted comía mientras yo perdía la fe. 


«¿Qué me importa a mi su fe?», estuvo a punto


de exclamar Miusov. 


Pero se contuvo y dijo con un gesto de despre-


cio:


—Usted mancha todo lo que toca. 


El  starets se levantó de súbito. 


—Perdónenme, señores, que les deje solos unos


momentos —dijo, dirigiéndose a todos los visitantes—, pero me esperan desde antes de la llegada


de ustedes. 


Y añadió alegremente y dirigiéndose a Fiodor


Pavlovitch:


—Y usted procure no mentir. 


Se dirigió a la puerta. Aliocha y el novicio corrieron tras él para ayudarle a bajar la escalera. Aliocha estaba sofocado. Se sentía feliz ante la interrupción, 


y también al ver al  starets contento y no con cara de hombre ofendido. 


El  starets iba a trasladarse a la galería para bendecir a las mujeres que allí le esperaban, pero Fiodor Pavlovitch lo detuvo en la puerta de la celda. 


—Bienaventurado  starets —exclamó, conmovi-do—, permítame que vuelva a besarle la mano. Con usted se puede hablar y se puede vivir. Usted cree, sin duda, que yo miento continuamente y que siempre estoy haciendo el payaso. Pues bien, sólo lo he hecho para ver si se puede vivir a su lado, si hay un puesto para mi humildad junto a su elevada posición. Certifico que es usted un hombre sociable. 


Durante su ausencia no diré palabra. Permaneceré sentado y en silencio. Ahora, Piotr Alejandrovitch, puede usted hablar cuanto quiera. Durante diez


minutos será usted el personaje principal de la reunión. 


CAPITULO III


LAS MUJERES CREYENTES


Al pie de la galería de madera que se abría en la parte exterior del muro del recinto había unas veinte mujeres del pueblo. Se les había anunciado que el starets iba al fin a salir, y se habían agrupado para esperarle. 


Las Khokhlakov le esperaban también, pero en


una habitación de la galería reservada para las visitantes de calidad. Eran dos: madre a hija. La primera, rica propietaria, vestía con gusto. Tenía un aspecto todavía sumamente agradable y unos ojos


vivos y casi negros. Sólo contaba treinta y tres áños y era viuda desde hacía cinco. Su hija, una jovencita de catorce años, tenía las piernas paralizadas. La pobre criatura no andaba desde hacía seis meses y había que tránsportarla en un sillón de ruedas. Ten-


ía una carita encantadora, un tanto enflaquecida por la enfermedad, pero alegre. Sus grandes y oscuros ojos sombreados por largas pestañas brillaban con destellos juguetones. Su madre estaba decidida


desde la primavera a llevarla al extranjero, pero ciertos trabajos emprendidos en sus dominios las retenían. Hacía ocho días que estaban en el pueblo, más por cuestiones de negocios que por devoción. 


Sin embargo, habían visitado ya al  starets tres días atrás. Ahora habían vuelto, aun sabiendo que el


 starets apenas salía de su celda, para suplicar se les concediera «la dicha de ver al gran salvador de enfermos». Durante la espera, la madre estaba


sentada junto al sillón de su hija. A dos pasos de ellas, de pie, había un viejo monje llegado de un monasterio del norte para recibir la bendición del starets. 


Pero éste, al parecer, avanzó hacia el grupo de


mujeres del pueblo. Las creyentes acudieron a la escalinata de tres escalones que enlazaba la galería con el suelo. El  starets se detuvo en el escalón más alto. De sus hombros pendía la estola. Después de bendecir a las mujeres que le rodeaban, atendió a una posesa que le presentaron. La sujetaban por


las dos manos. Cuando vio al  starets fue acometida por un violento hipo y comenzó a gemir, mientras su cuerpo era presa de espasmos y sacudidas, como


si sufriera un ataque epiléptico. El  starets le cubrió la cabeza con la estola, dijo una breve oración y la enferma se cálmó en el acto. 


Ignoro lo que ocurre ahora, pero en mi infancia


tuve ocasión de ver y oír a estos posesos en las aldeas y en los monasterios. Cuando las llevaban a misa emitían en la iglesia agudos chillidos, pero tan


pronto como tenían cerca el santo sacramento, el ataque «demoníaco» cesaba en el acto y las enfermas se tranquilizaban y permanecían en calma


algún tiempo. 


Como yo era todavía un niño, esto me sorprend-


ía y me impresionaba profundamente. Respondien-


do a mis preguntas, oí decir a algunos hacendados y, sobre todo, a los profesores de la localidad, que aquello era una ficción para no trabajar y que se podía reprimir tratando a los supuestos enfermos con dureza. Y me explicaban diversos casos que lo demostraban. Pero después me enteré, por boca de médicos y especialistas, de que no se trataba de una simulación, sino de una grave enfermedad que demostraba las duras condiciones en que vivía la mujer, sobre todo en Rusia. El mal procedía de trabajos agotadores realizados después de curaciones incompletas y sin intervención de la medicina, y también de la desesperación, los malos tratos, etcé-


tera, etcétera, vida que algunas naturalezas femeninas no pueden sufrir, aunque la soporte la mayoria. 


La curación súbita y sorprendente de las convul-


sas endemoniadas, apenas se les acercaba algún


objeto sagrado, lo cual se atribuía a una ficción y, sobre todo, a ardides de los sacerdotes, era seguramente también un fenómeno natural. Las mujeres


que conducían a la enferma, y especialmente la enferma misma, estaban completamente convencidas de que el espíritu impuro que se había posesionado de ella no podría resistir la presencia del santo sacramento, ante el cual inclinaban a la desgraciada. Entonces, en la paciente de nervios enfermos, dominada por una afección psíquica, se producía un trastorno profundo y general, ocasionado por la


espera del milagro de la curación y por la seguridad completa de que el milagro se realizaría. Y, en efecto, se realizaba, aunque sólo fuera momentánea-


mente. Esto es lo que ocurrió cuando el  starets cubrió a la enferma con la estola. 


Algunas de las mujeres que se apiñaban en tor-


no de él derramaban lágrimas de ternura y entu-


siasmo, otras se arrojaban sobre él para besarle aunque sólo fuera el borde del hábito; otras, en fin, se lamentaban. Él las bendecía a todas y charlaba con ellas. Conocía a la posesa, que vivía en una aldea situada a legua y media del monasterio. No era la primera vez que se la habían traído. 


—He aquí una que viene de lejos —dijo el  starets, señalando a úna mujer todavía joven, pero exhausta y muy delgada, y de rostro tan curtido que parecía negro. 


Esta mujer estaba arrodillada y fijaba en el  starets una mirada inmóvil. En sus ojos había un algo de extravío. 


—Sí, padre; vengo de lejos. Vivo a cuatrocientas verstas de aquí. De lejos, padre, de muy lejos. 


Dijo esto una y otra vez mientras balanceaba la


cabeza de derecha a izquierda, con la cara apoyada en la palma de la mano. Hablaba como lamentándose. 


En el pueblo hay un dolor silencioso y paciente, que se concentra en sí mismo y enmudece. Pero


también hay un dolor ruidoso, que se traduce en


lágrimas y lamentos, sobre todo en las mujeres. 


Este dolor no es menos profundo que el silencio-


so. Los lamentos sólo calman desgarrando el co-


razón. Este dolor no quiere consuelo: se nutre de'la idea de que es inextinguible. Los lamentos no son sino el deseo de abrir aún más la herida. 


—Usted es ciudadana, ¿verdad? —preguntó el


 starets, mirándola con curiosidad. 


—Sí, padre: somos campesinos de nacimiento, 


pero vivimos en la ciudad. He venido sólo para verte. Hemos oído hablar de ti, padre mío. He enterrado a mi hijo, que era un niño pequeño: Para rogar a Dios, he visitado tres monasterios, y me han dicho:


«Ve allí, Nastasiuchka», es decir, a verle a usted, 


padre mío, a verle a usted. Y vine. Ayer fui a la iglesia y hoy he venido aquí. 


—¿Por qué lloras? 


—Por mi hijo. Le faltaban tres meses para cum-


plir tres años. El recuerdo de este hijo me atormenta. Era el menor. Nikituchka  y yo hemos tenido


cuatro, pero no nos ha quedado ninguno, mi bien-


amado padre, ninguno. Enterré a los tres primeros y no sentí tanta pena. Pero a este último no puedo olvidarlo. Me parece tenerlo delante. No se va. Tengo el corazón destrozado. Contemplo su ropita, su camisa, sus zapatitos y me echo a llorar. Pongo, una junto a otra, todas las cosas que han quedado de él, las miro y lloro. Dije a Nikituchka, mi marido:


«Oye, déjame ir en peregrinación...» Es cochero, padre mío. Tenemos bienes. Los caballos y los coches son nuestros. Pero ¿para qué los queremos


ahora? Mi Nikituchka debe de estar bebiendo desde que le dejé. Lo ha hecho otras veces: cuando lo


dejo pierde los ánimos. Pero ahora no pienso en él. 


Ya hace tres meses que he dejado la casa, y lo he olvidado todo, y no quiero acordarme de nada. ¿Pa-ra qué me sirve mi marido ahora? He terminado con él y con todos. No quiero volver a ver mi casa ni mis bienes. Ojalá me hubiese muerto. 


—Oye —dijo el  starets—, un gran santo de la antigüedad vio en el templo a una madre que lloraba como lloras tú, porque el Señor se le había llevado a su hijito. Y el santo le dijo: «Tú no sabes lo atrevidos que son estos niños ante el trono de Dios. En el reino de los cielos no hay nadie que tenga el atrevimiento que tienen esas criaturas. Le dicen a Dios que les ha dado la vida, pero que se la han vuelto a quitar apenas han visto la luz. Y tanto insisten y reclaman, que el Señor los hace ángeles. Por eso debes alegrarte en vez de llorar, ya que tu hijito está ahora con el Señor, en el coro de ángeles.» Esto es lo que dijo en la antigüedad un santo a una mujer que lloraba. Era un gran santo y lo que decía era la pura verdad. Así, tu hijo está ante el trono del Se-


ñor, y se divierte y ruega a Dios por ti. Llora si quieres, pero alégrate. 


La mujer lo escuchaba con la cabeza inclinada y


la cara apoyada en la mano. 


—Lo mismo me decía mi Nikituchka para conso-


larme: «No hay motivo para que llores. Seguro que nuestro hijo está cantando ahora en el coro de


ángeles ante el Señor.» Y mientras me decía esto, lloraba. Yo le decía: « Sí, ya lo sé: está con el Se-


ñor, porque no puede estar en otra parte. Pero no está aquí, cerca de nosotros, como estaba antes...»


¡Oh, si yo pudiera volver a verlo una vez, aunque sólo fuera una vez, sin acercarme a él, sin decirle nada, escondida en un rincón! ¡Si pudiera verle un instante, oírle jugar y verle llegar de pronto, gritando con su vocecita: «¿Dónde estás, mamá?», como


hacía tantas veces! ¡Si yo pudiera oírle corretear por la habitación, venir a mí corriendo, riendo y gritando, como recuerdo que solía hacer! ¡Si pudiese aunque sólo fuera oírle! ¡Pero no está en la casa, padre mío, y no podré oírle nunca más! Mira su cinturón. 


Pero él no está, no volverá a estar nunca. 


Sacó de su pecho un diminuto cinturón. Apenas


lo vio, empezó L sollozar, cubriéndose el rostro con las manos, entre cuyos dedos luían las lágrimas a torrentes. 


—¡Mirad! —exclamó el  starets—. Es la antigua Raquel que lloa a sus hijos, sin ue haya para ella consuelo, porque ya no están en el mundo . Esta es la suerte que se reserva aquí abajo a las madres. 


No te consueles, no hace falta que tengas consuelo. 


Llora. Pero cada vez que llores, acuérdate que tu hijo es un ángel de Dios, que desde allá arriba lo mira y lo ve, y que tus lágrimas le complacen y las muestra al Señor. Derramarás lágrimas todavía


mucho tiempo, pero, al fin, sentirás una serena


alegría, y las lágrimas que ahora son amargas


serán entonces purificadoras lágrimas de ternura que borran los pecados. Rogaré por el descanso del alma de tu hijo. ¿Cómo se llamaba? 


—Alexei, padre mío. 


—Es un bonito nombre. Su patrón era el varón


de Dios Alexei, ¿verdad? 


—Sí, padre: Alexei, varón de Dios. 


—¡Qué gran santo! Rogaré por tu hijito: no olvi-


daré tu aflicción en mis oraciones. Y también rogaré por la salud de tu marido. Pero ten en cuenta que es un pecado abandonarle. Vuelve a su lado y cuida de él. Desde allá arriba tu hijo ve que has abandonado a su padre, y esto le aflige. ¿Por qué turbas su paz? 


Tu hijito vive, pues el alma tiene vida eterna; no está en la casa, pero lo tienes cerca de ti, aunque no lo veas. Sin embargo, no esperes que vaya a tu casa si te oye decir que la detestas. ¿Para qué ha de ir, si en la casa no hay nadie, si en ella no puede encontrar a su madre y a su padre juntos? Ahora llegaría, te vería atormentada y te enviaría apacibles sueños. Vuelve hoy mismo al lado de tu esposo. 


—Te obedeceré, padre mío, iré. Has leído en mi


corazón. ¡Espérame, Nikituchka; espérame, queri-


do! 


La mujer continuó lamentándose, pero el  starets se había vuelto ya hacia una viejecita que no vestía


de peregrina, sino que llevaba un vestido de calle corriente. Se leía en sus ojos que tenía algo que decir. Era viuda de un suboficial y habitaba en nuestro pueblo. Su hijo Vasili, empleado en una comisar-


ía, se había trasladado a Irkutsk (Siberia). Le había escrito dos veces. Luego, desde hacía un año, no había dado señales de vida. Había intentado informarse, pero no sabía adónde dirigirse. 


—El otro día, Estefanía Ilinichna Bedriaguine, ri-ca tendera, me dijo: «Lo que debes hacer, Prokhorovna, es escribir en un papel el nombre de tu hijo. 


Entonces vas a la iglesia y encargas oraciones por el descanso de su alma. Así, él se sentirá inquieto y te escribirá. Es un procedimiento seguro que se ha empleado muchas veces.» Yo no me he atrevido a


hacerlo sin consultarte. Tú que en todo nos iluminas, dime: ¿está eso bien? 


—Te guardarás mucho de hacerlo. Sólo que lo


hayas preguntado es vergonzoso. Nadie puede orar por el descanso de un alma viviente, y menos aún una madre. Eso es tan gran pecado como la hechicería. Sólo por tu ignorancia se te puede perdonar. 


Ruega por su salud a la Reina de los Cielos, rápida mediadora y auxiliadora de los pecadores, y pídele que perdone tu error. Y entonces, Prokhorovna, 


verás como tu hijo, o regresa o te escribe. Ve tranquila: tu hijo vive, te lo digo yo. 


—Que Dios te premie, padre bienamado, bien-


hechor nuestro, que ruegas por nosotros, por la


redención de nuestros pecados. 


El  starets miraba ya unos ojos ardientes que se fijaban en él. Eran los ojos de una campesina todav-


ía joven, pero extenuada y con aspecto de enferma del pecho. Permanecía muda y, mientras dirigía al starets una mirada de imploración, parecía temer aproximarse a él. 


—¿Qué deseas, querida? 


—Que alivies mi alma —murmuró con voz aho-


gada. Se arrodilló lentamente a sus pies y añadió—: He pecado, padre mío, y esto me llena de temor. 


El  starets se sentó en el escalón más bajo. La mujer se acercó a él, avanzando de rodillas. 


—Soy viuda desde hace tres años —empezó a


decir la mujer a media voz—. La vida no era para mí agradable al lado de mi marido, que estaba viejo y me azotaba duramente. Una vez que estaba en


cama, enfermo, yo pensé, mirándole: «Si se cura y se levanta de nuevo, ¿qué será de mi?» Y esta idea ya no se apartó de mi pensamiento. 


—Espera —dijo el  starets. 


Acercó el oído a los labios de la mujer y ella continuó con voz apenas perceptible. Pronto terminó. 


El  starets preguntó:


—¿Hace tres años? 


—Sí, tres años. Al principio no pensaba en ello, pero desde que me puse enferma, vivo en una angustia continua. 


—¿Vienes de muy lejos? 


—He hecho quinientas verstas de camino. 


—¿Te has confesado? 


—Dos veces. 


—¿Han accedido a recibir la comunión? 


—Sí... Tengo miedo, miedo a la muerte. 


—No temas nada; no tengas miedo ni te aflijas. 


Con tal que el arrepentimiento subsista, Dios lo perdona todo. No hay pecado en la tierra que Dios no perdone al que se arrepiente de corazón. No


existe pecado humano capaz de agotar el amor


infinito de Dios. Porque ¿qué pecado puede superar en magnitud el amor de Dios? Piensa siempre en tu arrepentimiento y destierra todo temor. Tú no puedes imaginarte cómo te ama Dios, aunque tenga


que amarte como pecadora. En el cielo habrá más


alegría por un pecador que se arrepiente que por diez justos . No te aflijas por lo que puedan decir los demás y no te irrites por sus injurias. Perdona de


todo corazón al difunto las ofensas que te infirió y reconcíliate con él de verdad. Si te arrepientes, es que amas. Y si amas, estás en Dios. El amor todo lo redime, todo lo salva. Si yo, pecador como tú, me he conmovido al oirte, con más razón tendrá el Se-


ñor piedad de ti. El amor es un tesoro tan inestimable, que, a cambio de él, puedes adquirir el mundo entero y redimir, no sólo tus pecados, sino los pecados de los demás. Vete y no temas nada. 


Hizo tres veces la señal de la cruz sobre la en-


ferma, se quitó una medalla que pendía de su cuello y la colgó en el de la pecadóra, que se inclinó en silencio hasta tocar la tierra. El  starets se levantó y miró alegremente a una mujer bien parecida que


llevaba en brazos un niño de pecho. 


—Vengo de Vichegoria, padre mío. 


—Has recorrido casi dos leguas con tu hijito en


brazos. ¿Qué quieres? 


—He venido a verte. Pero no es la primera vez


que vengo, ¿lo has olvidado? Poca memoria tienes si no te acuerdas de mí. Oí decir que estabas enfermo y entonces decidí venir a verte. Y ahora veo que no tienes nada. Vivirás todavía veinte años: estoy segura. Tú no puedes ponerte enfermo, 


habiendo tanta gente que ruega por ti. 


—Gracias de todo corazón, querida. 


—Ahora voy a pedirte un favor. Toma estos sesenta copecs y dalos a otro que sea más pobre que yo. Por el camino venía pensando: «Lo mejor será entregarlos a él, pues él sabrá a quién debe darlos.»


—Gracias, gracias, querida. Haré lo que deseas. 


Me gusta tu modo de ser. ¿Es una niña lo que llevas en brazos? 


—Sí, una niña, padre mío. Se llama Elisabeth. 


—Que el Señor os bendiga a las dos, a ti y a tu


Elisabeth. Has alegrado mi corazón... Adiós, queridas hijas mías. 


Las bendijo a todas y les hizo una profunda reverencia. 


CAPITULO IV


UNA DAMA DE POCA FE


Durante esta conversación con las mujeres del


pueblo, la dama que esperaba en la habitación de la galería derramaba dulces lágrimas que enjugaba


con su pañuelo. Era una mujer de mundo, muy sen-


sible y con inclinaciones virtuosas. Cuando el  starets le habló al fin, se desbordó el entusiasmo de la dama:


—¡Cómo me ha impresionado esta conmovedora


escena! 


La emoción le cortó el habla, pero en seguida


pudo continuar:


—Comprendo que el pueblo le adore. Yo tam-


bién amo al pueblo. ¿Cómo no amar a nuestro ex-


celente pueblo ruso, tan ingenuo en su grandeza? 


—¿Cómo está su hija? Usted ha enviado a de-


cirme que quería verme. 


—Sí, lo he pedido con insistencia lo he implora-


do. Estaba dis—, puesta a permanecer tres días de rodillas ante sus ventanas para que usted me recibiera. Hemos venido a expresarle nuestro entusias-ta agradecimiento. Pues usted curó a Lise el jueves, la curó por completo, orando ante ella y aplicándole


las manos. Anhelábamos besarlas y testimoniarle nuestra gratitud y nuestra veneración. 


—¿Dice usted que la he curado? ¡Pero si está


todavía en su sillón! 


—La fiebre nocturna ha desaparecido por com-


pleto desde hace dos días, desde el jueves —


repuso la dama con nervioso apresuramiento—. Y


esto no es todo: sus piernas se han fortalecido, sus ojos brillan, y mire usted el color de su cara. Antes lloraba sin cesar; ahora está contenta y se rie a cada moménto. Hoy ha pedido que la pusiéramos


de pie y se ha sostenido un minuto sola, sin ninguna clase de apoyo. Ha apostado conmigo a que dentro de quince días baila un rigodón. He llamado al doctor Herzenstube y se ha quedado perplejo. «Es


sorprendente; no te comprendo en absoluto», ha


dicho. ¿Cómo no íbamos a venir a molestarlo? 


¿Cómo no hablamos de apresurarnos a venir a


darle las gracias? Lise, da las gracias. 


La carita de Lise se puso sería repentinamente. 


La enferma se levantó de su sillón tanto como pudo y, mirando al  starets, enlazó las manos. De pronto y sin poder contenerse se echó a reir. 


—Me río de ese joven —dijo señalando a Alio-


cha. 


Las mejillas de Aliocha, que estaba de pie detrás del  starets, se cubrieron de un súbito rubor. El joven bajó los ojos, que habían brillado intensa a instantá-


neamente. 


—Tiene un encargo para usted, Alexei Fiodoro-


vitch —dijo la madre a Aliocha. Y le tendió la mano, elegantemente enguantada—. ¿Cómo está usted? 


El  starets se volvío y fijó su mirada en Aliocha. El joven se acercó a Lise sonriendo torpemente. Lise volvió a ponerse sería. 


—Catalina Ivanovna me ha rogado que le entre-


gue esto —dijo ofreciéndole una carta—. Le ruega que vaya a verla lo antes posible y sin falta. 


—¿Me ruega que vaya a verla? ¿Para qué? —


preguntó Aliocha, profundamente asombrado y con


un gesto de preocupación. 


—Se trata de algo relacionado con Dmitri Fiodo-


rovitch y... con todos esos asuntos que ahora llevan ustedes entre manos —dijo apresuradamente la


madre—. Catalina Ivanovna ha encontrado una


solución, mas, para ponerla en práctica, necesita verle imprescindiblemente. ¿Por qué? Lo ignoro. El caso es que le ruega que vaya a verla lo antes posible. Y espero que usted no dejará de ir: sus convicciones cristianas se lo impiden. 


—Sólo he visto a Catalina Ivanovna una vez —


dijo Aliocha, todavía perplejo. 


—¡Es una criatura tan noble, tan recta!... Lo merece todo, aunque sólo sea por sus sufrimientos... 


¿Usted sabe lo que ha pasado..., y lo que está pasando .... y lo que le espera?... ¡Es horrible, horrible!... 


—Iré —dijo Aliocha después de haber echado


una ojeada a la nota, breve y enigmática, que no explicaba nada y que se limitaba a pedirle encarecidamente que fuera. 


—¡Qué bueno es usted! —exclamó Lise, 


animándose—. Yo le decía a mi mamá: «No irá, 


porque está entregado enteramente a Dios.» Es


usted muy bueno. Siempre he pensado que es muy


bueno, y estoy muy satisfecha de podérselo decir ahora. 


—¡Lise! —la reprendió su madre, aunque son-


riendo—. Nos tiene usted olvidadas, Alexei Fiodorovitch: nunca viene a vernos. Y Lise me ha dicho


más de una vez que sólo se siente bien cuando está a su lado. 


Aliocha levantó la cabeza, enrojeció de nuevo y


sonrió sin sabe¡ por qué. 


El  starets ya no le miraba. Estaba hablando con el monje que le esperaba, como ya hemos dicho, 


junto al sillón de Lise. Era un humilde religioso, obtuso y de ideas rígidas, pero con una fe que rayaba en la obstinación. Dijo que vivía lejos, en el norte, cerca de Obdorsk , en un pequeño monasterio que


sólo tenía nueve monjes. El  starets le bendljo y le invitó a ir a su celda cuando le pareciese. 


—¿Cómo puede usted conseguir estas cosas? 


—preguntó el monje señalando gravemente a Lise. 


Aludía a su curación. 


—Es todavía demasiado pronto para hablar de


eso. Que se sienta aliviada no quiere decir que esté curada por completo. El alivio puede obedecer a


otras causas. En fin de cuentas, todo lo que haya pasado es obra de la voluntad de Dios. Todo procede de Él... Venga a verme, padre. Algún día me


será imposible recibirle. Estoy enfermo y sé que tengo los días contados. 


—¡Oh, no! —exclamó la dama—. Dios no nos lo


quitará. Usted vivirá aún mucho tiempo, mucho


tiempo. ¿Cómo puede estar enfermo, con el buen


aspecto que tiene? ¡Parece tan contento, tan feliz! 


—Hoy me siento mucho mejor que otros días, 


pero yo sé que esto no durará mucho. Conozco bien mi enfermedad. Si mi aspecto es alegre, no puede usted figurarse lo que me complace oírselo decir. 


Pues la felicidad es el objetivo del ser humano. El


que ha sido perfectamente feliz tiene derecho a decir: «He cumplido la ley divina en la tierra.» Los justos, los santos, los mártires han sido felices. 


—¡Qué palabras tan audaces, tan sublimes! —


exclamó la madre—. Penetran a través de nuestro


ser. Sin embargo, ¿dónde está la felicidad? Ya que ha tenido usted la bondad de permitirnos verlo hoy, escuche lo que no le dije en mi anterior visita, lo que no me atreví a decirle, lo que me atormenta desde hace mucho tiempo. Pues me siento atormentada, 


si, atormentada. 


Y en un arranque de fervor enlazó las manos. 


—¿Cuál es su tormento? 


—No creer. 


—¿No creer en Dios? 


—¡Oh, no! En eso ni siquiera me atrevo a pen-


sar. ¡Pero qué enigma es la vida futura! Nadie sabe de ella una palabra. Escúcheme, padre, usted que conoce el alma humana y el modo de curarla. No le pido que me crea enteramente, pero le doy mi palabra de honor de que le hablo con toda seriedad. La idea de la vida de ultratumba me conmueve hasta


atormentarme, hasta aterrarme. No sé a quién preguntar, ni me he atrevido a hacerlo en toda mi vi-da... Ahora me permito dirigirme a usted... ¡Qué pensará de mi, Dios mío! 


Y se quedó mirándole, con las manos enlazadas. 


—No se preocupe por mi opinión —repuso el


 starets—. Creo en la sinceridad de su inquietud. 


—¡Cuánto se lo agradezco! Oiga: cierro los ojos


y pienso: «Todos creen. ¿Por qué?» Se dice que la religión tiene su origen en el terror que inspiran ciertos fenómenos de la naturaleza, pero que todo es una falsa apariencia. Y me digo que he creido toda la vida, que moriré y no encontraré nada, que entonces «sólo la hierba crecerá sobre mi tumba», 


como dice un escritor. Esto es horrible. ¿Cómo recobrar la fe? En mi infancia, yo creí mecánicamente, sin pensar en nada. ¿Cómo convencerme? He venido a inclinarme ante usted y a suplicarle que me ilumine. Si pierdo esta ocasión, ya no encontraré a nadie que me responda. ¿Cómo convencerme? 


¿Con qué pruebas? ¡Qué desgraciada soy! Las


personas que me rodean no se preocupan de esto, 


y yo sola no puedo soportar mis dudas. Estoy


abrumada. 


—Lo comprendo. Pero estas cosas no pueden


probarse. Uno tiene que convencerse por sí mismo. 


—¿Cómo? 


—Por medio del amor, que es el que lo hace to-


do. Procure amar al prójimo con un ardor inextinguible. A medida que vaya usted progresando en el


amor al prójimo, se irá convenciendo de la existencia de Dios y de la inmortalidad del alma. Si alcanza la abnégación completa en su amor al prójimo, creerá ciegamente y la duda no podrá siquiera rozar su alma. Esto está demostrado por la experiencia. 


—¿El amor que lo hace todo? He aquí otro pro-


blema..., ¡y qué problema! Mire: yo amo de tal modo a la humanidad, que, aunque usted no lo crea, he pensado a veces en abandonarlo todo, incluso a


Lise, y convertirme en hermana de la Caridad. Cierro los ojos, pienso, sueño, y en esos momentos me asiste una fuerza invencible. Ninguna herida, ninguna llaga purulenta me inquietará: las lavaré con mis propias manos y seré una enfermera presta a besar las úlceras de los pacientes. 


—No es poco que haya tenido tales pensamien-


tos. Algún día realizará usted, por obra del azar, una buena acción. 


—¿Pero podré soportar durante mucho tiempo


semejante vida? —siguió diciendo la dama con ve-


hemencia—. Ésta es la cuestión más importante, la que más me atormenta. Cierro los ojos y me pregunto: «¿Permanecerás mucho tiempo en este ca-


mino? Si el enfermo al que lavas las úlceras lo paga con la ingratitud, si te atormenta con sus caprichos, sin apreciar ni advertir siquiera tu devoción; si grita, 


se muestra exigente a incluso presenta quejas sobre ti, como pueden hacer las personas atormentadas por el sufrimiento, ¿perdurará tu amor?» Y sepa usted que yo me he dicho ya con profunda desazón:


«La ingratitud es lo único que puede enfriar, a inmediatamente, mi amor activo por la humanidad.»


En una palabra, que, al amar, trabajo por un salario y exijo recibirlo inmediatamente en forma de elogios y de un amor como el mío. De otro modo, no me es posible amar a nadie. 


Después de haberse fustigado a si misma con


este arrebato de sinceridad, se quedó mirando al starets con una fijeza provocadora. 


Y el  starets repuso:


—Eso mismo me dijo hace ya mucho tiempo un


médico amigo mío, hombre inteligente y de edad


madura. Se expresaba tan francamente como us-


ted, aunque bromeando con cierta amargura. Me


decía: «Amo a la humanidad, pero, para sorpresa


mía, cuanto más quiero a la humanidad en general, menos cariño me inspiran las personas en particular, individualmente. Más de una vez he soñado


apasionadamente con servir a la humanidad, y tal vez incluso habría subido el calvario por mis semejantes, si hubiera sido necesario; pero no puedo vivir dos días seguidos con una persona en la mis-


ma habitación: lo sé por experiencia. Cuando noto la presencia de alguien cerca de mí, siento limitada mi libertad y herido mi amor propio. En veinticuatro horas puedo tomar ojeriza a las personas más excelentes: a una porque permanece demasiado tiempo


en la mesa, a otra porque está acatarrada y no hace más que estornudar. Apenas me pongo en contacto


con los hombres, me siento enemigo de ellos. Sin embargo, cuanto más detesto al individuo, más


ardiente es mi amor por el conjunto de la humanidad.»


—¿Qué hacer, qué hacer en tal caso? Hay para


desesperarse. 


—No. Basta con que se sienta usted desolada. 


Haga todo cuanto pueda, y se le tendrá en cuenta. 


Usted ya ha hecho mucho por conseguir conocerse


a sí misma profundamente, tal como realmente es. 


Si me ha hablado con tanta franqueza sólo para oír mis alabanzas a su sinceridad, no conseguirá nada, seguramente, en los dominios del amor activo: todo quedará reducido a un sueño, y como un sueño


transcurrirá su vida. Entonces, claro es, se olvidará de la vida futura y, en fin de cuentas, se tranquilizará de un modo de otro. 


—Me abruma usted. Ahora me doy cuenta de


que, al hablarle de mi horror a la ingratitud, daba por


descontados los elogios que me valdría mi franqueza. Usted me ha llevado a leer en mí misma. 


—¿De veras? Pues bien, tras esta confesión, 


creo que es usted buena y sincera. Aunque no al-


cance la felicidad, recuerde siempre que está en el buen camino y procure no salir de él. Sobre todo, no mienta, y menos aún a sí misma. Observe sus propias falsedades, examínelas continuamente. Evite también la aversión hacia los demás y hacia sí


misma. Lo que le parezca malo en usted, queda


purificado por el hecho de que haya visto que es malo. Rechace también el temor, aunque éste sea


únicamente la consecuencia de la mentira. No tema jamás a su propia cobardía en la persecución del amor. Tampoco debe asustarse de sus malas acciones en este terreno. Lamento no poder decirle nada más consolador, pues el amor activo, comparado con el amor contemplativo, es algo cruel y


espantoso. El amor contemplativo está sediento de realizaciones inmediatas y de la atención general. 


Uno está incluso dispuesto a dar su vida con tal que esto no se prolongue demasiado, que termine rápidamente y como en el teatro, bajo las miradas y los elogios del público. El amor activo es trabajo y tiene el dominio de sí mismo; para algunos es una verdadera ciencia. Pues bien, le anuncio que en el mo-


mento mismo en que vea, horrorizada, que, a pesar de sus esfuerzos, no solamente no se ha acercado a su objetivo, sino que se ha alejado de él, en ese momento habrá alcanzado su fin y verá sobre usted el poder misterioso del Señor, que la habrá guiado con amor sin que usted se haya dado cuenta. Perdone que no pueda dedicarle más tiempo: me espe-


ran. Adiós. 


La señora de Khokhlakov lloraba. 


—¿No se acuerda de Lise? —preguntó ansio-


samente—. Bendígala. 


—No merece que se la quiera —repuso el  sta-


 rets en broma—. Ha estado muy juguetona mientras hablábamos. ¿Por qué te burlas de Alexei? 


En efecto, Lise había estado enfrascada en un


curioso juego. En la visita anterior había advertido que Aliocha se turbaba en su presencia, y esto la divirtió sobremanera. La encantaba mirarlo fijamente y ver como él, dominado por esa mirada persistente y como impulsado por una fuerza irresistible, la miraba a su vez. Entonces Lise sonreía triunfalmente, y esta sonrisa aumentaba el despecho y' la confusión de Aliocha. Al fin, el joven eludió francamente las miradas de Lise, ocultándose detrás del starets. Pero minutos después, como hipnotizado, asomó la cabeza para ver si ella lo miraba. Lise, 


que estaba casi fuera del sillón, le observaba de soslayo y esperaba, impaciente, que los ojos de


Aliocha se levantaran y la mirasen, y al ver que él, en efecto, volvió a mirarla, se echó a reír tan ruidosamente, que el  starets no pudo contenerse y le dijo:


—¡Qué revoltosa eres! Te gusta ponerlo colora-


do, ¿eh? 


Lise enrojeció hasta las orejas. Sus ojos brillaron intensamente. Su carita se puso sería. Y la enfermi-ta, nerviosa, indignada, se lamentó:


—¿Por qué se olvida de todo? Cuando yo era


una niña pequeña, me llevaba en brazos y jugaba


conmigo. Él me enseñó a leer. Hace dos años, 


cuando se marchó, me dijo que no me olvidaría


nunca, que éramos amigos para siempre. Y ahora


me tiene miedo como si me lo fuera a comer. ¿Por qué no se acerca a mi? ¿Por qué no quiere hablarme? ¿Por qué no viene a vernos? Usted no lo retie-ne, pues yo sé que puede ir a donde quiera. No


estaría bien que yo le invitara. Él debe ser el primero en acordarse de mi. Pero no: ¡el señor hace vida de religioso! ¿Por qué le ha puesto ese hábito de largos faldones? ¿No ve que caerá si tiene que


correr? 


De pronto, no pudiendo contenerse, se cubrió la cara con la mano y prorrumpió en una risa nerviosa, reprimida, prolongada, que saçudia todo su cuerpo. 


El  starets, que la había escuchado en silencio, la bendijo. Ella le besó la mano, la apretó contra sus ojos y se echó a llorar. 


—No se enfade conmigo. Soy una tonta; no sirvo


para nada. Aliocha tiene razón al no querer nada con una chica tan ridícula... 


El  starets la interrumpió:


—Te lo enviaré, te lo enviaré sin falta. 


CAPITULO V


¡ASÍ SEA! 


El  starets había estado ausente unos veinticinco minutos. Eran más de las doce y media, y aún no


habfa llegado Dmitri Fiodorovitch, por quien se hab-


ía convocado la reunión. Ya casi se le habla olvidado. 


Cuando el  starets reapareció en la celda encontró a sus visitantes enzarzados en una conversación animadísima en la que participaban espe-


cialmente Iván Fiodorovitch y los dos religiosos. 


Miusov intervino con calor, pero con escaso éxito: permanecfa en un segundo plano y apenas se le


contestaba, lo que le producía una creciente indignación. Antes habfa librado un combate de erudi-


ción con Iván Fiodorovitch y se rebelaba ante cierta falta de consideración que habfa advertido en el joven. «Yo —se decía— estoy al corriente de todo lo que hay de progresista en Europa, pero esta nueva generación nos ignora por completo. »


Fiodor Pávlovitch, que se habfa jurado permane-


cer de espectador sin decir nada, guardaba silencio, observando con una sonrisita sarcástica a su vecino Piotr Alejandrovitch, cuya irritación le producía gran regocijo. Hacía rato que acechaba el momento de


desquitarse, y al fin encontró la ocasión. Se inclinó ante el hombro de su vecino y le dijo a media voz:


—¿Por qué no se ha marchado usted después


de la anécdota del santo, en vez de quedarse con esta ingrata compañia? Sin duda, usted, sintiéndose ofendido y humillado, ha permanecido aquí para


demostrar su carácter, y no se irá sin demostrarlo. 


—No empiece otra vez, o me voy ahora mismo. 


—Usted será el último en marcharse —le dijo


Fiodor Paviovitch. 


Fue en ese momento cuando llegó el  starets. 


La discusión se interrumpió, pero el  starets, después de volver a ocupar su puesto, paseó su mirada por los reunidos como invitándoles a continuar. 


Aliocha, que leía en su rostro, comprendió que estaba agotado. A causa de su enfermedad, su debilidad habfa llegado al extremo de que últimamente le producía desmayos. La palidez que anunciaba estos desvanecimientos cubría ahora su semblante. 


En sus labios tampoco había color. Pero era evidente que no quería disolver la asamblea. ¿Qué cazones tendría para ello? Aliocha lo observaba atentamente. 


El padre bibliotecario dijo, señalando a Iván Fiodorovitch:


—Estábamos comentando un articulo sumamente interesante de este señor. Tiene puntos de vista nuevos, pero la tesis parece tender a dos fines. Es una réplica a un sacerdote que ha publicado una


obra sobre los tribunales eclesiásticos y la extensión de sus derechos. 


—Sintiéndolo mucho —maniféstó el  starets mirando atentamente a Iván Fiodorovitch—, no he


leido su artículo, pero he oído hablar de él. 


El padre bibliotecario continuó:


—Este señor enfoca la cuestión desde un punto


de vista interesantísimo. Al parecer, rechaza la separación de la Iglesia y el Estado en este terreno. 


—Muy interesante, en efecto —dijo el  starets  a Iván Fiodorovitch—. ¿Pero con qué argumentos


defiende usted su opinión? 


Iván Fiodorovitch le respondió no con un aire al-tanero y pedante, como el que Aliocha recordaba


haberle oído emplear el mismo día anterior, sino con un tono modesto, discreto, franco. 


—Yo parto del principio de que esta confusión de los elementos esenciales de la Iglesia y el Estado, considerados separadamente, subsistirá siempre, 


aunque afecte a algo irrealizable, ya que descansa sobre una mentira. Un compromiso entre la Iglesia y el Estado en ciertas cuestiones, como la justicia, por


ejemplo, es, a mi juicio, completamente imposible. 


El sacerdote al que respondo en mi articulo sostiene que la Iglesia ocupa en el Estado un puesto determinado, definido. Yo le contesto que la Iglesiay lejos de ocupar simplemente un lugar en el Estado, debe absorber al Estado enteramente y que, si esto hoy es imposible, por lo menos debería ser el objetivo principal del desenvolvimiento de la sociedad cristiana. 


—Eso es perfectamente justo —declaró con voz


enérgica y nerviosa el padre Paisius, religioso erudito y taciturno. 


—Eso es ultramontanismo puro —exclamó Miu-


sov, poniendo una pierna sobre la otra con un movimiento de impaciencia. 


—No hay montes en nuestro país —dijo el padre


José dirigiéndose al  starets—. Este señor refuta los principios fundamentales de su adversario, que, 


cosa digna de mención, es un eclesiástico. He aquí esos principios. Primero: «Ninguna asociación


pública puede ni debe atribuirse el poder ni disponer de los derechos civiles y políticos de sus miembros.» Segundo: «El poder en materia civil y criminal no debe pertenecer a la Iglesia, pues es incompatible con su naturaleza de institución divina y


agrupación que persigue un fin religioso.» Y tercero:


«La Iglesia no es un reino de este mundo. »


—Todo esto es un juego de palabras indigno de


un eclesiástico —dijo el padre Paisius sin poderse contener—. He leído la obra que usted refuta —


añadió volviéndose hacia Iván Fiodorovitch—, y


quedé sorprendido ante la afirmación de ese sacerdote de que la Iglesia no es un reino de este mundo. 


Si no fuera de este mundo, no podría existir en la tierra. En el santo Evangelio, la expresión « no de este mundo» está empleada en otro sentido. No se debe jugar con estas palabras. Nuestro Señor Jesucristo vino precisamente a fundar la Iglesia en la tierra. El reino de los cielos no es, desde luego, un reino de este mundo, pero en el cielo sólo se entra por medio de la Iglesia, que está fundada en la tierra. Por lo tanto, los juegos de palabras sobre estas cuestiones son inadmisibles a indignos. La Iglesia es verdaderamente un reino. Su destino es reinar. 


Y, al fin, este reino se extenderá por todo el universo: así se nos ha prometido. 


Se detuvo de pronto, como conteniéndose. Iván


Fiodorovitch, después de haberle escuchado atenta y cortésmente y con toda calma, continuó, dirigiéndose al  starets, en el mismo tono sencillo de antes:


—La idea esencial de mi artículo es que el cristianismo, en los tres primeros siglos de su existencia, se condujo en el mundo corno una Iglesia y, en realidad, no fue otra cosa. Cuando el Estado romano pagano adoptó el cristianismo, se incorporó a la Iglesia, pero siguió siendo un Estado pagano en


multitud de atribuciones. En el fondo, esto era inevitable. El Estado romano había heredado demasia-


das cosas de la civilización y la sagacidad paganas, entre ellas las bases y los fines mismos del Estado. 


Era evidente que la Iglesia de Cristo, al introducirse en el Estado, no podía suprimir nada de sus propias bases, de la piedra sobre la cual descansaba: tenía que ir hacia sus fines, firmemente señalados y establecidos por Jesucristo. Uno de estos fines era convertir en Iglesia, regenerándola, el mundo entero y, en consecuencia, el Estado pagano antiguo. De


este modo, y atendiendo a sus planes para el futuro, la Iglesia no debe buscar un puesto determinado en el Estado, como «toda asociación pública» o como


«una agrupación que persigue fines religiosos», 


para emplear los mismos términos del autor cuyas ideas refuto, sino que todo el Estado terrestre debería convertirse en Iglesia o, por lo menos, renunciar a todos sus fines incompatibles con los de la Iglesia. Esto no humilla, no reduce el honor ni la


gloria de níngún gran Estado, ni tampoco la gloria de sus gobernantes, sino que los lleva a dejar el falso camino, todavía pagano y erróneo, y seguir el camino justo, el único que conduce a fines eternos. 


Por eso el autor del libro sobre las  Bases de la justicia eclesiástica hubiera procedido certeramente si, al exponer y proponer estas bases, las hubiera considerado únicamente como un compromiso provi-


sional, todavía necesario en nuestra época pecado-ra a imperfecta. Pero desde el momento en que el autor osa declarar que las bases que propone, alguna de las cuales acaba de enumerar el padre


José, son primordiales, inquebrantables, permanentes, se opone al destino santo a inmutable de la Iglesia. Esto es lo que expongo en mi artículo. 


—Dicho de otro modo —continuó el padre Pai-


sius, recalcando las palabras—, que ciertas teorías que no se han abierto paso hasta nuestro siglo diecinueve, afirman que la Iglesia debe convertirse, regenerándose, en Estado, pasar de una posición


inferior a otra superior, dejándose absorber por él, después de haber cedido a la ciencia, al espíritu de la época, a la civilización. Si se niega a esto, sólo tendrá un papel insignificante y fiscalizado dentro del Estado, que es lo que ocurre en la Europa de nuestros días. Por el contrario, según las concep-


ciones y las esperanzas rusas, no es la Iglesia la que debe transformarse en Estado, pasando de un


plano inferior a otro superior, sino que es el Estado el que debe mostrarse digno de ser únicamente una Iglesia y nada más que una Iglesia. ¡Así sea! ¡Así sea! 


—Le confieso que me ha reconfortado un poco


—dijo Miusov sonriendo y volviendo a cruzar las


piernas—. Por lo que he entendido, habla usted de la realización de un ideal que no se cumplirá hasta fecha muy lejana, hasta la vuelta de Cristo. Esto es todo lo que ustedes desean. La utopía de la desaparición de las guerras, de la diplomacia, de las casas de banca, etcétera: algo que se parece al


socialismo. Yo creía que hablaban en serio, de cosas inmediatas, que desde hoy mismo la Iglesia iba, por ejemplo, a juzgar a los criminales, a condenar-los al látigo, al presidio a incluso a la pena de muerte. 


Iván Fiodorovitch repuso pausadamente:


—Si hubiera sólo tribunales eclesiásticos, la


Iglesia no enviaría a nadie a presidio ni a la horca. 


El crimen y el modo de considerarlo se tendrían


seguramente que modificar. Esto se habría de hacer poco a poco, no de golpe, pero lo más rápidamente posible. 


—¿Habla usted en serio? —le preguntó Miusov mirándole a la cara. 


—Si la Iglesia lo absorbiera todo, excomulgaría


al criminal y al desafecto —dijo Iván Fiodorovitch—, pero no cortaría cabezas. ¿Qué sería del excomulgado, me quiere usted decir? Pues no quedaría


separado solamente de los hombres, sino también


de Cristo. Con su crimen no se habría rebelado


únicamente contra la humanidad, sino también contra la Iglesia de Cristo. Bien mirado, así sucede ya. 


Lo que ocurre es que la conciencia del criminal de hoy se desvía, diciéndose: «He robado, pero no me he rebelado contra la Iglesia. Yo no soy enemigo de Cristo.» Esto es lo que suele decirse el criminal de hoy. Pero cuando la Iglesia haya sustituido al Estado, al criminal le será difícil hablar así, a menos de que vaya contra la Iglesia imperante en todo el


mundo. Entonces tendría que decir: «Todos están


equivocados, todos se han desviado del buen cami-no. Su Iglesia es falsa. Sólo yo, ladrón y asesino, soy la verdadera Iglesia cristiana.» Es una posición dificil de mantener, pues requiere condiciones extraordinarias, circunstancias que sólo existen excepcionalmente. Por otra parte, ¿no hay un resto de paganismo en el punto de vista actual de la Iglesia respecto al crimen? En vez de preservar a la socie-


dad cercenando un miembro gangrénado, ¿no sería mejor que acometiera francamente la regeneración y la salvación del culpable? 


—¿Qué quiere decir esto? —intervino Miusov—. 


De nuevo no le comprendo. Eso es otro sueño dis-


paratado, incomprensible. ¿Qué significa esa excomunión? Francamente, Iván Fiodorovitch: parece


que usted no habla en serio. 


—Observen ustedes —dijo el  starets, hacia el que todos se volvieron— que si la Iglesia de Cristo no existiera, el criminal no tendría freno para sus fechorias ni recibiría un verdadero castigo..., no un castigo mecánico que, como el señor acaba de decir, sólo produce generalmente irritación, sino un castigo real, el único que atemoriza y aplaca, el que consiste en la confesión que descarga la conciencia. 


—Permitame que le pregunte cómo es eso posi-


ble —dijo Miusov con viva curiosidad. 


—Se lo explicaré —respondió el  starets—. Las condenas a trabajos forzados, agravadas años atrás con castigos corporales, no enmiendan a nadie y, sobre todo, no atemorizan a casi ningún criminal. 


Convenga usted en que cuanto más tiempo pasa, 


más aumenta el número de crímenes. De ello resul-ta que la sociedad no queda preservada en modo


alguno, pues aunque el miembro nocivo sea cerce-nado mecánicamente y enviado muy lejos, donde


queda oculto a la vista de los demás, aparece otro criminal, o tal vez dos, para cubrir el puesto vacío. 


Lo único que hasta ahora protege a la sociedad, 


enmienda al criminal y lo convierte en otro hombre es la ley de Cristo, expresada por la voz de la conciencia. Sólo después de haber reconocido su falta como hijo de la sociedad de Cristo, es decir, de la Iglesia, el criminal la reconocerá ante la sociedad misma. Así, sólo ante la Iglesia puede reconocer su falta: no ante el Estado. Si la justicia dependiera de la sociedad como Iglesia, sabría a quién relevar de la excomunión, a quién admitir en su seno. Como


hoy la Iglesia sólo puede condenar moralmente, 


renuncia castigar materialmente al criminal. Y no lo excomulga: lo envuelve en sus paternales métodos de curación. Es más, se esfuerza en mantener con el criminal todas las relaciones que mantiene con el cristiano inocente: lo admite en los oficios, le da la comunión, lo trata con caridad, más como a un extraviado que como a un delincuente. ¿Qué sería de él, Señor, si la sociedad cristiana, es decir, la Iglesia, lo rechazara, como lo rechaza y lo aisla la sociedad civil? ¿Qué sería de él si la Iglesia lo exco-mulgara a la vez que se aplica la ley del Estado? No


existiría en el mundo mayor desesperación, por lo menos para los criminales rusos, que conservan la fe. Por otra parte, podría ocurrir algo horrible: que el corazón lacerado del criminal perdiera la fe. No, la Iglesia, como una tierna madre, renuncia al castigo material, pues considera que el delincuente, castigado con sobrada dureza por los tribunales seculares, necesita que alguien se compadezca de él. 


Además, y sobre todo, renuncia a ello porque la


justicia de la Iglesia, única que conoce la verdad, no puede unirse, ni esencial ni moralmente, a ninguna otra, aunque la unión sea provisional. No es posible transigir sobre este punto. 


»Según dicen, es muy raro que el criminal ex-


tranjero se arrepienta, ya que las doctrinas contemporáneas confirman su idea de que el crimen no es un crimen, sino un simple acto de rebeldía contra un poder que le oprime injustamente. La sociedad lo excluye con una fuerza que se le impone de un


modo puramente mecánico, y a esta exclusión aña-


de el odio. Así, por lo menos, se cuenta que ocurre en Europa. Y además de añadir el.odio, lo acompa-


ña de la mayor indiferencia y de un olvido absoluto del destino ulterior del culpable. Todo ocurre, pues, sin que la Iglesia dé muestra alguna de piedad, 


pues en muchos casos allí ya ni siquiera hay Iglesia:


sólo quedan eclesiásticos y edificios magníficos. 


Aquellas Iglesias luchan desde hace tiempo por


pasar del plano inferior al superior: por convertirse en Estados. Así, por lo menos, parece ocurrir en las zonas luteranas. En Roma, hace ya mil años que la Iglesia se erigió en Estado. Con esto, el criminal no se considera miembro de la Iglesia. Se ve excomulgado y cae en la desesperación. Si vuelve a la sociedad, suele hacerlo con tal odio, que ella misma lo arroja de su seno. Ya pueden ustedes suponer


cómo termina esto. En la mayoría de los casos parece que ocurre lo mismo en nuestro país, pero en realidad, en muchos de nuestros tribunales conta-mos con la Iglesia, y esta Iglesia no pierde el contacto con el criminal, que sigue siendo para ella un hijo querido. Además, existe, subsiste, aunque sólo sea en teoría, la justicia de la Iglesia, que si ahora no es efectiva, lo será en el porvenir, y que el criminal admite por un impulso instintivo de su alma. 


»Aqui se acaba de decir algo de cuya exactitud


no hay duda: que si la justicia de la Iglesia entrara en vigor, es decir, si la sociedad en masa se convir-tiese en Iglesia, no solamente la justicia de la Iglesia influiría en la enmienda del criminal de modo muy distinto de como ocurre ahora, sino que el número de crímenes disminuiría en proporciones incalcula-


bles. Y no hay duda de que la Iglesia trataría en la mayoría de los casos el crimen y a los criminales de un modo completamente distinto de como lo hace


actualmente: atraería a ella al excomulgado, pre-vendría los propósitos criminales, regeneraría al caído. 


Y el  starets terminó, con una sonrisa:


—Verdad es que la sociedad cristiana no está


todavía cerca de conseguir esa posición. Sólo reposa sobre siete justos. Pero como éstos no desfallecen, esperan tranquilamente la transformación absoluta, de asociación casi pagana, en la Iglesia única, universal y reinante. Así ocurrirá, aunque dentro de muchos siglos, pues está predestinada a ello. No hay que inquietarse por las dilaciones, ya que este proceso misterioso depende de la sabidur-


ía de Dios y de la presencia de su amor. Lo que


para los ojos del hombre parece muy lejano, está tal vez a punto de cumplirse para la predestinación


divina. ¡Así sea! 


—¡Así sea! —repitió respetuosamente el padre


Paisius. 


—Es extraño, sumamente extraño —dijo Miusov


en un tono de indignación reprimida. 


—¿Qué es lo que le parece extraño? —preguntó


el padre José. 


—Se lo diré francamente —exclamó Miusov, con una agresividad repentina—. ¿Qué significa todo


esto? ¡Se elimina al Estado para poner en su lugar a la Iglesia! Esto es ultramontanismo elevado al cuadrado. ¡Ni Gregorio séptimo hubiera tenido una idea semejante! 


—Su interpretación es completamente errónea


—observó severamente el padre Paisius—. No es la Iglesia la que se convierte en Estado, fíjese bien. 


Esto es el sueño romano, la tercera tentación del demonio. Por el contrario, es el Estado el que se convierte en Iglesia, el que se eleva hasta ella y llega a ser una Iglesia sobre todo el mundo. Esto es diametralmente opuesto a Roma, al ultramontanismo, a la interpretación de usted; esto es la misión sublime reservada a la ortodoxia en el mundo entero. Esta estrella empezará a resplandecer en Oriente. 


Miusov guardó un silencio significativo. De toda su persona emanaba un algo de extrema dignidad. 


En sus labios apareció una sonrisa de indulgencia. 


Aliocha lo observaba con el corazón palpitante. La conversación le había impresionado profundamente. 


Su mirada tropezó con Rakitine, que permanecía


inmóvil y escuchaba atentamente, con la cabeza


baja. Del vivo color de su tez, Aliocha dedujo que estaba tan impresionado como él, y sabía el motivo. 


—Permítanme, señores, que les refiera una


anécdota —empezó a decir Miusov con una grave-


dad presuntuosa—. Hallándome en París, tuve oca-


sión, después del golpe de Estado de diciembre, de visitar a uno de mis conocidos, personaje importante que entonces estaba en el poder. Era un individuo sumamente curioso que, sin ser del cuerpo de policía, dirigía una brigada de agentes políticos, puesto de gran importancia. Aproveché la ocasión para hablar con él y satisfacer mi curiosidad. Fui recibido como subalterno que presenta un informe, y, al ver que yo estaba en buenas relaciones con su jefe, me trató con una franqueza relativa, es decir, con más cortesía que franqueza, como es costumbre en los franceses, en lo que influyó mi calidad de extranjero. Pero yo le comprendí perfectamente. 


Entonces se perseguía a los socialistas revolucionarios. Prescindiendo del resto de la conversación, les transmitiré una observación sumamente interesante que se le escapó a aquel caballero: «No tememos


demasiado a todos esos socialistas, anarquistas, ateos y revolucionarios. Los vigilamos y estamos al corriente de todos sus movimientos. Pero hay entre ellos un grupo especial, por fortuna poco numeroso, 


que nos inquieta de verdad: el de los que creen en Dios a pesar de ser socialistas. Es una agrupación francamente temible. El socialista cristiano es mucho más peligroso que el socialista ateo.» Estas palabras me impresionaron entonces, y ahora ustedes me las han recordado. 


—Es decir, que nos las aplica usted a nosotros


porque nos considera socialistas, ¿no es eso? —


preguntó sin rodeos el padre Paisius. 


Pero antes de que Piotr Alejandrovitch acertara a responder, la puerta se abrió y entró Dmitri Fiodorovitch, que llegaba con gran retraso. Como ya no se le esperaba, su repentina aparición produjo cierta sorpresa. 


CAPITULO VI. 


¿POR QUÉ EXISTIRÁ SEMEJANTE HOMBRE? 


Dmitri Fiodorovitch era un joven de veintiocho


años, de estatura media y figura bien proporciona-da, pero que parecía bastante mayor de lo que era. 


Se deducía que su musculoso cuerpo estaba dota-


do de una fuerza extraordinaria, pero su enjuto rostro, de carrillos hundidos, y su amarilla tez le daban un aspecto de enfermo. Sus ojos, negros, algo sal-tones, tenían una mirada vaga, aunque parecía


obstinada. Cuando estaba agitado y hablaba con


indignación, su mirada no correspondia a su estado de ánimo. «Es muy dificil saber lo que piensa», de-cían a veces sus interlocutores. Algunos días sus risas inopinadas, que denotaban regocijo o pensamientos alegres, sorprendian a los que, viendo sus ojos, le creían pensativo y triste. Por otra parte, era natural que tuviera una expresión algo atormentada. 


Todo el mundo estaba al corriente de los excesos a que se entregaba en los últimos tiempos, así como de la indignación que se apoderaba de él en las


dispùtas que sostenía con su padre por cuestiones de dinero. Por la localidad circulaban anécdotas sobre este particular. Verdaderamente, era un hombre irascible, «un alma oscura y extraña», como dijo


de él en una reunión el juez de paz Simón Ivanovitch Katchalnikov. 


Iba irreprochable y elegantemente vestido: la levita abrochada, guantes negros y el alto sombrero en la mano. Como oficial retirado hacia poco, en su cara no se veía más pelo que el del bigote. Su cabello, corto y peinado hacia delante, era de color castaño. Andaba a grandes pasos y con aire resuelto. 


Se detuvo un instante en el umbral, recorrió con la mirada a los asistentes y se fue derecho al  starets, comprendiendo que era la figura principal de la reunión. Le saludó profundamente y le pidió que le bendijera. El  starets se puso en pie para bendecirle. 


Dmitri Fiodorovitch le besó la mano respetuosamen-te y dijo con cierta irritación:


—Perdóneme por haberle hecho esperar. Pre-


gunté repetidamente la hora de la conferencia a


Smerdiakov, el criado que me envió mi padre, y él me contestó dos veces y de modo categórico que


se había fijado para la una. Sin embargo, ahora


veo... 


—No se preocupe —le interrumpió el  starets—. 


Ha llegado un poco tarde, pero eso no tiene importancia. 


—Muy agradecido. No esperaba menos de su bondad. 


Dicho esto, Dmitri Fiodorovitch se inclinó nue-


vamente, y después, volviéndose hacia su padre, le hizo un saludo igualmente profundo y respetuoso. 


Se veía que tenía premeditado este saludo, considerando un deber manifestar su cortesía y sus buenas intenciones. Fiodor Pavlovitch, aunque no esperaba este saludo de su hijo, supo salir del paso, levantándose y respondiéndole con una reverencia igual. Su semblante cobró una expresión de imponente gravedad, pero sin perder su matiz maligno. 


Después de haber correspondido en silencio a


los saludos de todos los asistentes, Dmitri Fiodorovitch se dirigió con su paso firme a la ventana y ocupó el único asiento que había vacío, cerca de la silla del padre Paisius. Se inclinó hacia delante y se dispuso a escuchar la interrumpida conversación. 


La entrada de Dmitri Fiodorovitch sólo había distraído a los presentes durante dos o tres minutos. 


Luego se reanudó el debate general. Pero Piotr


Alejandrovitch no creyó necesario responder a la pregunta apremiante a irritada del padre Paisius. 


—Dejemos este asunto —dijo con mundana


desenvoltura—. Es demasiado delicado. Mire a Iván


Fiodorovitch. Nos observa y sonríe. Seguramente tiene algo interesante que decirnos. 


—No es nada de particular —repuso en el acto


Iván Fiodorovitch—. Sólo quiero decirles que, desde hace mucho tiempo, el liberalismo europeo en general, a incluso el diletantismo liberal ruso, suelen confundir los objetivos del socialismo con los del cristianismo. Esta absurda conclusión es un rasgo caracteristico de ellos. Por lo demás, no son únicamente los liberales y los aficionados al liberalismo los que confunden las doctrinas socialistas con las cristianas, sino que también hay que incluir a los gendarmes, por lo menos en el extranjero. Su anécdota parisiense es muy significativa a este respecto, Piotr Alejandrovitch. 


—Solicito de nuevo que dejemos este tema —


dijo Piotr Alejandrovitch—. Pero antes permítame contar otra anécdota sumamente típica a interesante, relacionada con Iván Fiodorovitch. Hace cinco días, en una reunión en la que predominaba el elemento femenino, manifestó con toda seriedad, en el curso de uria discusión, que ninguna ley del mundo obliga a las personas a amar a sus semejantes, que ninguna ley natural impone al hombre el amor a la humanidad, que si el amor había reinado en la tierra no se debía a ninguna ley natural, sino a la creencia


en la inmortalidad. Iván Fiodorovitch añadió que ésta era la única ley natural; de modo que si se destruye en el hombre la fe en su inmortalidad, no solamente desaparecerá en él el amor, sino también la energía necesaria para seguir viviendo en este mundo. Además, entonces no habría nada inmoral y todo. incluso la antropofagia. estaría autorizado. Y


esto no es todo; terminó afirmando que, para el


individuo que no cree en Dios ni en su propia inmortalidad, la ley moral de la naturaleza es el polo opuesto de la ley religiosa; que, en este caso, el egoísmo, °incluso cuando alcanza un grado de perversidad, debe no sólo ser autorizado, sino reconocido como un desahogo necesario, lógico e incluso noble. Oida esta paradoja, pueden juzgar lo demás, señores; pueden formar juicio sobre lo que nuestro extravagante Iván Fiodorovitch se complace en


proclamar, y acerca de sus intenciones eventuales. 


—¿He entendido bien? —exclamó de súbito


Dmitri Fiodorovitch—. «La maldad, para el ateo, no sálo está autorizada, sino que se considera como una manifestación natural necesaria y razonable. »


¿Es esto? 


—Exactamente —dijo el padre Paisius. 


—Lo tendré presente. 


Dicho esto, Dmitri Fiodorovitch enmudeció tan repentinamente como se había mezclado en la conversación. Todos le miraron con curiosidad. 


—¿Es posible que vea usted así las consecuen-


cias de la desaparición de la fe en la inmortalidad del alma? —preguntó de súbito el  starets a .Iván Fiodorovitch. 


—Sí, yo creo que no hay virtud sin inmortalidad. 


—Si piensa usted de ese modo, es feliz, o tal vez muy desgraciado. 


—¿Por qué desgraciado? —preguntó Iván Fio-


dorovitch con una sonrisa. 


—Porque, según todas las apariencias, usted no


cree en la inmortalidad del alma ni en nada de lo que se ha escrito sobre la Iglesia. 


—Tal vez tenga usted razón. Sin embargo, no he


hablado en broma —manifestó Iván Fiodorovitch


enrojeciendo ante esta singular declaración. 


—Cierto: usted no ha bromeado. Expone una


idea que todavía no se ha resuelto en su corazón y que le tortura. También al mártir le gusta a veces recrearse en su desesperación. Por el momento, es la desesperación lo que le lleva a usted a distraerse con artículos y conversaciones de sociedad, sin


creer en su propia dialéctica y sonriendo dolorosamente en su interior. Esa cuestión no está todavía


resuelta en usted, y ello le atormenta porque reda-ma urgentemente una solución. 


—¿Pero puede esa cuestión resolverse en mí, 


resolverse en un sentimiento positivo? —preguntó Iván Fiodorovitch con extraño acento y mirando al starets con una sonrisa inexplicable. 


—Si no se resuelve positivamente, tampoco se


resolverá nunca en un sentido negativo. Usted conoce esta propiedad de su corazón. Esto es lo que le tortura. Pero dé gracias al Creador por haberle dotado de un corazón sublime, capaz de atormentarse de ese modo, de pensar en las cosas del cielo y de investigarlas, pues allí está nuestra morada. 


Que Dios le permita encontrar la solución aquí abajo y que bendiga sus caminos. 


El  starets levantó la mano para hacer desde su asiento la señal de la Cruz a Iván Fiodorovitch; pero éste se levantó, fue hacia él, recibió su bendición, le besó la mano y volvió a su sitio sin decir palabra. Su semblante expresaba gravedad y energía. Esta


actitud y toda su conversación anterior con el  starets, que no se esperaban de él, sorprendieron a todos, al percibir en ellas algo indefinable, enigmáti-co y solemne. Hubo un momento de silencio gene-


ral. El rostro de Aliocha tenía una expresión de inquietud que rayaba en el espanto. Miusov se enco-


gió de hombros, y en este momento se puso de pie Fiodor Pavlovitch. 


—Divino y Santo  starets —exclamó señalando a Iván Fiodorovitch—, éste es mi hijo bienamado, la carne de mi carne. Es, por decirlo así, mi reverente Karl Moor. Y aquí está mi otro hijo, el que acaba de llegar, Dmitri Fiodorovitch, al que pido una explicación en presencia de usted. Éste es el irreverente Frantz Moor. Los dos aparecen en  Los bandidos,  de Schiller, y yo soy en esta ocasión el  Regierender Graf  von Moor . Júzguenos y sálvenos. Necesitamos no sólo sus oraciones, sino también sus


pronósticos. 


—Empiece usted por ser razonable y no ofender


a las personas de su familia —respondió el  starets con voz desfallecida. Su fatiga iba en aumento y sus fuerzas decrecían visiblemente. 


—¡Esto es una indigna comedia! —exclamó Dmi-


tri Fiodorovitch, que se había levantado también—. 


Me lo figuraba cuando venía hacia aquí. Perdóne-


me, reverendo padre. Mi instrucción es escasa a


ignoro el tratamiento que hay que darle, pero debo decirle que le han engañadti, abusando de su bondad. Usted no debió concedernos esta entrevista. 


Mi padre sólo desea provocar un escándalo. ¿Con


qué objeto? Lo ignoro, pero en él todo es premeditado. Y ahora me parece comprender... 


—Todo el mundo me acusa —dijo Fiodor Pavlo-


vitch—, sin excluir a Piotr Alejandrovitch. Sí, Piotr Alejandrovitch, usted me acusa —dijo, volviéndose hacia Miusov, aunque éste no tenía el menor propó-


sito de contradecirle—. Me acusan de haber oculta-do el dinero de mi hijo y no haberle dado un céntimo. Pero diganme ustedes: ¿no existen los tribunales? Allí se te rendirán cuentas, Dmitri Fiodorovitch. 


Con tus recibos, tus camas y toda clase de docu-


mentos a la vista, se te dirá lo que tenías, lo que has gastado y lo que te queda. ¿Por qué se calla, Piotr Alejandrovitch? Dmitri Fiodorovitch no es un extraño para usted. Y es que todos van contra mi. 


Por eso Dmitri Fiodorovitch mantiene su deuda


conmigo, y no una pequeña deuda, sino una deuda


de varios miles de rublos, como puedo demostrar. 


Sus excesos son la comidilla de toda la ciudad. 


Cuando estuvo en el ejército, gastó en diversas


poblaciones más de mil rublos para seducir a mu-


chachas honestas. Esto, Dmitri Fiodorovitch, lo sé con todo detalle, y puedo probarlo. Aunque a usted le parezca mentira, reverendo  starets, ha conseguido que se prende de él una joven distinguida y


acomodada, la hija de su antiguo jefe, bravo coronel


que prestó extraordinarios servicios y al que se impuso el collar de Santa Ana con espadas. Esta


huérfana, con la que se ha comprometido a casar-


se, habita ahora en nuestra localidad. Y aunque es su prometida, Dmitri Fiodorovitch no se oculta de ella para visitar a cierta « sirena». Ésta, aunque ha vivido ilicitamente con un hombre respetable, pero de carácter independiente, es una fortaleza inexpugnable, pues, en el fondo, es una mujer virtuosa... 


Sí, reverendos padres, es virtuosa. Pues bien, Dmitri Fiodorovitch quiere abrir esta fortaleza con una llave de oro. Por eso se hace ahora el bueno conmigo: quiere sacarme dinero. Ya ha gastado miles de rublos por esa sirena. Esto explica que pida


prestado sin cesar. ¿Y saben ustedes a quién? ¿Lo digo, Mitia? 


—¡Calla! Espera a que me haya marchado. No


difames en mi presencia a la más honesta de las


mujeres. ¡No lo consentiría! 


Se ahogaba de furor. 


—¡Oh Mitia! —exclamó Fiodor Pavlovitch, 


haciendo esfuerzos por llorar—. ¿Es que te olvidas de la maldición paterna? ¿Qué será de ti si te maldigo? 


—¡Miserable hipócrita! —rugió Dmitri Fiodoro-


vitch. 


—¡Ya ven ustedes cómo trata a su padre, a su propio padre! ¿Qué hará con los demás? Escuchen, señores: hay un hombre pobre, pero honorable; un capitán separado del ejército a consecuencia de


una desgracia, no de un juicio; un hombre honorable que tiena a su cargo una familia numerosa. 


Pues bien, hace tres semanas, Dmitri Fiodorovitch lo cogió de la barba en una taberna, lo sacó a rastras a la calle y lo golpeó delante de todo el mundo, únicamente porque este hombre está encargado de


mis intereses en cierto asunto. 


—¡Todo eso es falso! —exclamó Dmitri Fiodoro-


vitch, temblando de cólera—. La parte exterior es verdad, pero el fondo es todo una mentira. No pretendo justificar mi conducta. Declaro que me conduje brutalmente con ese capitán y que ahora lo lamento y me horrorizo de mi brutalidad. Pero ese


capitán, el encargado de tu negocio, visitó a esa mujer que tú llamas «sirena» y le propuso en tu


nombre endosar los pagarés firmados por mi que


tienes en tu poder, con objeto de perseguirme y


hacerme detener, en caso de que yo apretase de-


masiado en el arreglo de nuestras cuentas. Si quieres verme en la cárcel, es sólo por celos, porque has rondado a esa mujer. Estoy al corriente de todo: ella misma lo ha contado, burlándose de ti. Así es, 


reverendos padres, este hombre, este padre que acusa a su hijo de proceder mal. Ustedes son testigos. Perdonen mi cólera. Ya presentía yo que este pérfido viejo nos había convocado aquí para provocar un escándalo. He venido con la intención de


perdonarlo si me hubiera tendido la mano, de perdonarlo y de pedirle perdón. Pero como acaba de


insultarme y de insultar a esa noble joven, cuyo nombre, por respeto, no quiero pronunciar, puesto que no es necesario, he decidido desenmascararlo públicamente, aunque sea mi padre. 


No pudo continuar. Sus ojos centelleaban y res-


piraba con dificultad. Todos los reunidos daban


muestras de emoción, excepto el  starets, y todos se habían levantado nerviosamente. Los religiosos


habían adoptado una expresión severa, pero espe-


raban oír a su viejo maestro. Éste estaba pálido, no de emoción, sino a causa de su enfermedad. Una


sonrisa de súplica se dibujaba en sus labios. A veces había levantado la mano para poner freno a la violencia de la disputa. Hubiera podido poner fin a la escena con un solo gesto, pero, con los ojos impá-


vidos, parecía esforzarse en comprender algún detalle que no veía claro. Al fin, Piotr Alejandrovitch se sintió definitivamente herido en su dignidad. 


—Todos somos culpables de este escándalo —


declaró con vehemencia—; pero yo no preveía esto cuando venía hacia aquí, aunque sabía en compañ-


ía de quién estaba. Hay que terminar en seguida. 


Reverendo  starets, le aseguro que yo no conocía exactamente todos los detalles que aquí se han


revelado: no podía creer en ellos. El padre tiene celos del hijo a causa de una mujer de mala vida, y procura entenderse con esta mujer para encarcelar al hijo... ¡Y se me ha hecho venir aquí en compañia de semejante hombre...! Se me ha engañado, lo


mismo que se ha engañado a los demás. 


—Dmitri Fiodorovitch —gritó de pronto Fiodor


Pavlovitch con una voz que no parecía la suya—, si no fueras mi hijo, ahora mismo lo retaría a un duelo, a pistola, a tres pasos y a través de un pañuelo, ¡si, a través de un pañuelol —repitió en el colmo del furor. 


Los viejos farsantes que han mentido durante


toda su vida, se compenetran a veces de tal modo con su papel, que tiemblan y lloran de emoción, 


aunque en el mismo momento, o inmediatamente


después, puedan decirse: «Estás mintiendo, viejo desvergonzado; sigues representando un papel, a


pesar de tu indignación sincera.»


Dmitri Fiodorovitch miró a su padre con un desprecio indecible. 


—Mi propósito era —le dijo en voz baja— regre-


sar a mi tierra natal con mi prometida, ese ángel, para alegrar los días de tu vejez, y me encuentro con un viejo depravado y un vil farsante. 


—¡Nos batiremos! —gritó el viejo, jadeando y


babeando a cadá palabra—. En cuanto a usted, 


Piotr Alejandrovitch, ha de saber que en toda su genealogía no hay seguramente una mujer más


noble, más honesta..., ¿lo oye usted?, más honesta que esa a la que se ha permitido llamar de «mala vida». Y tú, Dmitri Fiodorovitch, que has reemplaza-do a tu novia por esa mujer, habrás podido comprobar que tu prometida no le llega a la suela de los zapatos. 


—¡Es vergonzoso! —dijo el padre José. 


—¡Es una vergüenza y una infamia! —exclamó


una voz juvenil, trémula de emoción. 


Era la voz de Kalganov, que hasta entonces hab-


ía guardado silencio y cuya cara había enrojecido de pronto. 


—¿Por qué existirá semejante hombre? —


exclamó sordamente Dmitri Fiodorovitch, al que la cólera trastornaba, y alzando los hombros de tal


modo que parecía jorobado—. Diganme: ¿se le puede permitir que siga deshonrando al mundo? 


Y miró en torno de él, mientras señalaba a su


padre con el brazo extendido. Hablaba lentamente, con gran aplomo. 


—¿Lo oyen ustedes? —exclamó Fiodor Pavlo-


vitch mirando al padre José—. Ahí tiene usted la respuesta a su exclamación. «¡Es vergonzoso!» Esa mujer « de mala vida» es tal vez más santa que


todos ustedes, señores religiosos, que viven entregados a Dios. Cayó en su juventud, víctima de su ambiente, pero ha amado mucho, y Jesucristo perdonó a aquella mujer que había amado mucho . 


—No fue un amor de ese género el que Jesucris-


to perdonó —replicó, perdiendo la paciencia, el


bondadoso padre José. 


—Sí, señores monjes. Ustedes, porque hacen


vida conventual y comen coles, se consideran sa-


bios. También comen gobios, uno diario, y creen


que con estos pescados comprarán a Dios. 


—¡Esto es intolerable! —exclamaron varias vo-


ces. 


Pero esta ruidosa escena quedó interrumpida del


modo más inesperado. De súbito, el  starets se levantó. Alexei, tan aterrado que apenas podía mantenerse en pie, tuvo fuerzas, sin embargo, para


sostener a su anciano maestro, cogiéndole del brazo. 


El  starets se fue hacia Dmitri Fiodorovitch, y cuando llegó ante él, se arrodilló. Aliocha creyó que había caído ya sin fuerzas, pero no era así. Una vez arrodillado, el  starets se inclinó ante los pies de Dmitri Fiodorovitch. Fue un saludo profundo, consciente, preciso, en el que su frente casi tocó el suelo. Aliocha se quedó tan atónito, que ni siquiera le ayudó a levantarse. En los labios del  starets se dibujaba una débil sonrisa. 


—Perdónenme, perdónenme todos —dijo a sus


huéspedes, haciendo inclinaciones a derecha a


izquierda. 


Dmitri Fiodorovitch estuvo unos instantes petrificado. ¡Prosternarse ante él! ¿Qué significaba es-to...? Al fin, exclamó: «¡Dios mio!» Se cubrió la cara con las manos y salió corriendo de la celda. Todos sus compañeros le siguieron presurosos, y tan aturdidos, que ni siquiera se acordaron de despedirse del jefe de la casa. Sólo los religiosos se acercaron a él para recibir su bendición. 


—¿Por qué se habrá prosternado? ¿Será algún


acto simbólico? 


Así intentó Fiodor Pavlovitch, que de súbito se había calmado, reanudar la conversación. Pero no se atrevió a dirigirse a nadie particularmente. En este momento cruzaban la puerta del recinto de la ermita. 


—No sé nada de esas locuras —repuso inmedia-


tamente y con aspereza Piotr Alejandrovitch—. Lo que puedo asegurarle, Fiodor Pavlovitch, es que me desligo de usted, y para siempre. ¿Dónde está ese monje que nos acompañaba? 


El monje por el que preguntaba Piotr Alejandro-


vitch y que les había invitado a comer con el padre abad no se hizo esperar. Se unió a los visitantes en el momento en que éstos bajaban los escalones del pórtico. Al parecer, los había estado esperando


durante todo el tiempo que había durado la reunión. 


Piotr Alejandrovitch le dijo, sin ocultar su irritación:


—Tenga la bondad, reverendo padre, de trans-


mitir al padre abad la expresión de mi más profundo respeto y presentarle mis excusas. Circunstancias imprevistas me impiden, muy a pesar mío, aceptar su invitación. 


—La circunstancia imprevista soy yo —intervino


al punto Fiodor Pavlovitch—. Oiga, padre: Piotr Alejandrovitch no quiere estar conmigo; de lo contrario, 


habría ido de buena gana. Vaya usted, Piotr Alejandrovitch, y buen provecho. Soy yo el que me voy. 


Vuelvo a mi casa, donde podré comer, cosa que me sería imposible hacer aquí, mi querido pariente. 


—Yo no soy ni he sido jamás pariente suyo, 


hombre despreciable. 


—Lo he dicho expresamente para irritarle, por-


que sé que a usted le molesta este parentesco. Sin embargo, usted, a pesar de sus arrogantes protestas, es pariente mío, y lo puedo probar con documentos... Te enviaré el coche si quieres, Iván... Piotr Alejandrovitch,.su buena educación le obliga a acudir a la mesa del padre abad, y no olvide que debe excusarme de las tonterías que hemos cometido. 


—¿De veras se marcha usted? ¿No nos enga-


ña? 


—¿Cree usted que puedo atreverme a bromear


después de lo que ha pasado? Me he dejado llevar de los nervios, señores; perdónenme. Estoy confundido, avergonzado. Lo mismo se puede tener el corazón de Alejandro de Macedonia que el de un


perrito. Yo me parezco al chuchito  Fidele.  La timidez se ha apoderado de mí. Después de lo ocurrido, no puedo comer los guisos del monasterio. Estoy avergonzado. Perdónenme, pero no me es posible


acompañarles. 


«¿No será todo una farsa? Sólo el diablo sabe de lo que es capaz este hombre.»

OEBPS/Images/2.LosHermanosKaramazov.jpg
[OS HERMANOS KARAMAZOV
FIODOR DOSTOYEYSKI






