
  [image: trinidad.jpg]


  
    Presentación de la edición española


    En nuestro «Seminari de Teologia i Ciències» (STIC) comenzamos hace casi diez años un proyecto de investigación sobre el impacto que producen en nuestra teología de la «creación» las ideas científicas de la evolución cósmica, biológica y antropológica –estas últimas desde la publicación en esta colección de «Teología y ciencias» (TC) de los volúmenes 5 y 6–. Esto dio como fruto lo que denominamos «Creación evolutiva», de la que teníamos dos líneas de investigación, elaboradas por Karl Schmitz-Moormann sobre las ideas de Pierre Teilhard y por Denis Edwards sobre las de Karl Rahner (TC volúmenes 1 y 3).


    La continuación del proyecto se formuló como una reflexión desde esa misma cosmovisión evolutiva sobre otras partes de la teología cristiana. En realidad se trataba de contestar a una pregunta concreta de Juan Pablo II: «Una perspectiva evolutiva ¿arroja alguna luz aplicable a la antropología teológica?»1. Y ello era una continuación natural de nuestra segunda línea de investigación sobre la creación evolutiva. Pues Karl Rahner, desde su perspectiva evolutiva, había escrito sobre cristología y gracia y sobre la consumación del universo. Y Denis Edwards a partir de su creación evolutiva había desarrollado toda una Story del Espíritu, que abarcaba la gracia, la cristología y la Iglesia (TC 3, parte 2).


    Pero pronto nos resultó evidente que ese proyecto exigía un potencial teológico superior al de nuestro grupo STIC. Y es justamente por entonces que en la Facultat de Teologia de Catalu­nya (FTC) se creó un grupo de teología y ciencias que se denominó Theosciences y comenzó organizando un simposio internacional sobre «Teología de la creación desde los puntos de vista evolutivo y ecuménico»2. En Theosciences ingresamos tres miembros del STIC, pero al simposio fuimos invitados como grupo, y como tal participamos activamente en él.


    Tras el simposio y la elaboración de sus actas, surgió en Theosciences la idea de escribir un libro en colaboración, y fue el momento de presentar el proyecto de un «Ensayo de teología evolutiva», extendida a los tres estadios de una antropología teológica, que fue aceptado con entusiasmo por el grupo. El proyecto comenzaba con un capítulo introductorio general, «La Trinidad y su amoroso designio creador». Con él se dejaba claro que el libro, aun con capítulos científicos, no pretendía hacer apologética, sino teología cristiana desde esa cosmovisión hoy vigente. Seguían sus tres partes.


    La primera parte trataba simplemente de «La creación evolutiva», la anteriormente elaborada y más conocida. Entre el concepto tradicional de creación y nuestra visión científica de la evolución cósmica, biológica y antropológica, presentaba el nuevo concepto de creación evolutiva como una alternativa entre el creacionismo fundamentalista y el evolucionismo ateo. Pero el intento era el de ir más allá, a otros estadios de la historia salvífica del cosmos, que son los que dan sentido a esa creación evolutiva, y son también influidos por la cosmovisión evolutiva.


    Así, la segunda parte sobre «La humanación salvadora de Dios»3 había de tratar de tres temas teológicos relativos a toda la historia de la humanidad en este mundo: una historia salvífica, que extiende a toda ella la posibilidad de vida sobrenatural de la gracia y ¡la realidad del pecado original!, que la evolución coloca hace unos 200.000 años; la encarnación, como «entrega divina y respuesta humana definitivas» y centro de la perspectiva evolutiva; y la redención por la cruz, también como revelación del Dios kenótico en relación con el problema del mal evolutivo.


    Y la tercera parte sobre «La nueva creación», en la que, a partir de la resurrección corporal de Cristo y la realidad del Cristo místico, y a pesar de las pesimistas predicciones de la cosmología sobre el fin de la vida y del universo, se presenta la posibilidad de una vida eterna gloriosa. En ella, evidentemente, ya no regirán nuestras leyes científicas de la naturaleza, sino unas nuevas leyes correspondientes al panenteísmo escatológico, y la relación interpersonal con el Dios trinitario.


    Ese esquema, que existía ya en otoño de 2009, puso en marcha el trabajo en grupo de Theosciences, coordinado por el profesor Emili Marlés. Los diez capítulos fueron escribiéndose con más o menos autonomía, y discutiéndose en las reuniones. Fueron también presentados por sus autores y discutidos en diez sesiones del STIC (junio 2011 a junio 2012), y fueron tema de un cursillo-seminario de licencia especializada en Teología Fundamental (abril-mayo 2012), y aun de un cursillo de formación permanente en Teología (mayo 2012). Por fin, la primavera de 2013 fue editado en catalán en la FTC, por Emili Marlés.


    Ese libro catalán está fuertemente influido por el de Denis Edwards, Aliento de vida: Una teología del Espíritu creador (TC 3, original de 2004), que expone claramente el concepto rahneriano de «autosuperación» de las creaturas y descubre la potenciación de estas como función propia del Espíritu –dentro de la acción creadora común a las tres Personas divinas–. Y esto da una belleza trinitaria al concepto mismo de «creación evolutiva». Pero el libro de Edwards, al ser «una teología del Espíritu creador», no expone las evidentes funciones propias del Logos, y en consecuencia, algunos capítulos del nuestro adolecen de claro pneumatocentrismo.


    Recientemente Denis Edwards ha pasado unos días en Barcelona invitado por el STIC, y el 27 de febrero de 2013, nos dio una conferencia en la FTC sobre el tema: «La Trinidad en contexto evolutivo y ecológico. El Atractor y la Energía del amor». En ella, junto a esa energía propia del Espíritu, que capacita a las creaturas para autosuperarse en la creación evolutiva, y en la vida de la gracia y de la gloria, introduce la nueva idea del Logos ­como «Atractor cósmico»4, que asegura el éxito de los procesos evolutivos, aun los caóticos, y constituye una nueva versión del «Punto Omega» de Teilhard.


    A nuestro juicio, esta pareja de funciones, la atractora propia del Logos y la potenciadora propia del Espíritu, ambas interrelacionadas y dentro de cada una de las acciones comunes de la Trinidad sobre la creación, dan una visión armoniosa y profunda de la historia global del universo y las personas, desde su creación hasta su consumación gloriosa. Por otra parte, según Karl Rahner, esta historia global va dirigida por otra pareja de principios teológicos: el mencionado principio de la «autosuperación de las creaturas» potenciadas por la acción divina, y el principio más básico de la progresiva «autocomunicación de Dios» en la creación, en la gracia y en la gloria. Nuestra intuición es que ambas parejas se corresponden. Pues, según la mencionada tesis de Denis Edwards, la función de potenciar a las creaturas para que se vayan autosuperando a lo largo de la emergencia evolutiva es propia del Espíritu. Y, según expondremos oportunamente, la función de atraer a las creaturas para irse autocomunicando a ellas en su existencia natural capax Dei, y en su vida sobrenatural de la gracia y de la gloria, es propia del Logos. Este realiza esa función atractora ya desde su encarnación, pues según la tradición es causa ejemplar del ser humano, «creado a imagen y semejanza de Cristo». Y la realiza sobre todo desde su elevación sacrificial y gloriosa, pues según la promesa del propio Jesús «atraerá a todos hacia sí, cuando sea elevado de la tierra» (Jn 12,32).


    Evidentemente, nuestra tarea de modificar el texto catalán, anterior a esas reflexiones, ha tenido que ser limitada. Pero así como uno de nosotros ha colaborado en modificar el capítulo 2, de acuerdo con su autor, el otro ha intentado equilibrar las consideraciones pneumatocéntricas inspiradas por Aliento de vida, con reflexiones cristocéntricas sobre el Atractor cósmico. Y en capítulos apropiados ha introducido: el concepto de atractor cósmico y su función en asegurar la creación evolutiva del ser humano (§4.3.2), su función de ofrecer la vida sobrenatural de la gracia a toda la humanidad, por extensión de su humanación en Jesús de Nazaret (§5.3.3), y su función en la elevación gloriosa de Cristo, el atractor de la humanidad (su «cuerpo místico») y aun de la nueva creación (§10.7). Y ha recopilado todas esas funciones en la conclusión final del libro (§10.8).


    Pero además «Cristo es Alfa y Omega de la creación» (Ap 1,8), por lo que, completando esa «función Omega» del Logos sugerida por Denis Edwards, hemos introducido también una «función Alfa» propia del Logos (§4.4.2). Esta se realiza en la creación ex nihilo más originaria, y a nuestro juicio consiste en fundamentar las leyes del universo (con su evolución ulterior) y la base más primitiva de su materialidad. Ambas le corresponden al Logos, como diseñador del universo, y como «alteridad primordial» en su generación eterna. Y tal función Alfa resulta ciertamente irrealizable mediante autosuperación de creaturas inexistentes.


    Otro tema global que requeriría elaboración ulterior es el de la metafísica que exige esa cosmovisión evolutiva, y se echa de menos en diversos capítulos teológicos. Ante la incapacidad de la ontología aristotélico-escolástica de expresar el proceso evolutivo, la opción hecha por Denis Edwards en Aliento de vida (capítulo 9) es la de usar una cierta ontología relacional, inspirada en las «relaciones constitutivas» de William Stoeger y los «trascendentales abiertos» de Colin Gunton. En algunas secciones del presente libro intentamos utilizar «estructuras relacionales», inspiradas en Alexandre Ganoczy y, a través de él, en la ontología estructural de Heinrich Rombach (§4.4.2, §10.6). Pero se echa de menos la sistematización de las relaciones constitutivas naturales y las que llamamos allí «superrelaciones» –interpersonales y sobrenaturales– de la gracia y de la gloria. El anterior libro de nuestra colección, Polkinghorne (ed.), La Trinidad y un mundo entrelazado (TC, nº 8), pretende inspirar ese trabajo de sistematización, mediante un conjunto de opciones sobre características básicas de ontología relacional, mayoritariamente compartidas en él.


    Pero, aun con esa limitación, creemos que este volumen es un valioso ensayo de lo que hoy llamamos «nueva evangelización», en cuanto elabora una cierta antropología teológica desde esa cosmovisión evolutiva, que ha sido ya adoptada como una característica de la cultura de nuestro tiempo. Y esta elaboración es autóctona, es colaboración entre dos grupos de teología y ciencias tan próximos, que están en parte superpuestos.


    Quisiéramos agradecer lo primero a Xavier Losantos, por su insustituible tarea en la preparación de esta edición. Su minuciosa revisión íntegra del texto le constituye en traductor del libro. Y la hispanización de la bibliografía general, refiriendo a las fuentes originales e introduciendo las traducciones, es obra magistral suya.


    Agradecemos a la Editorial Verbo Divino, a su director Guillermo Santamaría y a sus colaboradores Regino Etxabe y Mª Puy Ruiz de Larramendi, por su interés en nuestra colección «Teología y ciencias». Especialmente a Mª Puy por sus nueve años de esmero en la preparación de esta colección, renovado en este volumen noveno.


    Agradecemos finalmente a la Fundación John Templeton el convenio de colaboración que hemos disfrutado los dos últimos años. Él nos ha permitido discutir los diversos capítulos con sus autores, e incluso invitar al profesor australiano Denis Edwards, cuya conferencia en Barcelona ha ejercido un nuevo influjo en la obra, según acabamos de indicar.


    Manuel G. Doncel
Ricard Casadesús
Seminari de Teologia i Ciències de Barcelona
www.sticb.org


    

1 La pregunta ha sido recogida con todo su contexto por Emili Marlés, como editor del libro, en su «Prólogo»; véase p. 18 (dentro de la larga cita de Juan Pablo II).

      



2 Sobre la fundación de Theosciences y el simposio internacional, véase ibídem, p. 19.

      



3 Véanse en el Diccionario de la Real Academia las dos acepciones de «humanarse»: «hacerse humano, familiar y afable», y «hacerse hombre el Logos».

      



4 Esta idea había sido propuesta por Jósef Życiński, como analogía teológica con el «atractor» de los sistemas dinámicos clásicos y el «atractor extraño» de los sistemas dinámicos caóticos. Este atractor extraño contiene todos los posibles desenlaces del sistema caótico, y permite asegurar uno u otro mediante transmisión de simple información.

      

    

  


  
    Prólogo


    Seguramente que nos encontramos en el mejor momento histórico de la relación entre teología y ciencias. Nunca como hasta ahora se habían construido tantos puentes entre estas dos áreas del saber humano. En las dos últimas décadas descubrimos un crescendo continuado en el número de artículos, libros y simposios que fomentan este diálogo. Cada vez hay más profesores con una doble titulación (científica y teológica) que se involucran en este apasionante y necesario diálogo.


    Si bien es cierto que este diálogo es muy vivo en algunos ambientes académicos, también debemos reconocer que sus frutos aún no han penetrado en nuestro tejido cultural. Socialmente, todavía pesa mucho la visión que entiende ciencia y fe como dos ámbitos continuamente enfrentados y difícilmente reconciliables.


    Un hecho sorprendente es que, si hacemos un repaso cronológico de la relación entre ciencia y fe, descubrimos que la historia real no avala esta concepción beligerante. Las dificultades se limitan a dos casos ya largamente superados e intelectualmente solucionados: el caso Galileo y el evolucionismo darwiniano1. Los otros grandes descubrimientos científicos de los siglos XIX y XX no han supuesto ninguna dificultad para la fe: ni la mecánica cuántica, ni la relatividad general, ni el descubrimiento del ADN, ni la teoría del big bang, ni la física del caos, ni los últimos descubrimientos en biología y medicina. Ninguno de ellos ha supuesto obstáculo alguno para la fe cristiana2.


    Ahora bien, esta percepción negativa aún pesa sobre muchos creyentes de hoy en día, que buscan el encaje entre nuestra cultura científica y su fe. Honestamente se preguntan si es posible encontrar una armonía entre la verdad que nos ha sido revelada por Jesucristo y la verdad que descubrimos gracias a la investigación científica. Este libro quiere reconocer todo el bien que hemos recibido gracias al esfuerzo de muchos científicos, y quiere mostrar al propio tiempo cómo la ciencia actual no es una barrera para creer, sino que, al contrario, es una ayuda para alabar con más fuerza la sabiduría de nuestro Creador.


    El diálogo con la ciencia es una tarea imprescindible para que pueda darse una Nueva Evangelización auténtica. Tenemos unas heridas intelectuales que piden ser curadas. Para muchas personas, la percepción de un enfrentamiento entre la ciencia y la fe supone un verdadero escollo en su búsqueda de Dios.


    Es hora de que divulguemos los frutos de la nueva etapa de la relación ciencia-fe que se ha desarrollado en las últimas décadas y que ha alcanzado ya unos resultados muy maduros. Este libro quiere ser una modesta divulgación de los beneficios de este diálogo.


    Es preciso reconocer que el papa Juan Pablo II ha sido uno de los grandes promotores de esta nueva etapa de la relación ciencia- fe. En 1988 escribió una carta al director del Observatorio Astronómico del Vaticano, carta que, sin duda, es el documento magisterial más importante en este ámbito y ha tenido un fuerte eco en el mundo académico católico; en él se promueve el diálogo teología-ciencia. Un diálogo que será beneficioso para ambos saberes, ya que conllevará un enriquecimiento mutuo. Este diálogo debe hacerse de manera que cada disciplina conserve su propia autonomía y método, pero dejándose interpelar por la otra. En algunos puntos, el planteamiento de Juan Pablo II es muy vigoroso:


    Si las cosmologías del antiguo mundo del Cercano Oriente pudieron ser purificadas e incorporadas a los primeros capítulos del Génesis ¿no podría la cosmología contemporánea tener algo que ofrecer a nuestras reflexiones sobre la creación? Una perspectiva evolutiva ¿arroja alguna luz aplicable a la antropología teológica, al significado de la persona humana como imago Dei, al problema de la cristología –e incluso sobre el desarrollo de la doctrina misma–? ¿Cuáles son, caso de haber alguna, las implicaciones escatológicas de la cosmología contemporánea si atendemos en especial al inmenso futuro de nuestro universo? ¿Puede el método teológico aplicar con fruto intuiciones de la metodología científica y de la filosofía de la ciencia?3


    Juan Pablo II anima a promover, en la Iglesia, lo que él llama «ministros puente», es decir, personas que estén familiarizadas con estos dos campos del saber, de manera que sean capaces de mantener este diálogo sin caer en falsos concordismos.


    La Facultad de Teología de Cataluña ha querido adentrarse de una manera seria, creativa y profunda en este diálogo a tres bandas: ciencia, filosofía y teología. En 2008 se inició un seminario interno de profesores para estudiar y promover la relación ciencia y fe; es el grupo llamado Theosciences. En este seminario nos hemos encontrado profesores que, por estudios o por trayectoria personal, entramos en la categoría de esos «ministros puente». Este tipo de seminario es un signo del deseo sincero, por parte de la Facultad de Teología de Cataluña, de ser un puente de diálogo entre nuestra cultura y nuestra fe.


    Un primer fruto del grupo Theosciences fue la organización de un simposio de teología y ciencia, celebrado en la Facultad de Teología de Cataluña en enero de 2009. En ese simposio contamos con la presencia de primeras figuras de este diálogo, como John C. Polkinghorne, Jürgen Moltmann, William E. Carroll y nuestro profesor Manuel G. Doncel. Las actas que surgieron fueron publicadas por la Editrice Vaticana bajo el título God and World4 dentro de la colección de libros del proyecto STOQ5, del Pontificio Consejo de la Cultura, que engloba las universidades pontificias romanas que más se han interesado por el diálogo teología-ciencia.


    El grupo Theosciences se ha ido reuniendo cada seis semanas. Nuestro principal tema de estudio ha sido preguntarnos cómo podemos profundizar el concepto de la creación, de manera que exprese mejor la rica relación que Dios tiene con el mundo que Él ha creado. Esta concepción más profunda del misterio de la creación debe realizarse desde una perspectiva profundamente trinitaria y en diálogo con la ciencia.


    Desde el punto de vista teológico vemos la naturaleza como el gran Liber naturae, es decir, un libro creado por Dios y en el que Él mismo se manifiesta. El papa Benedicto XVI subraya la dimensión autorreveladora de Dios en la creación: «Si bien es cierto que en el centro de la revelación divina está el evento de Cristo, hay que reconocer también que la misma creación, el Liber naturae, forma parte esencialmente de esta sinfonía a varias voces en que se expresa el único Logos»6.


    Si la creación es Liber naturae, entonces la teología necesita de las ciencias naturales, ya que estas le enseñan la caligrafía con la que está escrito ese libro. Sin la cosmología, por ejemplo, la teología nunca habría sabido que Dios ha querido crear nuestro mundo a través de un proceso evolutivo, y esto (como veremos en los capítulos cuarto y décimo del libro) ha planteado nuevas preguntas teológicas.


    El libro que presentamos, Trinidad, universo, persona. Ciencia y teología en diálogo, es un segundo fruto de este grupo de investigación. En él se recogen las principales aportaciones de los autores sobre el tema de la creación. En sus capítulos encontrará el lector herramientas teológicas, filosóficas y científicas muy apropiadas para dar razón del misterio de la creación de un cosmos en evolución. El nivel intelectual que se ha querido proporcionar a cada capítulo es el de alta divulgación filosófica, teológica y científica. Queremos que sea un libro que ayude a dar respuestas sólidas a las preguntas más profundas sobre nuestro cosmos.


    En el primer capítulo, el profesor Joan Planellas nos ofrece una síntesis de teología trinitaria. Dios se nos ha manifestado como una comunidad de personas que comparten una única divinidad y que nos llaman a participar en su comunidad de amor y de vida. El sentido más profundo de la creación es el deseo de las tres personas divinas de autodonarse a su creación.


    El misterio de la creación ha de tener en cuenta aquellos resultados científicos que nos aportan datos imprescindibles sobre ­cómo las tres personas divinas han querido crear el mundo. El profesor David Jou, desde la perspectiva científica, nos ofrece (en el tercer capítulo) un panorama de las principales etapas de la triple evolución que ha experimentado nuestro universo: evolución cósmica, biológica y antropológica. También nos explica, en el capítulo noveno, cuál es el futuro más lejano de nuestro cosmos según la predicción actual de la ciencia (tema que plantea interesantes preguntas a la teología sobre la espera de un cielo nuevo y de una tierra nueva cuando la predicción de la ciencia es, de hecho, la de una muerte cósmica por congelación o por deflagración).


    A partir de estas dos visiones (trinitaria y evolutiva) se abren unos capítulos en los que reflexionamos sobre el misterio de la creación desde la perspectiva filosófico-teológica. En el capítulo segundo, el profesor Lluc Torcal nos explica cuál es la concepción clásica de creación. Es muy importante tener una comprensión clara de este concepto de creación en sus elementos más fundamentales para afrontar con solvencia cuestiones como la racionalidad de nuestro cosmos, su diseño, su verdadera autonomía y al mismo tiempo dependencia de Dios, así como algunas preguntas que surgen en torno a su inicio temporal.


    El concepto de creación se ha enriquecido gracias a la visión evolutiva de nuestro cosmos; así lo demuestra el profesor Manuel G. Doncel en el capítulo cuarto, donde desarrolla el nuevo concepto de «creación evolutiva».


    En el capítulo sexto, el profesor Emili Marlés enmarca el concepto de creación en su dimensión cristológica. Es muy interesante ver cómo, desde la óptica del Logos encarnado, es posible descubrir un plan de autodonación de Dios al cosmos, el cual abarca: la creación, la historia de la salvación, la encarnación del Logos y la consumación del cosmos.


    Otros dos capítulos sirven para que nos preguntemos sobre qué se puede decir teológicamente del estado consumado de nuestro cosmos. En el capítulo octavo, el profesor Armand Puig i Tàrrech subraya qué elementos de la Escritura sobre el cuerpo resucitado de Cristo hay que tener en cuenta al reflexionar sobre el estado final de nuestro cosmos. El profesor Manuel G. Doncel, en el capítulo décimo, continúa esta reflexión e intenta imaginar cómo será el futuro consumado de nuestra creación (cómo serán sus leyes naturales, la acción del Espíritu Santo en esta consumación, etc.).


    Finalmente encontramos dos capítulos en los que se ha querido profundizar en las consecuencias soteriológicas de un cosmos en evolución. En el capítulo quinto, los profesores Llorenç Puig y Manuel G. Doncel imaginan cómo podemos pensar en la salvación de los hombres que han nacido antes de Cristo (sabiendo que, según la ciencia, podemos hablar de la existencia del Homo sapiens desde hace, al menos, 100.000 años). El profesor Jaume Fontbona, en el capítulo séptimo, encuadra toda la obra creadora, hecha por amor y con el deseo de autodonación de las tres personas divinas, a la luz del misterio pascual del Señor, cumbre de su amor a su creación.


    Desde aquí queremos agradecer las aportaciones del padre Juan Carlos Elvira, monje de Montserrat, que ha sido miembro activo de nuestro grupo y que nos ha enriquecido con sus propuestas en las discusiones de los capítulos de este libro.


    Como toda obra colectiva, cada autor es el único responsable de su capítulo, y no hay una completa unanimidad en las visiones teológicas y filosóficas de los diferentes autores. Lo que une a los autores, como el lector fácilmente deducirá en el transcurso de los capítulos, es el deseo de hacer un diálogo con las ciencias con la esperanza de que éste será teológicamente fructífero y que permitirá construir una visión de la realidad que sea global y sistemática. El fundamento de ello se encuentra en la convicción de que son las mismas tres personas divinas las creadoras de la verdad que el científico descubre en la naturaleza (mediante el uso del método científico), y las reveladoras de la verdad que el teólogo acoge y sobre la que reflexiona7.


    Quisiera avanzar un nuevo fruto del grupo Theosciences: el curso Ciencia y fe en diálogo, que arrancará en septiembre de este 2013. Se trata del primer curso online de la Iglesia católica en el que, de una manera sistemática, se quieren levantar las bases intelectuales necesarias para poder llevar a cabo un diálogo teología-ciencias que sea capaz de aclarar y superar los malentendidos del pasado y establecer un diálogo enriquecedor. Este curso contará con la ayuda y el apoyo generosos de la John Templeton Foundation.


    Barcelona, abril 2013

    Emili Marlés Romeu


    

1 Aunque en este último caso no tenemos ninguna declaración magisterial oficial de la Iglesia, para estudiar la relación magisterio-evolucionismo recomendamos el excelente estudio ARTIGAS et al. 2010.

      



2 Otra cosa son las aplicaciones técnicas que se puedan derivar de estos descubrimientos y que puedan ir contra la dignidad del hombre. En este caso, la Iglesia sí se ha pronunciado, pero no para contrariar el descubrimiento científico, sino por el mal uso que se quiere hacer de él.

      



3 JUAN PABLO II [1988], p. 281.

      



4 TRAFNY & PUIG (eds.) 2011.

      



5 STOQ es el acrónimo de Science, Theology and the Ontological Quest.

      



6 BENEDICTO XVI 2010 (Verbum Domini), n. 7.

      



7 En palabras del CONCILIO VATICANO II «las realidades profanas y las realidades de fe tienen su origen en el mismo Dios» (Gaudium et spes, n. 36; DENZINGER 4336).

      

    

  


  
    Autores


    Ricard Casadesús Castro (La Garriga, 1977). Sacerdote diocesano de Terrassa. Doctor en Química Teórica y Computacional (Universitat Autònoma de Barcelona), licenciado en Filosofía (UNED), en Estudios Eclesiásticos (Facultat de Teologia de Catalunya), en Teología Fundamental (Institut de Teologia Fonamental) y en Filosofía Eclesiástica (Universidad de Navarra). Fue investigador visitante en el Cherry L. Emerson Center for Scientific Computation, Emory University (Atlanta). Miembro del Institut d’Estudis Catalans, y de la Sociedad Internacional Tomás de Aquino. Ha participado en proyectos de investigación y congresos sobre química cuántica y sobre el diálogo teología-ciencias. Ha publicado varios artículos y libros, como Creación y conservación en Santo Tomás de Aquino. Dos conceptos fundamentales para entender la creación continua (2012).


    Jaume Fontbona i Missé (Arenys de Munt, 1958). Sacerdote de la diócesis de Barcelona. Doctor en Teología por la Pontificia Universidad Gregoriana de Roma (1994). Su tesis doctoral: Comunión y sinodalidad. La eclesiología eucarística después de Afanasiev en I. Zizioulas y J. M. R. Tillard, obtuvo el Premio Roberto Bellarmino (1994) y el Premio Ecuménico Universitario 1996 otorgado por el Pontificio Consejo para la promoción de la unidad de los cristianos. Profesor ordinario de la Facultat de Teologia de Catalunya (Barcelona). Presidente del Centro de Pastoral Litúrgica de Barcelona. Director de Phase. Revista de pastoral litúrgica. Entre sus obras: La comunión de los santos (2005); Ministeri ordenat, ministeri de Comunió (2009); La Cena del Senyor, misteri de comunió (2010).


    Manuel G. Doncel (Santander, 1930). Sacerdote de la Compañía de Jesús. Estudió teología en Innsbruck (1958-1962) e hizo su tesis doctoral en Física en París (1964-1967). Profesor invitado en el CERN de Ginebra (1968-1970). Catedrático emérito de Física Teórica en la Universidad Autónoma de Barcelona, donde en 1983 fundó el Centro de Historia de las Ciencias. Profesor del Instituto de Teología Fundamental, donde creó el «Seminario de Teología y ciencias». Profesor invitado en el CTNS de Berkeley en 1999. Miembro de la Real Academia de Ciencias y Artes de Barcelona desde el año 1996. Tiene publicaciones en diversos campos: 30 en física de partículas, 100 en historia de la filosofía y de las ciencias y 80 sobre temas del diálogo teología-ciencias. De todas ellas, 19 son libros de los que ha sido autor, coautor o editor.


    David Jou i Mirabent (Sitges, 1953). Catedrático de Física de la materia condensada en la Universidad Autónoma de Barcelona. Como investigador en termodinámica de procesos irreversibles, ha publicado cinco libros y unos doscientos cincuenta ar­tículos de investigación científica. Es autor de numerosos artículos de divulgación científica y ha publicado varios ensayos sobre el tiempo, la materia, la cosmología, el cerebro y el diálogo teología-ciencia. Entre estos destacamos: Déu, Cosmos, Caos (2008); Cerebro y universo: dos cosmologías (2011). Paralelamente a su actividad científica, ha publicado una extensa obra poética (una veintena de libros) en la que no faltan poesías sobre el diálogo teología-ciencia, algunas de las cuales han sido recogidas en La poesia de l’infinit (2012).


    Emili Marlés Romeu (Barcelona, 1973). Sacerdote de la diócesis de Terrassa. Licenciado en Ciencias Físicas por la Universidad de Barcelona. Doctor en Teología por la Pontificia Universidad Gregoriana, con una tesis sobre el diálogo teología-ciencia. Profesor de cristología de la Facultad de Teología de Cataluña, donde ha impartido varios cursos de licencia sobre el diálogo teología-ciencia. Publicaciones: Trinidad creadora y cosmología. El dialogo teología-ciencias y el misterio de la Creación en los Escritos de I. G. Barbour y D. Edwards, Publicaciones FTC 2010.


    Joan Planellas i Barnosell (Girona, 1955). Sacerdote de la diócesis de Girona. Doctor en Teología por la Pontificia Universidad Gregoriana (2004). Profesor ordinario de teología sistemática de la Facultat de Teologia de Catalunya, de la que es vicedecano (2010). Director de la Revista Catalana de Teologia (2008). En la Facultat de Teologia de Catalunya imparte la asignatura «Misterio de Dios», así como temas diversos de eclesiología en el bienio de licenciatura. Principales publicaciones: La recepción del Vaticano II en los manuales de eclesiología españoles, Roma: PUG 2004; Bisbes, preveres i diaques. Els ministeris ordenats, Barcelona: CPL 2005.


    Llorenç Puig i Puig (Barcelona, 1966). Es sacerdote jesuita. Doctor en Ciencias Físicas por la Universidad Autónoma de Barcelona y licenciado en Teología por el Centro Sèvres de París con un trabajo de licencia sobre epistemología científica y teológica. Profesor en el Institut de Teologia Fonamental de Sant Cugat y director del centro de estudios Cristianismo y Justicia.


    Armand Puig i Tàrrech (La Selva del Camp, 1953). Sacerdote de las diócesis de Barcelona y Tarragona. Doctor en Ciencias Bíblicas (S.S.D.) por la Pontificia Comisión Bíblica (Roma, 1984). Profesor ordinario del Nuevo Testamento en la Facultat de Teologia de Catalunya (Barcelona) y decano-presidente de la misma (2006). Presidente de la Studiorum Novi Testamenti Societas (2011-2012). Autor de diez libros y de cien artículos sobre el Nuevo Testamento y literatura apócrifa, sobre traducciones bíblicas medievales y sobre la basílica de la Sagrada Familia de Barcelona. Entre sus obras: Jesús, un perfil biogràfic (Proa, Barcelona 2004), y Jesus. An Uncommon Journey (Mohr Siebeck, Tubinga 2010).


    Lluc Torcal i Sirera (Sant Cugat, 1971). Prior de Santa Maria de Poblet. Es licenciado en Ciencias Físicas por la Universidad Autónoma de Barcelona. Licenciado en Filosofía por la Pontificia Universidad Gregoriana y en Teología por la Pontificia Universidad de Santo Tomás (Roma). Actualmente redacta una tesis doctoral en filosofía sobre la interpretación de la Mecánica Cuántica. Ha publicado, junto con el profesor Gennaro Auletta, el artículo «From Wave-Particle to Features-Event Complementarity» en la revista International Journal of Theoretical Physics. También es autor de muchos artículos sobre la relación entre teología, filosofía y ciencias.

  


  
    Introducción teológica

  


  
    Capítulo 1


    
La Trinidad

    y su amoroso designio creador


    JOAN PLANELLAS I BARNOSELL


    En este capítulo introductorio, queremos exponer la estrecha relación entre el amoroso designio creador de nuestro Dios y su realidad trinitaria. Una reflexión teológica sobre el tema de la creación, necesariamente hace referencia al concepto que tenemos de Dios. Y el Dios cristiano es el Dios de la Santísima Trinidad, del que tenemos un conocimiento por Revelación. Esta noción de Dios tiene consecuencias en el mismo concepto cristiano que tenemos de la persona humana, creada a imagen de Dios y llamada a participar de la misma vida divina, ayudándonos en definitiva a profundizar lo que realmente somos, así como el sentido de nuestra existencia en este mundo.


    
1.1. La Revelación de la Palabra divina,

    acogida en la fe, camino de acceso al Dios trinitario


    A Dios solo podemos llegar por la fe. Él no es objeto de un conocimiento como el que podemos tener de las cosas de este mundo. Por eso decimos que «creemos» en Dios. Creer en Dios es abrirse y entregarse al misterio fontal de todo. Se trata de un misterio de gratuidad, que no puede ser propiamente encajado, demostrado o probado. Santo Tomás de Aquino (1225-1274) lo dijo con una fórmula perfecta: «Tenemos el supremo conocimiento de Dios cuando lo reconocemos como el Incognoscible, vale decir, cuando reconocemos que lo que Dios es en sí mismo sobrepasa todo lo que nosotros podemos conocer de él»1. Así pues, Dios debe ser acogido siempre como «Misterio», pero no como «aquel Misterio de ininteligibilidad radical representado por el Absurdo, el Azar o la Necesidad fatal». Dios es «Misterio», pero un «Misterio de Luz» o, como decían los antiguos, es «Tiniebla Luminosa»2.


    Conocemos de Dios lo que se manifiesta de él en los acontecimientos de nuestro mundo, o mejor dicho, conocemos de Dios lo que él nos ha revelado de sí mismo en nuestra historia humana, que llamamos historia de salvación. Leemos en el inicio de la Carta a los Hebreos: «Muchas veces y de muchas maneras, habló Dios en el pasado a nuestros Padres por medio de los Profetas. En estos últimos tiempos, nos ha hablado por medio del Hijo, ... por quien también hizo el universo» (Heb 1,1-2). Dios ha hablado, Dios se ha comunicado en nuestra historia. Por tanto, el concepto cristiano de Dios no es fruto de la elucubración de los sabios sino que es el Dios de la Revelación, el Dios de la Palabra. Como afirma la exhortación apostólica Verbum Domini de Benedicto XVI, «en la escucha de esta Palabra, la revelación bíblica nos lleva a reconocer que ella es el fundamento de toda la realidad»3.


    En la Escritura, el Señor se presenta no como una imagen o una efigie o una estatua similar al becerro de oro, sino con «una voz de palabras». Una voz que había comenzado al inicio de la creación, cuando rasgó el silencio de la nada: «En el principio ... dijo Dios: “Que haya luz” ...» (Gn 1,1.3). «Al principio existía la Palabra ... y la Palabra era Dios. Todo se hizo por ella, y sin ella no se hizo nada» (Jn 1,1-3). Pero llega el momento en que esta Palabra eterna y divina entra en el espacio y en el tiempo y asume un rostro y una identidad humanas. Tanto es así, que es posible acercarse directamente, pidiendo, como hicieron aquel grupo de griegos presentes en Jerusalén: «Queremos ver a Jesús» (Jn 12,20-21). «Y la Palabra se hizo carne» (Jn 1,14). No se trata tan solo del ápice de la alegría poética y teológica que es el prólogo del Evangelio de Juan, sino del corazón mismo de la fe cristiana. En el misterio de Cristo, la Palabra se hizo carne humana. «Esta “Cristología de la Palabra”, ha utilizado una expresión sugestiva: “el Logos se ha abreviado”», afirma Benedicto XVI citando a Orígenes. Es decir, «la Palabra eterna se ha hecho pequeña, tan pequeña como para estar en un pesebre. Se ha hecho niño para que la Palabra esté a nuestro alcance. Ahora, la Palabra no solo se puede oír, no solo tiene una voz, sino que tiene un rostro que podemos ver»4. Es que «las palabras sin un rostro no son perfectas, porque no cumplen plenamente el encuentro, como recordaba Job, cuando llegó al final de su dramático itinerario de búsqueda: “Solo conocía de oído, pero ahora os he visto con mis ojos” (Job 42,5)»5.


    Así las cosas, la Revelación divina no aparece meramente como un cuerpo de verdades doctrinales comunicadas por Dios, contenidas en la Escritura y enseñadas por la Iglesia, como a veces se ha afirmado, sino que se presenta más bien como la autocomunicación de Dios en la historia de la salvación, de la cual la Palabra encarnada constituye el culmen y la plenitud. La Revelación es el acto de Dios que «quiso manifestarse a sí mismo [Deum se ipsum revelare]» (DV n. 6)*, una Revelación progresiva, iniciada en los orígenes del universo y del mundo, y culminada en Cristo, el Logos o la Palabra hecha carne. «En la víspera de la creación, Dios decidió este proyecto y lo ha llevado a cabo con un compromiso de inmutable y eterna fidelidad»6. Porque esta revelación tiene una finalidad: la de introducir a la humanidad en la propia vida de Dios. Hay, por tanto, una íntima relación entre creación, revelación y salvación. Dios crea con la intención de entrar en comunión. Y esta comunión culmina en el misterio de la encarnación. Es el acto del Padre que se manifiesta por medio de su Hijo encarnado, a fin de reunir a los hombres en él, en el Espíritu (DV n. 2; Gal 4,4-7).


    La idea de la Revelación ha adquirido una importancia cada vez mayor en la teología cristiana, consagrada en los dos Concilios Vaticanos y ratificada con fuerza por la Encíclica de Juan Pablo II, Fides et ratio. Pero su concepción ha acompañado toda la historia del cristianismo7. El Vaticano II, superando la estrechez conceptual de la teología escolástica y del modelo instructivo –entender la Revelación como una simple instrucción o enseñanza–, recupera en el concepto de Revelación el acontecimiento salvífico entero, y lo presenta todo como autocomunicación de Dios: el Dios trinitario es el Dios de la Revelación, iniciada en la creación del mundo y culminada en la encarnación salvadora. El mismo concepto registra una radicalización teocéntrica: el Dios de la Revelación no revela algo, sino que se revela a sí mismo como Padre en Jesucristo; su Hijo es el mediador y la plenitud de la Revelación (DV n. 4), y sigue presente en la Iglesia a través de su Espíritu (DV nn. 7-8). Por lo tanto, Dios no se da a conocer en un cuerpo de verdades abstractas, sino en una historia significada que culmina en la vida y la obra de Cristo: él nos revela a Dios como Padre, al mismo tiempo se nos revela como Hijo y, en él, se nos comunica el don del Espíritu Santo. No es extraño que en el Nuevo Testamento encontremos ya abundantes fórmulas triádicas (Mt 28,19; 1 Cor 12,4-7; 2 Cor 13,13; Gal 4,4-6) que, de una forma sintética, muestran la dinámica trinitaria de la salvación y anticipan las formulaciones sobre el Dios trinitario que elaborarán los primeros Padres de la Iglesia.


    
1.2. La creación y la peculiaridad cristiana

    de la noción de Dios


    Uno de los aspectos fundamentales de la revelación de Dios lo tenemos cuando lo reconocemos como el «creador» y sustentador de todo lo que existe en este mundo. El primer artículo del Credo confiesa a Dios como «Padre todopoderoso», «creador del cielo y de la tierra»: se trata, por tanto, de un misterio de fe. Pero, a la luz de la revelación aceptada en la fe, necesitamos afinar bien qué queremos decir cuando hablamos de un Dios creador.


    Por un lado, decir que Dios es creador no significa ponerse a indagar en las diversas hipótesis científicas sobre el origen del universo. Afirma el papa Juan Pablo II en una carta dirigida al director del Observatorio Vaticano:


    No es propio de la teología incorporar indiscriminadamente cada una de las nuevas teorías, filosóficas o científicas. No obstante, cuando estos descubrimientos lleguen a formar parte de la cultura intelectual contemporánea los teólogos deben entenderlas y deben contrastar su valor en orden a extraer de la creencia cristiana algunas de las posibilidades que aún no han sido realizadas [Theologian must understand them and test their value in bringing out from Christian belief some of the possibilities which have not yet been realized]8.


    Es obvio pues que la fe debe tener siempre una actitud de diálogo claro y sincero ante la ciencia empírica, actitud que implicará que la fe deje para los científicos la determinación de los procesos o de las causas físicas que intervinieron en la formación del universo. Con todo, hay que decir también que la Palabra revelada rebasa toda teoría meramente científica y, en general, toda formulación humana9. Afirmar que Dios es creador no significará, por tanto, postularle simplemente como una causa física, aunque sea la primera, sino que más bien significa contemplarlo como última razón de ser y sentido para con todas las causas físicas que la ciencia pueda descubrir.


    Por otra parte, vincular el conjunto de la creación con el amor y la bondad originarios de un Dios creador, o de un principio divino, es algo que el cristianismo comparte con otras tradiciones religiosas e incluso con otras cosmovisiones filosóficas. Con todo, la peculiaridad cristiana de la idea de creación difiere, en su articulación y en sus implicaciones, de estas tradiciones religiosas, incluso de la misma comprensión judía y musulmana10. Y ello es debido a las diferencias entre la enseñanza monoteísta o unitaria de Dios y la afirmación de un Dios tri-uno (monoteísmo trinitario). Por tanto, las diferencias con estas tradiciones religiosas no radican en la vinculación de la creación a un Amor originante, sino en la forma de entender este Amor fontal, así como la misma condición propia de las realidades creadas en relación al Dios creador. Hay que ver, pues, cuál es la peculiaridad cristiana de la noción de Dios.


    Hay que afirmar también que la creación no nace de una lucha intradivina, como enseñaba la antigua mitología mesopotámica, sino de una palabra que vence la nada y crea el ser: «Por la palabra de Yahvé fueron hechos los cielos, por el aliento de su boca, todos sus ejércitos [...], él habló y así fue, él lo mandó y se hizo» (Sal 33,6-9). Esta acción divina, que tiene lugar «en el principio» (Gn 1,1), es así, sin presupuesto ni condicionamiento. «Todo lo que existe no es fruto del azar irracional, sino que ha sido querido por Dios, forma parte de su designio»11. De ahí que ya en el Antiguo Testamento (2 Mac 7,28), y después con insistencia en la teología y en la doctrina eclesial, la creación sea definida como una producción a partir de la «nada» (ex nihilo)12. Esta «nada» implica, además de la inexistencia previa de toda materia, la ausencia de toda necesidad por parte de Dios mismo, como señaló el Concilio Vaticano I (1870)13, que, lógicamente, añadió a la enseñanza de la doctrina de una creación a partir de la «nada», la de una creación en absoluta y entera libertad14. En virtud de esta lógica del dominio y de la libertad sin límites, bajo la influencia del pensamiento bíblico, el Vaticano I añade un tercer aspecto característico de la noción cristiana del acto creador de Dios, cuando afirma que la creación procede del designio divino de comunicar y manifestar «su propia perfección». Las realidades creadas surgen, por tanto, de la «bondad» y el «esplendor» de Dios, y estas responden al Dios creador en una actitud de alabanza y de agradecimiento15.


    Por tanto, Dios no crea para autoperfeccionarse, sino para comunicar su amor y su bondad. La libertad de la creación por parte de Dios es especialmente el presupuesto para la autonomía y la libertad del hombre, y la bondad de la creatura tiene su consistencia en la libertad y el amor con que Dios la crea. En cambio, hay concepciones del mundo y de la historia en las que la creación vendría a representar la expresión obligada de un amor divino que, para realizarse como tal, debería manifestarse necesariamente hacia fuera. Se trataría de la expansión natural de una potentísima luz originaria que se iría manifestando en las diversas realidades creadas. Un sistema emanantista de esta naturaleza impide, de hecho, la distinción entre la trascendencia del Dios creador y las realidades creadas, dado que se trata, en definitiva, de un Dios identificado sin distinción adecuada con toda la realidad existente de un mundo que no es más que la plasmación necesaria de la consistencia de la divinidad16. Dios no podría no crear, si de Dios se tuviera que predicar así su amor y su bondad. También, de esta manera, quedarían completamente cuestionadas la consistencia, la autonomía y la misma dignidad de las creaturas, dado que aparecerían totalmente en función de Dios, como el interlocutor imprescindible para satisfacer la necesidad divina de comunicarse.


    Pero esta no es la visión cristiana de Dios. Dios es Amor en sí mismo y no queda constituido en amor por su relación con las creaturas. En la revelación cristiana, el Dios personal no es un Dios solitario, sino que posee en sí mismo la plenitud de la comunión. Dios no tiene necesidad de crear para tener un «tú» dialogal, sino que ya desde toda la eternidad es comunidad de personas. En este punto, entramos en el corazón de la originalidad de la noción trinitaria del Dios cristiano, que es Padre, Hijo y Espíritu Santo.


    
1.3. Dios «es» amor


    San Juan afirma que «Dios es amor» (1 Jn 4,8.16). Toda la teología trinitaria puede ser entendida como un comentario a esta frase fundamental. Del amor que se manifiesta en Cristo, la primera carta de san Juan llega a insinuar el amor que es Dios en sí mismo, en su realidad interna. En este punto, se encuentra la novedad del concepto del Dios bíblico y, principalmente, del Dios cristiano. El dios aristotélico es el motor inmóvil, el fin de todas las cosas, lo que las atrae, lo que es amado, pero no es el dios amante17. Omniperfecto, no puede amar, dado que amar es tendencia a poseer. En cambio, el Dios revelado en Cristo nos ofrece la dimensión del amor como donación de sí mismo. El misterio de Dios, que su revelación pone ante los ojos, es, ante todo, el misterio de su amor infinito. Precisamente, este amor es lo que la doctrina trinitaria de la Iglesia trata de profundizar. De ahí que el Catecismo de la Iglesia Católica (n. 234; véase n. 261) nos presente el misterio del Dios tri-uno como el misterio central del cristianismo y la luz que ilumina todos los demás.


    El Dios que se da a conocer a través de Jesús, se revela no solo como un Dios único, sino como un único Dios que es Padre, Hijo y Espíritu Santo. No es uno y único (solitario) sino tri-uno (trino y uno). Dios es la comunión transparente e irrompible de los tres divinos. El ser en plenitud y la plena autoposesión adquieren su máxima expresión en la donación perfecta de sí mismo; es así como forman una comunión tan profunda y radical que los tres son un único Dios. La enseñanza bíblica del Dios-Amor nos indica que la perfección divina se vive en la donación del amor. La capacidad y la realidad del amor infinito deben considerarse como pertenecientes a lo más íntimo del ser de Dios. Cada una de las personas tiene a su manera ese amor, más aún, no solo lo tiene, sino que, como afirmaba Ricardo de San Víctor († 1173), «es necesario, evidentemente, que en la suprema simplicidad ser y amar se identifiquen. Así, en cada uno de los tres, la persona se identificará con su amor [erit ergo unicuique trium idem ipsum persona sua quod dilectio sua]»18. Es aquí donde hay que situar la expresión de que Dios es Amor. La unidad divina no puede ser entendida como soledad y aislamiento. El Padre da al Hijo y al Espíritu Santo la plenitud de ser en el amor, y no puede existir más que en esta comunicación. «El Dios personal no es por tanto unipersonal; es tripersonal, porque a su esencia pertenece el amor»19. San Agustín (354-430) ya identificó el amor con la Trinidad cuando afirma: «Ves la Trinidad si ves el amor» [vides Trinitatem si caritatem vides]»20. La unidad más profunda que puede existir en el Dios trino es, por tanto, la del amor.


    A la hora de retener ese Amor fontal e interno de Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo, hay que pensar que la misma vida interna de Dios es esencialmente comunicación. Las relaciones internas entre Padre, Hijo y Espíritu Santo no son algo «posterior» al ser divino: son eternas como lo es el mismo ser de Dios, no existe primero Dios y luego sus relaciones. Decimos esto porque cuando hablamos del Amor de Dios en sí mismo nos viene al pensamiento la multiplicidad de nuestras relaciones humanas. Pero, aunque esta analogía nos puede ayudar, no podemos caer en un ingenuo triteísmo. Porque en nuestra experiencia cotidiana, nosotros, en primer lugar, somos; después, entramos en relación. Nuestro ser no se identifica nunca con ninguna relación interna. En cambio, en Dios, «no hay accidentes», como subrayó san Agustín, sino «sustancia y relación»21. Sus relaciones internas, dada la simplicidad de la esencia divina, se identifican con la misma esencia. De ahí que santo Tomás, profundizando la afirmación de san Agustín, podrá decir que en Dios «no son cosas diversas el ser de la relación [esse relationis] y el ser de la esencia [esse essentiae], sino que son un y el mismo ser [sed unum et idem]»22. Con esto podemos decir: «Los hombres tienen amor», pero, en cambio, «Dios es amor», «los hombres tienen relaciones», en cambio, «Dios es relación». Mejor dicho, Dios único es relación de paternidad entregada al Hijo, quien la recibe en su filiación; al mismo tiempo, la paternidad y la filiación resplandecen en la llamarada viva del Amor que emana de ambas relaciones y, al mismo tiempo, los une23. Las relaciones no contradicen la unidad divina, sino que esta, precisamente, se da en las relaciones y no al margen de ellas. A la vez también, la oposición de las relaciones solo tiene sentido en el ámbito de la unidad divina. De ahí que el Concilio de Florencia, en su decreto para los jacobitas, formulara aquel conocido principio:


    Estas tres personas son un solo Dios y no tres dioses; porque los tres tienen una sola sustancia, una sola esencia, una sola naturaleza, una sola divinidad, una sola inmensidad, una eternidad, y todo es uno donde no obsta la oposición de relación [omniaque sunt unum, ubi non obviat relationis oppositio]24.


    Únicamente con esta revelación del Dios trino aparece en toda su radicalidad la libertad del amor creador de Dios: él no tiene ninguna necesidad de comunicarse fuera de sí mismo, dado que ya en sí mismo posee la plenitud de esta autocomunicación. Por lo tanto, Dios no es Padre por el hecho de crear el mundo y el hombre, sino que Dios es creador precisamente porque es Padre, porque desde toda la eternidad se comunica totalmente a su Hijo y se encuentra unido a él en el amor mutuo que es el Espíritu Santo25. En el ámbito de este Amor intratrinitario y, por tanto, en el marco de una plena y total libertad, derrama entonces su amor hacia fuera.


    
1.4. Dios es amor hacia fuera


    Si bien Dios es en sí mismo realidad relacional de intercambio recíproco y de donación mutua en sí mismo, eso no significa que no ame realmente las creaturas ni que estas no tengan ninguna importancia para él. Precisamente, el presupuesto de un Dios que es Amor trinitario en sí mismo permite comprender el hecho de la creación como un acontecimiento libre por parte de Dios. Al mismo tiempo, permite comprender las creaturas como realidades dotadas de consistencia y de autonomía propias, y con su propia libertad, en el caso de la persona humana. Por lo tanto, estas no quedan reducidas a un momento necesario de la autorrealización divina, ni a una manifestación degradada del principio originario.


    Solamente un Dios Amor que crea por amor (ex amore) permite comprender las realidades creadas como la manifestación del amor gratuito26. Y esto se manifiesta sobre todo en la persona humana, creada «a su imagen y semejanza», según afirma el documento sacerdotal del libro del Génesis (1,26-27). Esto significa la capacidad que tiene el hombre de devolver a Dios ese amor libremente ofrecido, de conocer y de amar al Creador, la capacidad de relacionarse con Dios (GS n. 12)*. También, implica el dominio sobre el mundo y la creación27, para que haga un uso adecuado de ambos, glorificando al Creador.


    Esta idea de la imagen de Dios, centrada en la creación del hombre, en el Nuevo Testamento se transformará en un motivo cristológico: Adán, el primer hombre, era figura del que había de venir, es decir, Cristo, nuestro Señor (Rom 5,14) (GS n. 22). Cristo es el nuevo Adán para que todo hombre pueda pasar de la condición de Adán a la de Cristo (véase 1 Cor 15,45-49). Afirma san Ireneo:


    En los tiempos pasados se dijo que el hombre había sido hecho a imagen de Dios, pero no se podía apreciar –invisible como era aún el Logos– a qué imagen había sido creado el hombre. De ahí que también se perdiera fácilmente la similitud. Pero, al hacerse carne el Logos de Dios, autentifica ambas cosas: demostró la verdad de la imagen, haciéndose en persona lo que era su imagen, y fijó establemente la similitud, haciendo el hombre semejante al Padre invisible por medio del Logos visible28.


    Por otra parte, Tertuliano, con una frase lapidaria que se encuentra recogida por el Concilio Vaticano II (GS n. 22, nota 20, DENZINGER 4322, nota 1), resume la intencionalidad de la obra creadora, fruto del amor de Dios, que culminará en la obra salvadora llevada a cabo por Cristo: «Lo que se expresaba en el barro, se pensaba en Cristo que había de hacerse hombre [Quod­cumque enim limus exprimebatur, Christus cogitabatur, homo futurus]»29.


    Salvando la absoluta gratuidad de la encarnación, que implica un amor mucho más grande que simplemente el dar vida a los seres creados, en los pasajes anteriores la encarnación se presupone incluso en ausencia del pecado –fruto de la libertad humana–, una encarnación necesaria para poder actualizar plenamente el potencial de la «imagen de Dios» en la que el hombre ha sido creado. Después del alejamiento de Dios debido al pecado, la encarnación –de una dimensión meramente divinizadora del hombre– adquirirá también una dimensión «redentora»: este es, propiamente, el sentido de la expresión «por nuestra salvación» («propter nostram salutem») que proclamamos en el Credo. Con todo, la dimensión redentora no perderá nunca aquella intencionalidad original del momento de la creación: la expresión «por nosotros los hombres» («propter nos homines»), entendida como «para nuestra divinización».


    Esta creación temporal e histórica obra de un Dios que libre y gratuitamente crea de la nada y por amor y que, en el misterio de la encarnación, se hace él mismo un Dios de los hombres (Trinidad económica o histórico-salvífica), tiene como presupuesto la realidad de un Dios trinitario que es en sí mismo comunión y relación mutua (Trinidad inmanente), y que quiere comunicar hacia fuera este amor de comunión. Leemos en un pasaje capital de la Carta a los Gálatas:


    Pero, al llegar la plenitud de los tiempos, envió Dios a su Hijo, nacido de mujer, nacido bajo la ley, para rescatar a los que se hallaban bajo la Ley y para que recibiéramos la condición de hijos. Y, como sois hijos, Dios envió a nuestros corazones el Espíritu de su Hijo que clama: «¡Abba, Padre!». De modo que, ya no eres esclavo, sino hijo; y si hijo, también heredero por voluntad de Dios (Gal 4,4-7).


    El núcleo de la Revelación de Dios no es una visión estática de las personas o elementos que configuran la Trinidad, sino una consideración de la obra de Dios Padre que está motivada por el amor y que, a partir de su obra creadora, su proceso revelador culmina a través de una doble «misión»: la del Hijo y la del Espíritu Santo. Como núcleo de todo el texto aparece una acción (dinamismo, por tanto), de Dios. Y, en esta acción unitaria de Dios hacia nosotros («nos hallábamos» bajo la ley, «recibiéramos» la condición de hijos), aparece una tri-dimensionalidad o tri-personalidad actuante. La revelación de las tres personas divinas tiene lugar de forma simultánea. Y esta revelación de Dios equivale a la revelación de Dios como Amor:


    Queridos, amémonos unos a otros, porque el amor es de Dios, y todo el que ama ha nacido de Dios y conoce a Dios. Quien no ama no ha conocido a Dios, porque Dios es Amor [...]. Nosotros hemos conocido y hemos creído en el amor que Dios nos tiene. Dios es amor, y el que permanece en el amor permanece en Dios y Dios en él (1 Jn 4,7-8.16).


    De la economía salvífica, se pasa al ser mismo de Dios: «Que Dios sea amor en su ser más profundo es algo que el autor descubre en la actuación divina y, por tanto, en el hecho singularísimo de enviar a su Hijo al cosmos de muerte para dar vida a los hombres»30. De ahí que el amor pase a ser también el distintivo de los hijos de Dios y, sobre todo, del Hijo por excelencia que es Jesús.


    Si el Hijo Único de Dios ha sido dado y manifestado en el mundo, quiere decir que la frase «Dios es amor» no es tanto una definición abstracta como la narración de esta manifestación visible e histórica del Amor divino en nuestro mundo. En eso consiste de verdad el Amor de Dios: en su obra creadora y reveladora, pero sobre todo, en la encarnación y en la Pascua de Jesús. Afirma Josep M. Rovira Belloso:


    Esto que se ha hecho visible en la historia, que incluso se puede ver y palpar, es la representación sustancial del Amor infinito e inenarrable. El amor es, por tanto, el evento trinitario que comprende la donación del amor del Padre en el descenso y anonadamiento de Jesús, es decir, en el nacimiento y en la cruz, de la que brota desbordando la vida del Espíritu31.


    
1.5. La creación, obra de la Santísima Trinidad


    Si el Dios que salva al hombre es el Dios Uno y Trino, también el Dios creador del hombre debe ser el Dios Uno y Trino. Esta afirmación podría interpretarse en un sentido banal: es claro que, al hablar de Dios creador y Dios salvador no podemos hablar de un Dios diferente. Pero el tema que aquí nos planteamos es más bien otro: Dios es principio de los seres creados no solo en tanto que es Uno, sino que la Trinidad de personas en su singularidad propia tienen algo que ver en la creación misma. De hecho, en la misma historia de la teología y del magisterio, la insistencia legítima y necesaria en la unidad y unicidad divinas, al subrayar que Dios resulta un solo principio de las creaturas32, ha podido dejar en la penumbra el hecho de que este único principio divino es en sí mismo diferenciado y, en esta unidad diferenciada, obra ya en la misma creación. Pero esta es la tradición más antigua de la Iglesia, aunque la creación en sí misma no sea ciertamente una revelación del Dios trino. Es interesante notar como la teología de los últimos años nos ha ofrecido un planteamiento renovado de la teología de la creación uniéndola íntimamente a una adecuada teología trinitaria, insistiendo en el nexo intrínseco entre la Trinidad y la creación, precisamente a la luz del papel de las personas divinas en sus misiones salvíficas en el mundo33.


    Por un lado, el mismo Nuevo Testamento nos ha afirmado explícitamente la mediación creadora de Cristo. Precisamente, el mensaje central de los escritos del Nuevo Testamento sobre el tema de la creación es que el Dios creador es el Padre de nuestro Señor Jesucristo que todo lo ha hecho por medio de su Hijo: «Para nosotros no hay más que un solo Dios, el Padre, del cual [proceden] todas las cosas y hacia el cual [vamos] nosotros; y un solo Señor, Jesucristo, por quien todo [viene a la existencia] y por quien nosotros [vamos hacia el Padre]» (1 Cor 8,6). «En él [su Hijo querido] han sido creadas todas las cosas, en los cielos y en la tierra, las visibles y las invisibles [...]. Todo fue creado por él y para él» (Col 1,16). «Todo se hizo por él [el Logos], y sin él no se hizo nada» (Jn 1,3; véase 1,10). De ahí que «en estos últimos tiempos nos ha hablado por medio del Hijo, a quien instituyó heredero de todo y por quien ya había hecho el universo», sosteniendo «todo con su palabra poderosa» (Heb 1,2-3).


    Por otra parte, si bien en los escritos del Nuevo Testamento la intervención del Espíritu Santo en la obra creadora no ha sido afirmada de una manera explícita, es coherente que, si el Espíritu tiene un papel insustituible en la salvación de la persona humana, ejerza también una función en la obra creadora. Este dato ha ­sido recogido en la patrística, aunque no con tanta abundancia como la mediación creadora del Hijo. Para introducirla, los Padres se han basado sobre todo en los pasajes del Antiguo Testamento, como Gn 1,2; 6,3; Sal 33,6; Sab 1,7. Así como al Hijo se le atribuye la mediación en la creación de todas las cosas, al Espíritu se le debe la «bondad» de las mismas. El Espíritu, derramado sobre todo el universo por mediación del Logos que lo ha recibido del Padre, da armonía y cohesión a todo lo que existe34. De ahí que la evolución producida en la patrística donde, además de la mediación cristológica en la obra creadora, se encuentra explicitada la mediación del Espíritu, no puede considerarse ajena a los datos neotestamentarios.


    Veamos algunos pasajes significativos de los Padres y de la misma teología clásica que indican una intervención de toda la Trinidad en la obra creadora. Afirma Atenágoras de Atenas († después del 177): «testimoniar con firmeza el Dios por cuyo Logos todo ha sido creado y por cuyo Espíritu todo se mantiene»35. Para san Ireneo (ca. 140/160-ca. 202), el Hijo y el Espíritu son las dos «manos de Dios» por medio de las cuales el Padre ha creado todas las cosas:


    Dios no tuvo ninguna necesidad de estos [los ángeles] para hacer lo que había determinado hacer, como si no tuviera sus propias manos, ya que tiene siempre con él su Logos y su Sabiduría, el Hijo y el Espíritu, por los cuales y en los cuales hizo, libre y espontáneamente, todas las cosas36.


    Con esta bonita metáfora, Ireneo indicará que las dos manos del Padre no solo presiden la creación del hombre, sino también la nueva creación. El Dios de Ireneo no es un proceso de engendramiento, caída y retorno –como indicaban algunas corrientes gnósticas– sino el Señor eterno y activo, que realiza su obra creadora y salvadora por medio del Hijo y del Espíritu. Es así como Ireneo «opondrá al pesimismo metafísico de los gnósticos un optimismo histórico basado en la unidad de creación y redención y en el predominio final del designio salvador de Dios»37.


    Poco más tarde, dentro de sus peculiaridades propias, muchos Padres han visto también una diferenciación de funciones en el único e indivisible principio de todas las cosas que es la Trinidad. Tertuliano (151/155-ca. 220), indica que «es una y la misma la fuerza que, ora con el nombre de sabiduría, ora con el de palabra, fue el principio de los caminos de Dios para sus obras»38. Y, más adelante, con una interpretación patrística muy común del plural que encontramos en Gn 1,26 en el momento de la creación del hombre, escribe:


    Tenía con él al Hijo, segunda persona, su Palabra, y una tercera persona, el Espíritu en la Palabra, por eso dijo en plural: «Hagamos» y «nuestra» y «nosotros» [ideo pluraliter pronuntiavit «faciamus» et «nostram» et «nobis»]. ¿Con quién, pues, hacía al hombre y a quién le hacía semejante? Al Hijo que había de asumir la naturaleza humana, al Espíritu que había de santificar el hombre y les hablaba como ministros y testigos de la unidad de la Trinidad39.


    San Atanasio (ca. 295-373), en sus Cartas a Serapión, subrayando la divinidad del Espíritu Santo y en oposición a los pneumatómacos, afirmará:


    Hay, pues, una Trinidad santa y perfecta. La reconocemos en el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo. No tiene mezclado nada de ajeno o de exterior. No consta de Creador y de cosa creada, sino que toda ella disfruta de la fuerza de crear y realizar. Tiene una sola naturaleza individuada y parecida y una sola es su fuerza eficiente. Pues el Padre, mediante el Logos, lo hace todo en el Espíritu Santo, y así se conserva la unidad de la Santísima Trinidad40.


    También, san Basilio de Cesarea (329/330-379), en su famoso Tratado sobre el Espíritu Santo, indicará una diversidad de funciones dentro del único principio creador:


    De las cosas creadas al inicio puedes aprender también la comunión del Espíritu con el Padre y el Hijo [...]. Elévate a la causa principal de todo lo que se hace: el Padre, la causa demiúrgica: el Hijo; la causa perfeccionante: el Espíritu [...]. Y que nadie piense que hablo de tres principios hipostáticos o que quiero decir que la acción del Hijo sea imperfecta. Hay un solo principio de los seres, el cual crea por el Hijo y perfecciona en el Espíritu. Ni el Padre que lo realiza todo en todos (1 Cor 12,6) deja imperfecta su acción, ni el Hijo deja carente la creación sin terminarla por el Espíritu41.


    San Agustín ha destacado la dimensión trinitaria de la creación no solo a partir de Gn 1,26, sino también en el esfuerzo por comprender y explicar la función de la Trinidad en el mundo. Al desarrollar su teoría «psicológica» de la Trinidad42, ha visto en el hombre la huella de las tres personas divinas, aspecto que de alguna manera indica una intervención de las tres personas en la obra creadora. Pero, ciertamente, el pasaje más desarrollado en relación a la acción creadora de la Trinidad es el que encontramos en su última gran obra, La Ciudad de Dios, considerada una verdadera teología de la historia, donde ofrece una síntesis del tema:


    [Pensando en las obras de Dios] se nos insinúa la misma Trinidad en la triple cuestión de quién hizo las creaturas, por qué medio y con qué finalidad [unamquamque creaturam quis fecerit, per quid fecerit, propter quid fecerit]. En efecto, el Padre del Logos es el que dijo: «que exista». Lo que existió en virtud de esta palabra, sin duda que fue obrado por el Logos. Y en aquello que se añade –«Dios vio que todo era bueno»–, se da a entender claramente que Dios no obró por ninguna necesidad o para remediar su indigencia, sino tan solo por su bondad, es decir, porque era bueno [en el Espíritu Santo]. Y se dice esto después de haber hecho las cosas, para indicar que lo creado conviene a la bondad por la que fue hecha. Si esta bondad se toma con razón por el Espíritu Santo, se manifiesta así toda la Trinidad en sus obras [Quae bonitas si Spiritus Sanctus recto intelligitur, universa nobis Trinitas in suis operibus intimatur]. De ahí procede el origen, la forma y la felicidad de la ciudad santa43.


    Con todo, el punto de partida de san Agustín no es la simple consideración de la Trinidad, sino la acentuación de la unidad divina. Entonces, el objetivo primordial al hablar de las tres personas divinas que la fe nos presenta, es no romper esta unidad. Lo que preocupa realmente a san Agustín es mostrar cómo la Trinidad es «un solo Dios», resultando este el objetivo de su De Trinitate44. Por lo tanto, con respecto a nuestro tema, subrayará sobre todo que, en sus relaciones con las creaturas, el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo son un solo Señor y un solo creador: «Así, cuando llamamos principio al Padre, y principio al Hijo, no pretendemos que haya dos principios de la creación, porque el Padre y el Hijo a la vez son un solo principio de la creación [ad creaturam unum principium est], así como un solo Creador, un solo Dios»45. Esta posición, como se ha indicado, tendrá una gran influencia en Occidente, marcando la teología de la Edad Media, tanto en el plano de la reflexión teológica y magisterial como en el de la misma iconografía.


    En este breve elenco de pasajes patrísticos que relacionan la Trinidad con la creación, no queremos dejar de mencionar un Himno de Simeón el Nuevo Teólogo (949-1022) que, rezumando la teología y la liturgia de Oriente, con una notable profundidad, da gracias a la Trinidad creadora porque ha fundado todo lo que existe y porque ha querido que el ser humano sea imagen del Logos:


    Esta [la Trinidad] es la única creadora de todas las cosas, la que me hizo a mí todo entero de la arcilla, me dio el alma y me puso encima de la tierra [...]. Me dio también el intelecto y la palabra. Pero, presta atención ahora a mi palabra: la palabra nos ha sido dada a imagen del Logos, pues si somos racionales, esto viene del Logos sin comienzo, increado e inaprensible, de mi Dios. Según su imagen, realmente, el alma de cualquier hombre es una imagen racional del Logos [...]. El Dios Logos de Dios es coeterno con el Padre y con el Espíritu. Asimismo, mi alma es según su imagen46.


    Si de los Padres pasamos a los antiguos concilios ecuménicos, vemos como se ha puesto también de relieve la distinción de funciones. El símbolo de Nicea (325), al que en este punto seguirá casi a la letra el de Constantinopla (381), habla del Padre como creador de todas las cosas y de Jesucristo como mediador:


    Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente, creador de todas las cosas visibles e invisibles; y en un solo Señor Jesucristo, el Hijo de Dios] [...], por quien todas las cosas fueron hechas47.


    El II Concilio de Constantinopla (553), que de alguna forma cierra todo el proceso de formulaciones dogmáticas en los seis primeros siglos, habla de «un solo Dios y Padre, de quien todo (procede) [ex quo omnia], y un solo Señor Jesucristo, por quien todo (ha sido creado) [per quem omnia], y un solo Espíritu Santo, en quien todo (subsiste) [in quo omnia]48.


    Si bien, como se ha dicho, en los desarrollos posteriores de la reflexión teológica, principalmente en Occidente, a veces ha podido prevalecer una consideración del Dios Creador como un principio único indiferenciado en el que no se acaba de integrar un encuadre salvífico-trinitario de la creación, de hecho, este encuadre nunca ha terminado de desaparecer. En la misma historia de la teología encontramos siempre propuestas donde es posible redescubrir una visión trinitaria de la creación. Esto lo vemos en los mismos grandes teólogos de la época medieval, como san Alberto Magno (ca. 1193-1280), san Buenaventura (1217-1274) o santo Tomás. A ellos les era común la convicción de que el conocimiento de la Trinidad nos lleva a comprender tanto la misma creación del mundo, como la salvación del género humano49. En cuanto a la obra creadora, siguiendo la línea que ha marcado a Occidente, se acentúa la consideración de Dios Creador como un principio único, pero esto no implica negar la función de cada persona en esta obra creadora. Así lo vemos en santo Tomás en el fragmento del artículo que presentamos a continuación, donde cada persona tiene una causalidad en la obra creadora, aunque esta se considera más bien como «apropiada». Así, al Padre se le «apropiará» la potencia, al Hijo la sabiduría y al Espíritu Santo el amor:


    Crear conviene a Dios por razón de su ser, que es su misma esencia, idéntica a las tres divinas personas. Por lo tanto, crear no es propio de alguna persona, sino común a toda la Trinidad [creare non est proprium alicui Personae, sed commune toti Trinitati]. Pero las personas divinas tienen, en cuanto a la creación de los seres, una causalidad según la razón de su procedencia. Efectivamente [...], Dios es causa de las cosas por su entendimiento y su voluntad, como el artista lo es de sus cosas. El artista obra por el logos concebido en su mente y por el amor de su voluntad hacia algún fin. Igualmente Dios Padre ha producido las creaturas por su Logos [per suum Verbum], que es el Hijo, y por su Amor [et per suum Amorem], que es el Espíritu Santo. Por este motivo, las procesiones de las personas son la razón de la producción de las creaturas [procesiones Personarum sunt rationem productions creaturarum], en tanto que incluyen los atributos esenciales que son la ciencia y la voluntad50.


    Siguiendo la línea agustiniana, vemos como el punto de partida tomista es el de la unidad divina que se convierte en un solo principio de las creaturas; la argumentación para indicar la causalidad de cada persona en la obra creadora es el de la procedencia y de las relaciones internas en Dios, ya mencionadas anteriormente y, el tema de fondo es la relación entre la Trinidad inmanente (Dios en sí mismo) y la Trinidad económica (la actuación de Dios).


    En resumen, en los pasajes anteriormente reseñados, encontramos con diversos matices una diferenciación de funciones dentro del único e indivisible principio de la creación que es la Trinidad. Los Padres antiguos han subrayado mucho más las diferencias en la actuación de las personas, sin que se pueda decir que no reconocen en el Dios Trino un solo principio de la creación. El Padre tiene la iniciativa, el Hijo es el mediador, y en el Espíritu todo ha sido creado. De hecho, se transfiere a la creación del universo el mismo esquema de la obra salvadora de la Santísima Trinidad51. La diferenciación de la acción de las personas en la obra creadora se refuerza cuanto más se establece la conexión entre la creación y la salvación del hombre. En cambio, cuanto más se separa «creación» de «salvación», más se acentuará la unidad divina en la obra creadora (un único principio de la creación) y menos la actuación propia de las personas de la Trinidad. Por tanto, un mal uso de la teología de la «apropiación» sería emplearla solo a un «segundo nivel», es decir, para negar que haya algo distintivo de cada una de las personas divinas en la obra creadora. Si la Palabra y el Espíritu tienen papeles propios en la encarnación y en Pentecostés, si hay una economía que incluye la creación y la salvación, entonces podemos vislumbrar que Palabra y Espíritu deben tener también papeles propios en la acción única de la creación. En la generación eterna de la Palabra, modelo e imagen para todo el mundo creado, surge la posibilidad de un universo de creaturas. De ahí que Jesucristo, la eterna Sabiduría de Dios, se convierta en el icono de Dios en quien fueron creadas «todas las cosas» (Col 1,16), y que la tarea de la Palabra en la creación llegue a su extraordinaria plenitud en la Palabra hecha carne. Como afirma san Buenaventura, «todas las creaturas son por naturaleza una cierta imagen y semejanza de la sabiduría eterna»52. Y el Espíritu, el aliento de Dios, no es como la Palabra que, procedente de Dios, encuentra su expresión explícita en la carne humana de Jesús. Nunca el Espíritu ha sido destinado a tener un rostro humano porque «todo lo sondea, hasta las profundidades de Dios» (1 Cor 2,10), siendo el aliento que infunde vida a la creación, «llena la tierra y mantiene unido todo el universo» (Sab 1,7). El Espíritu expresa la capacidad de la Trinidad de salir de «sí misma» (ex-stasis) hacia las cosas creadas, porque es la presencia de Dios que une las creaturas en comunión con el Dios trinitario, sosteniéndolas, renovándolas y dirigiéndolas hacia su plenitud53.


    Por todo lo que acabamos de afirmar, en la última obra salvadora se encuentra el sentido de la primera obra creadora. Este es el motivo por el que la teología de los últimos decenios ha recuperado la contemplación de la Trinidad en la obra creadora. La creación es ya obra del Dios Uno y Trino, aunque no implique por sí misma la revelación de la Trinidad.


    
1.6. La creación como primer momento

    de la kénosis divina


    En la comprensión cristiana del misterio trinitario de Dios, se contempla la kénosis o abajamiento que tiene lugar con la encarnación del Logos. Dios mismo se hace carne, historia, creación, para integrar de este modo la humanidad y toda la creación en un proyecto de comunión. Este es el misterio central de la fe cristiana: «la eternidad que entra en la historia»54, que se abaja para que, asumiendo la humanidad, esta pueda ser divinizada. «Encontramos aquí el punto esencial por el que el cristianismo se diferencia de las otras religiones, en las que desde el principio se ha expresado la búsqueda de Dios por parte del hombre. El cristianismo comienza con la encarnación del Logos»55. Es el misterio y, al mismo tiempo, el escándalo de Dios hecho carne humana, del abajamiento radical o kénosis divina hacia nosotros. Pero «lo que no es asumido no es salvado». El Logos se hizo carne «para hacernos partícipes de la naturaleza divina» (2 Pe 1,4). Este argumento soteriológico juega un papel esencial en el discurso trinitario de los Padres antiguos, ante las corrientes gnósticas o ante el mismo arrianismo. Afirma san Ireneo: «El Logos de Dios se hizo hombre y el que es el Hijo de Dios se hizo hijo del hombre porque el hombre, unido al Logos de Dios y dándose cuenta de su adopción, se convierta en Hijo de Dios»56. Para san Atanasio, la encarnación es necesaria para la divinización del hombre, dado que la verdadera salvación no puede tener lugar si el salvador no es el Hijo verdadero del Padre: «El Hijo de Dios se hizo hombre para que nosotros fuésemos divinizados»57, y también: «Si el Hijo no hubiera sido Dios verdadero, no habría podido ser divinizado, y el hombre no hubiera podido estar en la presencia del Padre si lo que se había revestido de su cuerpo no era por naturaleza el Logos verdadero del Padre»58. Esta teología sobre la finalidad de la kénosis divina en el misterio de la encarnación, que subraya al mismo tiempo la especificidad del cristianismo, es también resumida de una forma concisa y profunda en un bonito pasaje de santo Tomás: «El Hijo único de Dios, queriendo hacernos partícipes de la divinidad, asumió nuestra naturaleza, para que él, hecho hombre, hiciera dioses a los hombres»59.


    Pero este abajamiento no se limita tan solo a la humanidad del Logos. Dentro de la lógica radical de la encarnación, en la asunción de la fragilidad humana, y en el marco de un cumplimiento total de la voluntad del Padre (véase Heb 10,7-9), esta kénosis llega al extremo de la cruz, tal como refleja el himno de la carta a los Filipenses: «se anonadó, tomando condición de esclavo y haciéndose semejante a los hombres. Tenido por un hombre cualquiera, se rebajó a sí mismo haciéndose obediente hasta la muerte y una muerte de cruz» (Flp 2,7-8).


    En sentido estricto, este acontecimiento histórico de la encarnación y de la muerte en cruz es lo que constituye propiamente la kénosis divina: se trata de una kénosis que tiene su inicio en la encarnación y su punto sublime en la pasión y muerte de Jesús. Este abajamiento hace posible la salvación de los hombres porque Cristo resucitado se convierte en la primicia de la humanidad redimida (véase 1 Cor 15,20; Col 1,18). Solo desde el misterio de la Santísima Trinidad entendida como el Amor total y absoluto se puede llegar a comprender esta libre autodonación de Dios a nuestro mundo.


    Ahora bien, teniendo en cuenta la continuidad y la vincu­lación estrecha entre el orden de la creación y el orden de la salvación, resulta legítimo poder hablar ya de la creación como un «primer momento» de la kénosis divina. Esta idea, que en el campo de la teología católica, ha sido desarrollada principalmente por el gran teólogo Hans Urs von Balthasar60, hay que contemplarla siempre desde la kénosis histórico-salvífica de la encarnación y de la cruz. Hallándose orientada la creación a la salvación, aquella representa la primera expresión gratuita de un amor kenótico por parte de Dios, dado que la creación se convierte en el comienzo de este anonadamiento, al autocomunicarse a realidades no divinas. Es así como Balthasar hablará de la creación como de una «primera autolimitación»61 o abajamiento por parte de Dios, que inicia y prepara la kénosis decisiva de la encarnación y la cruz. Su creación «ex amore» no es solo hacer, sino también dejar ser: significa dar vida, libertad, autonomía. La libertad ofrecida como don a la persona humana implica ya en sí misma la posibilidad de un alejamiento de Dios por medio del pecado y, por tanto, también en el marco de una absoluta gratuidad, la previsión de un acontecimiento salvífico o «redentor» protagonizado por Dios mismo a través de las misiones en nuestro mundo del Hijo y del Espíritu.


    Pero Balthasar irá más allá en su argumentación y hablará de una «kénosis originaria» o «primera kénosis» (Ur-kenose) en el seno mismo de la vida intradivina como condición de posibilidad de la kénosis que tiene lugar en el momento de la creación y de la encarnación, culminada en la cruz de Jesús. La generación del ­Hijo sería el primer momento y el principio de esta kénosis originaria, que tendría al Padre como primer sujeto62. Esta tesis balthasariana ha sido muy discutida, sobre todo por su paralelismo excesivo entre el orden histórico-salvífico y la realidad intradivina63. Con la posición de Balthasar corremos el riesgo de ver en la economía de la salvación la expresión temporal de un drama eterno del que no parece encontrarse ningún rastro en la revelación divina64. «La correspondencia entre la economía y la teología –afirma Ladaria–, no puede llevarse a estos extremos, bajo el peligro de que la primera deje de ser la manifestación libre y gratuita de la vida intradivina para convertirse en la reproducción temporal de acontecimientos eternos (incluso de un eterno drama trinitario) y se minimice la responsabilidad del pecado humano en la muerte del Señor»65. La relación entre la Trinidad económica y la inmanente no se puede determinar exactamente. En las diversas aproximaciones teológicas, hay que hacer justicia a dos exigencias igualmente primarias que constituyen el fundamento del estudio sobre el misterio de la Santísima Trinidad: Dios se nos revela libremente tal como es (la Trinidad económica es la Trinidad inmanente), pero en esta revelación Dios mantiene su misterio (la Trinidad inmanente no se reduce a la Trinidad económica)66. No es necesario, por tanto, ir más allá de la primera kénosis que tiene lugar en el momento de la creación, que implica un descenso por parte de Dios y que inicia y prepara la kénosis sublime de la encarnación y la cruz. Con todo, la creación, como primer momento de este movimiento kenótico por parte de Dios presidido por el amor, tiene su fundamento en el mismo misterio trinitario de Dios.


    Por último, la kénosis manifestada en la creación y en la encarnación, obliga a hacer un breve apunte sobre el sentido de la inmutabilidad e impasibilidad divinas. Hay que afirmar que la vida divina es inagotable y sin límites. En este sentido, la creación no obra en Dios ninguna potencialidad: «En él no hay cambio ni fase de sombra» (Sant 1,17). Con todo, esta inmutabilidad de Dios no se opone en absoluto a su «suprema libertad», como lo prueban claramente los acontecimientos de la creación y de la encarnación. Una vez asumidos estos acontecimientos, Dios no permanece indiferente a los acontecimientos humanos. Afirma la Comisión Teológica Internacional:


    Dios que nos ama con un amor de amistad quiere también ser amado. Cuando su amor es ofendido la Sagrada Escritura habla del sufrimiento de Dios, e, inversamente, habla de su alegría cuando un pecador se convierte (véase Lc 15,7). «La reacción sana del sufrimiento es más próxima a la inmortalidad que no el apoltronamiento de alguien insensible [Vicinior est immortalitati sanitas doloris quam stupor non sentientis]» (AGUSTÍN, Enarrationes in Psalmos, 55,6; véase trad. española). Los dos aspectos se complementan mutuamente. Si se desatiende el uno o el otro no se respeta la noción de Dios tal como se revela [...]. Actualmente los deseos del hombre buscan una divinidad que sea omnipotente, es cierto, pero que no parezca indiferente. Hasta desea que la divinidad manifieste una cierta compasión por las miserias de los hombres y, en cierto sentido, que sufra con ellos. La piedad cristiana siempre ha rechazado la idea de una divinidad indiferente a las vicisitudes de su creatura. Se ha visto inclinada incluso a admitir que, como la compasión es una de las perfecciones más nobles en el hombre, existe igualmente en Dios, sin ningún tipo de imperfección y en un grado eminente, una compasión así, es decir «un inclinarse a la misericordia, no una falta de poder» (León I: DENZINGER 293) y que esta compasión coexiste con la bienaventuranza eterna. Esa misericordia total ante las penas y los sufrimientos humanos, los Padres la han llamado «pasión del amor», ese amor que, en la pasión de Jesucristo, ha superado las pasiones y las ha hecho perfectas67.


    Algo parecido afirma el papa Juan Pablo II en su encíclica sobre el Espíritu Santo:


    El Libro Sagrado nos habla de un Padre que siente compasión por el hombre, como compartiendo su dolor [tamquam si eius participet dolore]. En definitiva, este inescrutable e indecible «dolor» de padre engendrará sobre todo la admirable economía del amor redentor de Jesucristo, para que, mediante el misterio de la piedad, en la historia del hombre el amor pueda revelarse más fuerte que el pecado [...]. Si el pecado, al rehusar el amor, ha engendrado el «sufrimiento» del hombre que en cierto modo se ha volcado sobre toda la creación, el Espíritu Santo entrará en el sufrimiento humano y cósmico en un nuevo don de amor, que redimirá el mundo [Spiritus sanctus dolore humanum et cosmicum ingreditur nova quidem amoris largitione, qui redimit mundum]. De la boca de Jesús Redentor, en la humanidad del que se verifica el «sufrimiento» de Dios, resonará una palabra en la que se manifiesta el amor eterno, lleno de misericordia: «Siento compasión»68.


    El «sufrimiento de Dios», por tanto, no implica ni imperfección ni necesidad, sino una capacidad infinita de amar. Se trata de la capacidad del Padre de compadecerse de las miserias humanas, la capacidad del Hijo de llevar sobre sus hombros todo nuestro sufrimiento, y la capacidad del Espíritu Santo de hacer entrar en el sufrimiento humano y cósmico el nuevo don del amor para redimir el mundo.


    
1.7. La creación en el marco de la historia de la salvación


    La creación no se puede desligar de todo el proceso salvador divino. Esta afirmación se convierte en el centro y la síntesis de todo lo que hemos querido expresar en este capítulo primero. La finalidad de la creación es la recapitulación de todas las cosas en Dios. No podemos reducir el acto creador de Dios solo a su momento inicial, como si la creación del mundo y el hombre en el momento inicial de la historia implicara para Dios un desvincularse y separarse de este proyecto fundamental . Hay que afirmar que su actividad creadora no cesa desde el comienzo hasta el fin de los tiempos. Hay una visión lineal de toda la historia de la salvación, iniciada en los orígenes del mundo, preparada en el Antiguo Testamento, constituida en Cristo, manifestada por el don del Espíritu y que se consumará en la plenitud escatológica69. Tenemos que hablar, por tanto, no solo de una creación inicial, sino también de una creación continuada, y que es llamada a su plenitud por el Dios amor. Se trata, por tanto, de contemplar la creación en el marco de toda la historia de la salvación; porque la creación es ya misterio de amor, misterio de salvación.


    En el Antiguo Testamento encontramos la experiencia de la fe en el Dios liberador, el Dios que salva el pueblo, la cual lleva a la reflexión posterior de que ese mismo Dios es quien ha creado el mundo y el hombre, y además solo él es quien se halla en condiciones de garantizar la liberación plena y definitiva, porque no es solo el Dios de Israel, sino también el Dios del mundo. La noción de creación la encontramos, por tanto, a partir de la noción de alianza. Es así como el relato de la creación que hallamos en el libro del Génesis es fruto de la experiencia salvadora del pueblo de Israel. La vaga creencia religiosa de un Dios creador del mundo que Israel compartía con los pueblos de su entorno, quedó como filtrada por una experiencia salvadora que la purificó de adherencias politeístas o panteístas, dando lugar al relato bíblico de los orígenes del mundo. De ahí que el mismo verbo BARÁ que designaba el obrar señorial de Yahvé en la historia, desplazaría en los momentos capitales de la narración del Génesis (1,1.21.27) el verbo ASAH, que tiene un sentido más ambiguo, menos teológico y que, probablemente, habría dominado el supuesto relato mítico anterior. Será en el momento cumbre del exilio cuando se establecerá una unión entre creación y salvación, empleando para ambas este mismo verbo BARÁ, «que denota no solo la acción iniciadora de la realidad, sino también la acción restauradora (re-creadora) y consumadora de esta realidad»70. El que creó y formó Israel (Is 43,1-7.14-21; 44,1-5.21-28), el que había manifestado su poder liberándolo de Egipto (Is 51,9-10; 63,13), es el mismo que en los orígenes había vencido el abismo y el diluvio, porque es el creador del cielo y el modelador de la tierra (Is 40,12-31; 45,18; 48,12; etc.). De ahí que el mismo profeta pueda anunciar al pueblo exiliado el «consuelo» y la esperanza. Entonces, tanto la creación como los prodigios de Dios a favor de su pueblo se contemplan en una unidad y se convierten en la expresión de su amor misericordioso, como afirma el estribillo del Salmo 136: «porque es eterno su amor». Hay, por tanto, una continuidad entre la creación del mundo y su realización histórica a lo largo de los siglos. Tanto con una como con la otra se encuentra el amor infinito de Dios que se concreta en el mismo cuidado cotidiano por todos y cada uno, dado que «Él da pan a todo viviente» (Sal 136,25). De ahí que se encuentre escrito en el libro de la Sabiduría: «[Señor], amas a todos los seres y no aborreces nada de lo que hiciste; pues, si algo odiases, no lo habrías creado [...]. Eres indulgente con todas las cosas, porque son tuyas, Señor amigo de la vida» (Sab 11,24.26)71.


    Por este motivo, la constitución pastoral Gaudium et spes explicita que nuestro mundo –entendido como «la entera familia humana con el conjunto universal de las realidades entre las que esta vive»– «los cristianos lo creen fundado y conservado por el amor del Creador [ex amore Creatoris conditum te conservatum]» (GS n. 2)*. Una expresión similar la encontramos en la misma constitución cuando, ante el ateísmo, se quiere aclarar que la vocación más alta del hombre consiste en vivir la comunión con Dios, y habla del ser humano como aquel que «no existe sino porque, habiéndolo creado Dios por amor, le conserva siempre por amor [a Deo ex amore creatus, semper ex amore conservatur]» (GS n. 19). El «ex amore» se convierte, por tanto, en la clave interpretativa de estos textos conciliares sobre la creación72. Como se ha visto antes, el Amor define el Dios de la tradición bíblica (1 Jn 4,8.16). Y ese Amor implica afirmar que Dios «crea por amor» (ex amore) y «conserva por amor». Esto explica por qué pueden surgir las cosas a partir de la «nada» (ex nihilo), y subraya el dinamismo que mueve al Dios trascendente y libre a salir de sí mismo y dar su huella a la estructura del hombre y de todas las cosas creadas73.


    Dentro de esta consideración de la creación en el marco de la historia de la salvación, una creación que es llamada a la plenitud escatológica, el mundo creado y la humanidad representan una creación inacabada. La misma visión evolutiva del mundo nos lleva a pensar en una creación que va avanzando, hasta que llegue el definitivo séptimo día. Dios no deja de actuar en el mundo y en la historia, y esta acción creadora no es menos intensa ahora que en el primer instante.


    Esto nos lleva a plantear también el tema de la cooperación humana en la obra creadora, no terminada del todo. «Somos colaboradores de Dios», afirma san Pablo (1 Cor 3,9), en medio de un mundo en proceso de cambio y de transformación, «pues sabemos que la creación entera gime hasta el presente y sufre dolores de parto» (Rom 8,22), anhelando la liberación final. En el marco de todo este proceso, podemos decir que el hombre ha sido «creado creador». Ya en el libro del Génesis, tanto en el relato yahvista como en el sacerdotal, se indica que el hombre ha de trabajar la tierra y dominarla. Queda claro que el hombre no es el señor absoluto del mundo, pero a la libertad humana le es concedido un espacio de autorrealización precisamente en la transformación de este mundo74. La enseñanza de la Iglesia es clara en este sentido. La constitución Gaudium et spes subraya como «la actividad humana» entendida como «el conjunto ingente de esfuerzos realizados por el hombre, a lo largo de los siglos, para lograr mejores condiciones de vida», «responde a la voluntad de Dios» y los hombres y mujeres «tienen derecho a pensar que con su trabajo desarrollan la obra del Creador [iure existimare possunt se suo labore opus Creatoris evolvere], sirven al bien de sus hermanos y contribuyen con su esfuerzo personal a que se cumpla el designio de Dios en la historia» (GS n. 34)75. Con todo, hay que reconocer la justa autonomía de las realidades creadas. La creación tiene una bondad y una consistencia propias que el hombre no puede despreciar: «por la propia naturaleza de la creación, todas las cosas están dotadas de consistencia, verdad, bondad propias, y de leyes y orden propios, que el hombre debe respetar, reconociendo los métodos propios de cada ciencia o arte» (GS n. 36; véase LG n. 36). Pero, por otro lado, esto no quiere decir que esta autonomía implique «que las cosas creadas sean independientes de Dios» y que «los hombres puedan disponer de ellas sin referirlas al Creador» (GS n. 36). «De Dios las recibe y como procedentes de la mano de Dios las mira y las respeta» (GS n. 37). Así pues, el concilio, a pesar del optimismo por todo lo humano latente especialmente en la Gaudium et spes, de ninguna manera favorece una autonomía de lo humano desvinculada de la dimensión trascendente y creadora de Dios. En él encontramos una propuesta teónoma, o mejor dicho –como señalaremos a continuación–, una propuesta «cristónoma», es decir, una autonomía consciente de que el secreto de la grandeza, del sentido y de la profundidad del mundo y de la persona humana se encuentra en el misterio de Cristo.


    La creación «ex amore», que –por un lado– implica una acción constante y progresiva por parte de Dios, y –por otro– posibilita la cooperación humana en la obra del Creador, encuentra su interpretación más precisa y adecuada en la referencia explícitamente cristológica: «en realidad, el misterio del hombre solo se esclarece en el misterio del Logos encarnado [...]. Cristo, el nuevo Adán, en la misma revelación del misterio del Padre y de su amor, manifiesta plenamente el hombre al propio hombre y le descubre la sublimidad de su vocación» (GS n. 22). Porque Cristo es, al mismo tiempo, «imagen del Dios invisible (Col 1,15)» y «el hombre perfecto, que ha restituido a los hijos de Adán la semejanza divina». «Como en él la naturaleza humana ha sido asumida, no absorbida, por eso mismo ha sido elevada a una dignidad sublime» (GS n. 22). Si el mundo ha sido salvado por Cristo y en Cristo, esto significa que ha sido creado por él y en él. Así que la creación no es algo meramente previo para que después se pueda desarrollar una historia cualquiera, sino que es ya contemplada como el inicio de una historia de amor, una historia de salvación. Y esta historia de amor culmina en Cristo.


    De ahí que, en el Nuevo Testamento, a la mediación creadora de Cristo que hemos mencionado antes, le corresponde su función recapituladora de todo el universo. Según el himno de la Carta a los Efesios, el «misterio» de Dios Padre «antes de la fundación del mundo», es «en la plenitud de los tiempos», la de «recapitular todas las cosas en Cristo» (Ef 1,4.9-10). Ya desde el primer momento no solo Dios «ha creado en él todas las cosas», sino que todo fue creado «para él» (Col 1,16). Las funciones creadora y recapituladora de Cristo adquieren su sentido a la luz de su acción salvadora, que tiene lugar principalmente en su muerte y resurrección. La Carta a los Colosenses es especialmente significativa en este punto: hay una correspondencia entre la mediación creadora y la reconciliadora, entre el ser «Primogénito de toda la creación» (Col 1,15) y el hecho de ser «Primogénito de entre los muertos, para que sea él el primero en todo» (verso 18). Así, «Dios tuvo a bien [...] reconciliar por él y para él todas las cosas, pacificado [...] los seres de la tierra y los del cielo» (verso 20).


    La encarnación perfecciona intrínsecamente la creación y nos muestra la dignidad del ser creado. La creación de «todas las cosas en Cristo», no solo como Logos eterno en el seno del Padre, nos muestra cómo, dentro de la absoluta gratuidad del designio divino, todas las cosas pudieron ser ya creadas en relación a su plenitud en el segundo Adán76. Los Padres antiguos han incidido en este tema, como se ha visto antes, y eso nos hace ver hasta qué punto llega la reinterpretación cristológica de la fe en la creación. A la luz del Nuevo Testamento, no podemos separar el hecho de la creación de los designios divinos que él, desde la eternidad, tiene para su creatura77.


    Con todo, estos designios divinos, a consecuencia del pecado, se convierten en designios «redentores». De ahí que, en Cristo, «Dios nos reconcilió consigo y entre nosotros», «por lo que cada uno de nosotros puede decir con el Apóstol: el Hijo de Dios me amó y se entregó por mí (Gal 2,20)» (GS n. 22). Porque, «donde abundó el pecado, sobreabundó la gracia» (Rom 5,20). Así lo canta el Exultet de la noche de Pascua: «¡Oh feliz culpa que mereció tal Redentor»78. Así que el cristiano, «conformado con la imagen del Hijo», «recibe las primicias del Espíritu (Rom 8,23), las cuales le capacitan para cumplir la nueva ley del amor. Por medio de este Espíritu [...], se restaura internamente todo el hombre, hasta que llegue la redención del cuerpo (Rom 8,23)» (GS n. 22). La comunión de lo creado con lo increado es obra del Espíritu Santo, dado que –como afirma el Concilio I de Constantinopla (381)– él es el «dador de vida»79.


    La obra salvadora de Jesús, que se cumple en su misterio pascual, abre el camino a su significación cósmica universal. Porque «lo que aconteció en Belén hace dos mil años» tiene «un singular valor cósmico. Gracias al Logos, el mundo de las creaturas se presenta como un cosmos, es decir, como un universo ordenado. Y es que el Logos, encarnándose, renueva el orden cósmico de la creación»80. Entonces, el Padre, que ha creado todas las cosas por medio del Hijo y del Espíritu Santo, devuelve todas las cosas hacia Él, por las misiones del Hijo y del Espíritu:


    Jesucristo es el nuevo comienzo de todo: en él todo converge, es acogido y restituido al Creador de quien procede. De este modo, Cristo es el cumplimiento del anhelo de todas las religiones del mundo y, por ello mismo, es la única y definitiva culminación. Si, por una parte, Dios en Cristo habla de sí mismo a la humanidad, por otra, en el mismo Cristo, toda la humanidad y toda la creación hablan de sí mismos a Dios, más aún, se dan a Dios. Todo retorna de este modo a su principio81.


    

1 TOMÁS, De Potentia, 7, 5, 14. Véase trad. española.

      



2 VIVES 1988, pp. 49-61; VIVES 1997, p. 4. «La divina tiniebla es “Luz inaccesible” donde se dice que “Dios mora”. Resulta invisible por su claridad deslumbradora. El desbordamiento de sus irradiaciones supraesenciales impide la visión. Sin embargo, es aquí donde llega a estar todo aquel que es digno de conocer y contemplar a Dios, y por eso precisamente, no viendo ni conociendo, alcanza de verdad lo que está más allá de todo ver y conocer.» (DIONISIO AREOPAGITA, Epistola V, PG 3, cols. 1073-1074. Traducción española p. 386). Escribe también admirablemente san Juan de la Cruz: «Que bien sé yo la fonte que mana y corre / aunque es de noche. / Aquella eterna fonte está escondida, / que bien sé yo dó tiene su manida, / aunque es de noche» (JUAN DE LA CRUZ, p. 57).

      



3 BENEDICTO XVI, 2010, n. 8.

      



4 Ibídem, n. 12; véase ORÍGENES, De principiis, 1, 2, 8 (SC 252, pp. 127-129). Véase trad. francesa. La tradición califica a Jesucristo como «Verbum abbreviatum», ya que en Él «las muchas palabras» de los escritores bíblicos se convierten en «palabra única, concentrada y abreviada». Véase PIÉ-NINOT 2010, pp. 541-555, especialmente pp. 548-549.

      



5 SÍNODO 2008, n. 4.

      



* Nota editorial. Aquí y a continuación DV es la abreviatura de CONCILIO VATICANO II, Dei verbum (DENZINGER 4201-4235 = DV nn. 1-35).

      





6 POU 1995, p. 149.

      



7 JUAN PABLO II, 1998, nn. 14-15. Véase PIÉ-NINOT 2009, pp. 242-245, donde presenta resumidamente los tres modelos fundamentales de comprensión de la Revelación a lo largo de la historia: La Revelación como experiencia de epifanía, la Revelación como instrucción y la Revelación ­como autocomunicación.

      



8 JUAN PABLO II [1988], p. 281.

      



9 RUIZ DE LA PEÑA 1993, p. 30.

      



10 Véase AYUSO 2003.

      



11 BENEDICTO XVI 2010, n. 8.

      



12 «Por su omnipotente virtud a la vez desde el principio del tiempo creó de la nada a una y otra creatura [ab initio temporis utramque de nihilo condidit creaturam], la espiritual y la corporal» (CONCILIO DE LETRÁN IV, DENZINGER 800. Véanse CONCILIO DE FLORENCIA, DENZINGER 1333; CONCILIO VATICANO I, DENZINGER 3002 y 3025).

      



13 «No para aumentar su bienaventuranza ni para adquirirla [non ad augendam suam beatitudinem nec ad acquirendam], sino para manifestar su perfección por los bienes que reparte a la creatura» (CONCILIO VATICANO I, DENZINGER 3002).

      



14 «Si alguno [...] dijere que Dios no creó por libre voluntad, sino con la misma necesidad con que se ama necesariamente a sí mismo [non voluntate ab omni necessitate libera, sed tam necessario creasse, quam necessario amat se ipsum] [...], sea anatema» (CONCILIO VATICANO I, Sobre Dios creador, canon 5, DENZINGER 3025).

      



15 «Si alguno [...] negare que el mundo ha sido creado para la gloria de Dios [aut mundum ad Dei gloriam conditum esse negaverit], sea anatema» (Ibídem).

      



16 Véase LADARIA 1983, pp. 53-59; CURA 2003, pp. 191-192.

      



17 ARISTÓTELES, Metaphysica, 1072-1074. Ver trad. española.

      



18 Añade Ricardo: «Que haya varias personas en la divinidad no significa nada más sino que hay varias personas que poseen el mismo amor –esto es, el amor supremo– o, mejor aún, que lo son en virtud de propiedades diferentes. Allí la primera de las personas no es más que el amor supremo existente por otra propiedad distinta; y la tercera no es más que el amor supremo existente por una tercera propiedad distinta. El número de las propiedades establece el número de las personas. La persona divina, ya lo hemos dicho, se identifica con su amor [est idem quod amor suus], y entre cada una de ellas no hay otra distinción que la que corresponde a las tres propiedades mencionadas (De Trinitate, 5, 20; SC 63, pp. 350-353. Véase trad. francesa). Por tanto, la unidad no se da a pesar de la diversidad, sino precisamente en la diferencia de realidades «personales» que no son intercambiables, como lo podrían ser tres ejemplares repetidos.

      



19 LADARIA 2000, p. 374; véase también p. 260.

      



20 AGUSTÍN, De Trinitate, 8, 8, 12 (PL 42, col. 958; BAC 39, ed. 1956, pp. 528-529). Pasaje citado por BENEDICTO XVI, 2005, n. 19.

      



21 «Pero en Dios nada se afirma según el accidente [...], sin embargo, no todo lo que se afirma de él se hace según la sustancia [nec tamen omne quod dicitur, secundum substantiam dicitur]. En efecto, a veces se habla de Dios según la relación [dicitur enim ad aliquid]; como por ejemplo: el Padre es relativo al Hijo y el Hijo es relativo al Padre, y esto no es un accidente, porque el uno es siempre Padre y el otro siempre Hijo [...]. Estas denominaciones no pertenecen al orden de la sustancia, sino al de la relación, una relación que no es un accidente por cuanto no es mutable [non secundum substantiam dicuntur, sed secundum relativum; quod tamen relativum non est accidens, quia non est mutabile]» AGUSTÍN, De Trinitate, 5, 5, 6 (PL 42, cols. 913-914; BAC 39, ed. 1956, pp. 400-403). Afirma Joseph Ratzinger comentando este pasaje agustiniano: «En esas palabras se oculta una imagen revolucionaria del mundo: el omnímodo dominio del pensar sustancial queda destruido; la relación se concibe como una forma primigenia de lo real, del mismo rango que la sustancia. Con esto es posible la superación de lo que hoy llamamos “pensar objetivado”; con esto se nos revela un nuevo plano del ser» (RATZINGER 1968, p. 153). Escribe también Walter Kasper: «Se produce con ello una revolución en la comprensión del ser. Lo último y supremo no es la sustancia, sino la relación. Dicho de forma más concreta: el amor es la realidad que todo lo determina, es el sentido del ser» («La revelación natural del misterio de Dios», en KASPER 1987, p. 201).

      



22 TOMÁS, Summa Theologiae, I, q. 28, a. 2, b (BAC 41, ed. 1953, p. 75).

      



23 ROVIRA BELLOSO 1994, p. 507.

      



24 CONCILIO DE FLORENCIA, DENZINGER 1330. Se suele citar a SAN ANSELMO (1033-1109) como precursor de esta fórmula (De Processione Spiritus Sancti, 1; BAC 100, ed. 1953, pp. 82-89).

      



25 Véase RUIZ DE LA PEÑA 1987, pp. 266-268 y LADARIA 1993, p. 57.

      



26 Véase FIDDES 2001. Trad. española, pp. 217-245.

      



*Nota editorial. Aquí y a continuación GS es la abreviatura de CONCILIO VATICANO II, Gaudium et spes (DENZINGER 4301-4345 = GS nn. 1-45).




       
27 Según Gerhard von Rad, la razón por la que se otorga al hombre la condición de imagen de Dios hace referencia al aspecto de dominio sobre el mundo (RAD 1962, p. 196; ver trad. española). Esta manera de ver las cosas, ampliamente difundida, no es exclusiva de este autor. Sin dejar de lado la importancia que tiene este dominio del hombre sobre el mundo, otros autores insisten más en la relación con Dios, de la que proviene después el dominio sobre el mundo. La imagen de Dios haría relación, por tanto, a todos los aspectos de la persona humana y no solo a uno de ellos. En este último sentido, véase SCHMIDT 1964, pp. 142-144, citado por LADARIA 1993, p. 61.

      



28 IRENEO, Adversus Haereses, 5, 1, 2 (SC 153, pp. 216-217), véanse trads. española y francesa; IRENEO, Demonstratio, 22 (SC 62, pp. 64-65), véanse trads. española y francesa. Un comentario exhaustivo del primer pasaje puede encontrarse en ORBE 1987, pp. 87-104.

      



29 TERTULIANO, De Resurrectione Carnis, 6, 3 (PL 2, col. 282), véase trad. inglesa. Sobre el carácter cristocéntrico del tema de la imagen en los Padres de la Iglesia, véase LADARIA 1983, pp. 123-126. Es interesante también la relación que los Padres establecen entre «imagen» de Dios y «semejanza». Mientras la «imagen» es una noción estática dada a la creación, esta debe ser de nuevo actualizada, progresando hasta adquirir la misma perfección del modelo divino. Y es aquí donde entra la noción de «semejanza» que, después del pecado, se recupera por medio del bautismo y de la acción del Espíritu. Véase IRENEO, Adversus Haereses, 5, 8, 1 (SC 153, pp. 94-95), véanse trads. española y francesa; TERTULIANO, De Baptismo, 5, 7 (CCL 1, p. 282), véanse trads. española y francesa.

      



30 SCHNACKENBURG 1953, p. 257 (véase trad. española), citado por LADARIA 2000, p. 52. Véase CURA 2003, pp. 192-193.

      



31 ROVIRA BELLOSO 1994, p. 366.

      



32 «Consustanciales, coiguales, coomnipotentes y coeternos; un solo principio de todas las cosas; creador de todas las cosas, de las visibles y de las invisibles [unum universorum principium: creator omnium visibilium et invisibilium] (CONCILIO DE LETRÁN IV, DENZINGER 800). Véase CONCILIO II DE LYON, DENZINGER 851. «El Padre, el Hijo y el Espíritu Santo no son tres principios de la creación, sino un solo principio [non tria principia creaturae, sed unum principium] (CONCILIO DE FLORENCIA, DENZINGER 1331).

      



33 Véase EDWARDS 1995, pp. 163-164. Sin pretensiones de exhaustividad, señalamos algunos autores que se enmarcan en este planteamiento renovado. En el campo de la teología protestante, cabe mencionar las aportaciones de MOLTMANN 1980 y PANNENBERG 1988-1993, vol. 2 (véanse trads. españolas); véase LADARIA 1997, pp. 287-307. En cuanto a la teología ortodoxa, sobre todo ZIZIOULAS 1985 (véase trad. española). En el campo de la teología católica, han sido decisivas las aportaciones de Karl Rahner y de Hans Urs von Balthasar (para una visión global, véase el estudio de CORDOVILLA 2002); pero también hay que mencionar a FORTE 1985, GRESHAKE 1997, LADARIA 1983 y 1993 y RUIZ DE LA PEÑA 1987.

      



34 LADARIA 1983, pp. 82-85; LADARIA 1996. Se puede consultar la conclusión de la obra de ORBE 1961, pp. 630-656.

      



35 ATENÁGORAS, Legatio pro christianis, 6,2 (BAC 116, ed. 1954, p. 655).

      



36 IRENEO, Adversus Haereses, 4, 20, 1 (SC 100, pp. 626-627), véanse trads. española y francesa. Y también: «No hay más que un solo Dios, que por el Logos y la Sabiduría hizo y armonizó todas las cosas», ibídem, 4, 20, 4 (SC 100, pp. 634-635).







OEBPS/Images/cover.jpg
EMILI MARLES (ED.)

MIVerso,
persona

Teologia en cosmovision evolutiva

eva









