
        
            
                
            
        

    
	El Viaje del Alma Nómada
Redescubriendo el Tengriismo
Por Allan Shepard

	 

	 

	Booklas Publishing — 2025
Obra escrita originalmente en 2022

	 

	 

	 

	Título Original:

	The Journey of the Nomadic Soul - Rediscovering Tengriism

	Copyright © 2025, publicado por Luiz Antonio dos Santos ME.

	Este libro es una obra de no ficción que explora prácticas y conceptos en el campo de la espiritualidad ancestral y el Tengriismo. A través de un enfoque reflexivo y profundo, el autor ofrece una reconexión con saberes milenarios, destacando su relevancia en el contexto espiritual contemporáneo.

	1ª Edición
Equipo de Producción

	Autor: Allan Shepard
Editor: Luiz Santos
Portada: Studios Booklas / Naira Vizkaya
Consultor: Dario A. Menz
Investigadores: Ilun Karei / Mateo Sorkin / Ema Nureyev
Diagramación: Xel Ródan
Traducción: Silvia Atanar

	 

	Publicación e Identificación

	El Viaje del Alma Nómada
Booklas Publishing, 2025
Categorías: Espiritualidad / Religión Ancestral
DDC: 299.5 — CDU: 299

	 

	Todos los derechos reservados a:

	Luiz Antonio dos Santos ME / Booklas Publishing

	Ninguna parte de este libro puede ser reproducida, almacenada en un sistema de recuperación o transmitida por ningún medio — electrónico, mecánico, fotocopia, grabación u otro — sin la autorización previa y expresa del titular de los derechos de autor.

	 

	 

	 

	 

	 

	Contenido

	 

	Índice Sistemático

	Prólogo

	Capítulo 1  Cielo Eterno

	Capítulo 2  Raíces Antiguas

	Capítulo 3  Alma Nómada

	Capítulo 4  Dios del Cielo

	Capítulo 5  Madre Tierra

	Capítulo 6  Espíritus de la Naturaleza

	Capítulo 7  Culto Ancestral

	Capítulo 8  Tres Mundos

	Capítulo 9  Mundo Celestial

	Capítulo 10  Mundo Subterráneo

	Capítulo 11  Múltiples Almas

	Capítulo 12  Chamán Mediador

	Capítulo 13  Rituales Sagrados

	Capítulo 14  Curación Chamánica

	Capítulo 15  Tótems y Símbolos

	Capítulo 16  Lugares Sagrados

	Capítulo 17  Sincretismo Budista

	Capítulo 18  Resistencia Ancestral

	Capítulo 19  Tengri e Islam

	Capítulo 20  Tengri y Cristianismo

	Capítulo 21  Modernidad Secular

	Capítulo 22  Revivalismo Actual

	Capítulo 23  Búsqueda Espiritual

	Capítulo 24  Chamanismo Siberiano

	Capítulo 25  Tradiciones Indígenas

	Capítulo 26  Visión Ecológica

	Capítulo 27  Prácticas Modernas

	Capítulo 28  Valores y Ética

	Capítulo 29  Identidad Espiritual

	Capítulo 30  Conexión Sagrada

	Capítulo 31  Resignificación Moderna

	Capítulo 32  Sabiduría Ancestral

	Capítulo 33  Armonía Cósmica

	Epílogo

	

	 

	Índice Sistemático

	 

	Capítulo 1: Cielo Eterno - Presenta a Tengri, el Cielo Eterno, como la consciencia del universo en la espiritualidad tengriista, manifestada en los ciclos naturales y en la vida de los nómadas. 

	Capítulo 2: Raíces Antiguas - Explora los orígenes del tengriismo en las estepas euroasiáticas, su vínculo con el modo de vida nómada y su persistencia a través de los tiempos, influenciando a pueblos e imperios. 

	Capítulo 3: Alma Nómada - Describe el alma nómada como libre y conectada con lo sagrado, donde la espiritualidad se entrelaza con lo cotidiano, la naturaleza y la comunidad. 

	Capítulo 4: Dios del Cielo - Explora la figura de Tengri, el Dios del Cielo, como la representación del propio firmamento y del orden cósmico, reverenciado no con temor, sino con reconocimiento y respeto. 

	Capítulo 5: Madre Tierra - Describe la importancia de la Tierra como divinidad femenina, Etugen, que, junto con el Cielo, sustenta la vida y el equilibrio, siendo reverenciada con gratitud y cuidado. 

	Capítulo 6: Espíritus de la Naturaleza - Presenta la creencia en los Iye, espíritus que habitan y animan los elementos naturales, exigiendo respeto y convivencia armoniosa por parte de los humanos. 

	Capítulo 7: Culto Ancestral - Explora la importancia de la reverencia a los ancestros en el tengriismo, vistos como protectores y guías espirituales, manteniendo viva la conexión entre las generaciones. 

	Capítulo 8: Tres Mundos - Describe la cosmología tengriista de los tres mundos - superior, medio e inferior - y la interconexión entre ellos, influenciando la vida y las acciones humanas. 

	Capítulo 9: Mundo Celestial - Explora el mundo celestial, morada de Tengri y otras divinidades, como un plano de existencia superior que influencia la vida en la Tierra. 

	Capítulo 10: Mundo Subterráneo - Describe el mundo subterráneo, gobernado por Erlik Khan, como un reino de transformación y encuentro con lo oculto, necesario para el equilibrio de la existencia.

	Capítulo 11: Múltiples Almas - Aborda la creencia en la existencia de múltiples almas en el ser humano, cada una con funciones y características distintas, que necesitan estar en equilibrio para la salud integral.

	Capítulo 12: Chamán Mediador - Describe el papel del chamán como intermediario entre los mundos visible e invisible, responsable de curar, guiar y mantener el equilibrio espiritual de la comunidad.

	Capítulo 13: Rituales Sagrados - Presenta los rituales como elementos centrales en la práctica del tengriismo, promoviendo la conexión entre los mundos y la armonía entre los seres.

	Capítulo 14: Curación Chamánica - Describe las prácticas de curación chamánica, que buscan restaurar el equilibrio espiritual y energético del individuo, tratando las causas profundas de las enfermedades.

	Capítulo 15: Tótems y Símbolos - Explora el uso de tótems y símbolos como representaciones de fuerzas espirituales y ancestrales, conectando a los practicantes con la sabiduría y protección del mundo invisible.

	Capítulo 16: Lugares Sagrados - Describe la importancia de los lugares sagrados en la geografía tengriista, como montañas, ríos y formaciones naturales, vistos como moradas de espíritus y portales hacia lo divino.

	Capítulo 17: Sincretismo Budista - Examina la fusión entre el tengriismo y el budismo lamaísta en Mongolia, resultando en prácticas y creencias sincréticas que integran elementos de ambas tradiciones.

	Capítulo 18: Resistencia Ancestral - Narra la persistencia del tengriismo frente a la represión y el secularismo, manteniéndose vivo a través de la memoria y las prácticas discretas.

	Capítulo 19: Tengri e Islam - Examina la interacción entre el tengriismo y el Islam, mostrando cómo las dos tradiciones coexistieron y se influenciaron mutuamente, adaptando conceptos y prácticas.

	Capítulo 20: Tengri y Cristianismo - Analiza la relación entre el tengriismo y el cristianismo, marcada por una tolerancia inicial y una incorporación de elementos cristianos dentro de la cosmovisión tengriista.

	Capítulo 21: Modernidad Secular - Aborda el impacto de la modernidad secular, especialmente el comunismo, en la supresión de las tradiciones tengriistas y la subsiguiente resistencia cultural.

	Capítulo 22: Revivalismo Actual - Describe el renacimiento del tengriismo tras el colapso de la Unión Soviética, impulsado por la búsqueda de identidad y espiritualidad auténtica.

	Capítulo 23: Búsqueda Espiritual - Explora la creciente búsqueda de espiritualidad auténtica y arraigada, que encuentra en el tengriismo un camino relevante y conectado con la naturaleza.

	Capítulo 24: Chamanismo Siberiano - Presenta las diversas tradiciones chamánicas de Siberia, sus similitudes con el tengriismo y sus particularidades culturales.

	Capítulo 25: Tradiciones Indígenas - Explora las similitudes entre el tengriismo y las diversas tradiciones espirituales de pueblos indígenas alrededor del mundo, destacando la conexión con la naturaleza y lo sagrado.

	Capítulo 26: Visión Ecológica - Detalla la profunda conexión del tengriismo con la naturaleza, presentando su ética ecológica y sostenible.

	Capítulo 27: Prácticas Modernas - Describe cómo se practica el tengriismo en los tiempos actuales, adaptado a los contextos urbanos y a la vida moderna.

	Capítulo 28: Valores y Ética - Presenta los valores y principios éticos del tengriismo, que emergen de la relación entre el ser humano, la naturaleza y el cosmos.

	Capítulo 29: Identidad Espiritual - Aborda la búsqueda de identidad espiritual en el tengriismo, marcada por la reconexión con las raíces ancestrales y la afirmación cultural.

	Capítulo 30: Conexión Sagrada - Describe la importancia de la conexión con lo sagrado en el tengriismo, manifestada en la relación entre el ser humano, la naturaleza y el cosmos.

	Capítulo 31: Resignificación Moderna - Aborda la adaptación y la reinvención del tengriismo en el contexto moderno, buscando conciliar tradición y contemporaneidad.

	Capítulo 32: Sabiduría Ancestral - Explora la sabiduría ancestral del tengriismo, transmitida oralmente y presente en las prácticas cotidianas, mitos y rituales.

	Capítulo 33: Armonía Cósmica - Presenta la noción de armonía cósmica en el tengriismo, comprendida como equilibrio dinámico entre las fuerzas de la vida y la interconexión entre todos los seres.

	 

	 

	 

	 

	 

	Prólogo

	 

	Vivimos tiempos en los que la espiritualidad, para muchos, se ha convertido en un ruido de fondo. Un recuerdo difuso. Un eco casi imperceptible que, sin embargo, insiste en llamar —especialmente en los momentos de silencio más profundo. La modernidad, con sus promesas de progreso, nos ha alejado de algo esencial. En nombre de la racionalidad, hemos perdido la intimidad con lo invisible. Y así, miles caminan por el mundo con un vacío que no saben cómo nombrar. Sienten que les falta algo —sin saber qué. Pero lo sienten.

	Esa ausencia, aunque sutil, resuena en todas las esferas de la vida. La ciencia, antes escéptica frente al tema, ahora confirma lo que los antiguos sabían de forma intuitiva: la espiritualidad genuina no solo nutre la mente, sino que fortalece el cuerpo. Estudios clínicos cada vez más numerosos demuestran que las prácticas espirituales auténticas —aquellas que conectan al ser humano con algo más grande que él mismo— reducen los niveles de estrés, mejoran la inmunidad, equilibran las emociones y amplían la sensación de pertenencia. La espiritualidad, entendida como eje existencial, es una medicina invisible.

	Y, sin embargo, muchas de las religiones tradicionales han fracasado en mantener viva esa llama. Se han convertido, en gran parte, en sistemas pesados, institucionalizados, comerciales. Hablan de trascendencia, pero ofrecen reglas. Prometen reconexión, pero entregan liturgias frías. El templo se volvió empresa. Lo sagrado, espectáculo. Y el ser humano, al buscar refugio espiritual, encuentra pasillos vacíos o voces automatizadas.

	Es en este escenario de búsqueda y desencuentro que una nueva tendencia silenciosa se impone: el retorno a los orígenes. No como una regresión al pasado, sino como un reencuentro con aquello que precede a los sistemas modernos. Existe un movimiento creciente de personas que buscan, en los vestigios de los pueblos antiguos, una espiritualidad viva, fluida, orgánica. Entre esas tradiciones olvidadas —pero nunca muertas— está el Tengriismo.

	Este libro, que ahora reposa en tus manos, es una puerta abierta hacia ese reencuentro.
El Tengriismo no nació en palacios ni fue revelado en tablas sagradas. Surgió del silencio de las estepas, del viento que canta entre las montañas, de la reverencia instintiva de los nómadas ante el cielo. Es una espiritualidad que no separa lo sagrado de lo cotidiano. Es lo cotidiano. Está en la forma en que se toca la tierra, en cómo se agradece al animal que entrega su vida, en cómo se escucha el consejo de los ancianos o el aviso de los sueños. No exige dogmas, exige presencia. Y hoy, más que nunca, esa presencia es urgente.

	Al leer esta obra, no serás simplemente guiado por relatos históricos o descripciones antropológicas. Serás tocado por una sabiduría que aún palpita, que no ha sido extinguida —solo silenciada. Cada capítulo es una reconexión con capas profundas de la experiencia humana. Encontrarás aquí una espiritualidad que habla directamente a la intuición, al cuerpo, a la memoria ancestral que aún vive en nosotros. Porque sí —incluso entre muros de concreto y pantallas digitales— seguimos siendo hijos del cielo y de la tierra.

	El Tengriismo es, ante todo, una cosmovisión: una forma de percibir el mundo como un organismo vivo e interdependiente. No hay jerarquía entre el ser humano y la naturaleza —hay reciprocidad. Los ríos son seres, los animales son guías, los sueños son mapas. El Cielo no es un lugar distante donde se proyecta a un dios punitivo, sino una conciencia amplia, viva, que observa en silencio y habla a través de los ciclos. La Tierra, por su parte, es Madre en sentido pleno —no metáfora, sino realidad. Todo lo que nace, crece, muere y renace, lo hace entre estos dos pilares: Padre Cielo y Madre Tierra.

	Este libro es una invitación —pero no de aquellas que esperan una respuesta inmediata. Es un llamado que planta semillas. Tal vez lo leas entero y solo meses después percibas sus efectos. Tal vez algo te toque ya en las primeras páginas. En cualquier caso, su lectura no será inocua. Despierta. Desplaza. Cura.

	Como editor, no me corresponde dictar el valor de una obra. Pero puedo afirmar, con la experiencia de quien ha leído cada línea, que este texto trasciende el papel. Vibra. Invoca. Nos reconecta con lo esencial y, al mismo tiempo, olvidado. No esperes fórmulas, ni promesas. Lo que encontrarás aquí es verdad —de esas verdades que no gritan, sino que susurran. Y que, precisamente por eso, transforman.

	Sea cual sea tu origen espiritual, ten la certeza: hay algo aquí para ti. Un recuerdo que necesita ser reactivado. Un fuego que desea ser alimentado. Una sabiduría que siempre fue tuya, pero que quizás habías olvidado. El Tengriismo no busca convertirte. Solo ofrece una lente. Y quien ve a través de esa lente, contempla un mundo donde todo —absolutamente todo— es sagrado.

	Permítete atravesar estas páginas con el alma abierta. No con prisa, sino con reverencia. Escucha los silencios. Siente el ritmo de los antiguos. Reconoce, en cada párrafo, un espejo que no revela el pasado, sino la eternidad que aún pulsa ahora.

	Luiz Santos

	Editor

	 

	 

	 

	Capítulo 1 
Cielo Eterno

	 

	El cielo no era solo una vastedad azul sobre las cabezas de los nómadas; era la propia consciencia del universo. En cada soplo del viento en las estepas, en cada rayo de sol filtrado entre las nubes, se sentía la presencia de Tengri — el Cielo Eterno, el espíritu supremo que regía la vida y la muerte con silencio imperturbable.

	En los largos viajes por los campos abiertos de Asia Central, los ojos de los ancianos buscaban más que nubes o estrellas. Buscaban señales, presagios, respuestas. Pues en el tengriismo, el cielo es más que un telón de fondo cósmico: es el propio Dios vivo, respirando sobre la Tierra.

	Los antiguos túrquicos y mongoles no construyeron templos de piedra. Sus catedrales eran las montañas, sus capillas los valles abiertos y sus altares el propio suelo bajo sus pies. Vivir bajo Tengri era vivir en consonancia con el orden invisible de las cosas. El cielo no hablaba en palabras, pero se manifestaba a través de los ciclos naturales, de los cambios climáticos, de las migraciones de los animales, del curso de los ríos y de la disposición de los astros. Para aquel que sabía escuchar, el Cielo nunca estaba en silencio.

	La espiritualidad tengriista floreció entre los vientos del tiempo sin necesidad de doctrinas escritas o escrituras sagradas. Su esencia era oral, sensorial, visceral. Lo sagrado no estaba separado del mundo; se derramaba sobre todas las cosas. El chamán no era sacerdote de un libro, sino de una experiencia. Leía las señales del cielo, interpretaba los sueños, caminaba entre los vivos y los muertos, los humanos y los espíritus. Era mediador entre los mundos, no porque ostentara un título, sino porque su alma ardía en la frecuencia de lo invisible.

	Tengri no era un ser con rostro o nombre multiplicado en idiomas. Él era el azul profundo del firmamento, la vibración serena que flota sobre todas las cosas. En las lenguas túrquicas y mongólicas, la palabra “Tengri” es simultáneamente nombre y sustancia: es el cielo, es el dios, es el principio de todo. Es la manifestación del orden, de la justicia, de la fuerza vital. Y aunque jamás representado con forma humana, su presencia se sentía con intensidad en cada nacimiento, en cada cosecha, en cada luto.

	Los rituales realizados en las montañas sagradas, en lo alto de los ovoos — aquellos montones de piedras decorados con cintas azules ondeando al viento — eran actos de comunión con el Cielo. Allí, el nómada ofrecía kumis, la leche fermentada de yegua, o quemaba ramas de enebro, invocando la protección de Tengri. No se trataba de pedir favores a una divinidad distante, sino de alinearse con una fuerza cósmica que ya habitaba la propia sangre, el propio aliento, el propio destino.

	No había pecado en el tengriismo. Había desequilibrio. Había ruptura con el ciclo natural de las cosas. Ofender a Tengri era herir la armonía del mundo: faltar el respeto a la tierra, matar sin necesidad, actuar con deshonra. El castigo no era impuesto por un juicio moral trascendental, sino que venía en forma de cosechas fallidas, enfermedades, tempestades — señales inequívocas de que la conexión con el Cielo había sido comprometida.

	En un mundo donde tantas religiones compiten por verdades absolutas, el tengriismo ofrece otra vía: la de la escucha silenciosa, de la humildad ante el misterio, de la reverencia a la vida en su forma más amplia. No exige conversión, no promete salvación, no separa fieles de infieles. Invita a la pertenencia. A mirar el cielo y reconocerse parte de él. A tocar la tierra y recordar que de ella venimos y a ella retornaremos.

	Hoy, cuando el concreto sustituye los campos y la luz artificial esconde las estrellas, muchos vuelven los ojos hacia este antiguo camino espiritual. En medio del ruido de las ideologías, la sabiduría silenciosa del Cielo Eterno vuelve a ser escuchada. En los valles del Altai, en las mesetas de Mongolia, en las estepas de Kazajistán, renacen los cánticos, las danzas, los rituales olvidados. Jóvenes redescubren los nombres de los vientos, los significados de los pájaros, los mapas celestes grabados en el alma de sus antepasados.

	Para algunos, se trata de resistencia cultural. Para otros, de una respuesta al vacío espiritual de la modernidad. Pero para todos, hay algo profundamente reconfortante en saber que el cielo no nos abandonó. Que, incluso cubiertos por satélites y ruidos electrónicos, todavía podemos alzar los ojos y encontrar allí la misma vastedad azul que nuestros antepasados veneraban. Todavía podemos, con humildad y gratitud, decir: “Tengri, Cielo Eterno, yo te reconozco”.

	El retorno al tengriismo no es un retorno al pasado, sino un reencuentro con el origen. No es regresión, es regeneración. Pues el cielo nunca envejece. Nunca se impone. Él simplemente está. Presente. Observando. Guardando. Escuchando las plegarias murmuradas en el viento.

	Y el viento todavía habla. Para quien sabe escuchar, susurra historias antiguas y promesas eternas. Sopla en los huesos de los vivos y canta en las tumbas de los muertos. Lleva el espíritu de Tengri, invisible, pero siempre presente, como un velo que cubre la Tierra con dignidad, con justicia y con esperanza.

	Aquellos que retoman este camino no están solos. Alrededor del mundo, crecen los círculos, los ritos, los encuentros bajo el cielo abierto. Y cada vez que alguien, en cualquier rincón del planeta, levanta una piedra, enciende un fuego o derrama leche sobre la tierra en reverencia al Cielo, una antigua llama se reaviva. No una llama de nostalgia, sino de vigilia. De presencia. De conexión viva entre lo visible y lo invisible.

	Pues el cielo nunca cayó. Nosotros fuimos los que olvidamos mirar hacia él. Y ahora, al recordar, al retornar, redescubrimos no solo una religión, sino un modo de estar en el mundo. Un modo de respirar, de escuchar, de ser.

	Al restaurar esta antigua forma de espiritualidad, no se trata solo de rescatar costumbres o repetir ceremonias ancestrales, sino de reencontrar un eje interno, una brújula que apunta más allá del ruido cotidiano. El retorno a Tengri es también un retorno a la escucha — escucha de la naturaleza, del cuerpo, de los ciclos, de las pérdidas y de los encuentros. El chamán contemporáneo quizás ya no use pieles de lobo ni camine entre tiendas humeantes, pero lleva en sí la misma capacidad de percibir la delicada costura entre los mundos. Lo sagrado resurge, así, no como espectáculo, sino como presencia viva en el gesto simple, en el silencio compartido, en la consciencia de que todo está conectado.

	Esta reconexión no requiere que abandonemos nuestras ciudades o tecnologías, sino que cambiemos el modo en que nos posicionamos ante la vida. El cielo, otrora compañero de los nómadas, puede ser el mismo cielo contemplado desde la ventana de un edificio alto, siempre que los ojos que lo ven estén abiertos a su profundidad. El espíritu de Tengri no exige la estepa, pero pide espacio dentro del alma.

	Y quizás ese sea el verdadero desafío moderno: cultivar una interioridad vasta como los campos del Altai, aprender a ver lo divino en los flujos invisibles que sustentan nuestra existencia, rescatando la reverencia que antecede a cualquier palabra. Porque en tiempos de prisa y olvido, recordar el Cielo Eterno es recordarse a sí mismo — no como individuo separado, sino como parte de un todo pulsante, antiguo y siempre nuevo.

	El camino que se abre ante los que reconocen esta verdad no está escrito en piedra ni dibujado en mapas. Es trazado en el viento, revelado en el ritmo de las estrellas, sostenido por la memoria viva de los que todavía osan caminar con los ojos vueltos hacia lo alto.

	 

	 

	 

	 

	 

	Capítulo 2 
Raíces Antiguas

	 

	Mucho antes de que cualquier palabra fuera escrita en pergaminos o de que cualquier dogma fuera esculpido en piedra, las raíces del tengriismo ya serpenteaban por las vastedades sin fin de las estepas euroasiáticas. Esas raíces no se esparcieron por imposición o conquista, sino que florecieron naturalmente, como la hierba bajo la escarcha primaveral. Se entrelazaron con el modo de vida nómada, con los ritmos de la tierra, con los vientos que cruzaban las praderas trayendo secretos de épocas olvidadas.

	El tengriismo nació allí donde el cielo toca la tierra sin intermediarios, entre pueblos que vivían no bajo techos de piedra, sino bajo la cúpula azul del firmamento eterno. Pueblos como los göktürks, los xiongnu, los búlgaros primitivos y los mongoles encontraron en Tengri no una autoridad abstracta, sino un reflejo directo de la realidad que los envolvía. Ellos eran hijos del cielo y de la estepa. Vivir era moverse en círculos – migrar con las estaciones, seguir los rebaños, observar las estrellas. En esa danza cósmica, cada gesto era sagrado. Y el tengriismo, más que una religión en el sentido moderno, era el hilo invisible que cosía todos los aspectos de la existencia. Era cosmovisión, era ética, era memoria.

	Las inscripciones de Orkhon, grabadas en las rocas del siglo VIII, todavía resuenan como truenos ancestrales en las márgenes de los ríos mongoles. No son solo registros históricos; son testamentos espirituales. Allí, se ve la clara convicción de que el poder político de los kanes turcos provenía directamente de Tengri. El liderazgo no era usurpación, sino mandato celestial. Aquel que se apartara del camino del cielo perdía su derecho a gobernar, y la desgracia no tardaba en caer sobre su pueblo. Esta concepción reforzaba un pacto cósmico entre el gobernante y el cielo – un contrato invisible, pero indiscutible.

	Gengis Kan, el nombre que aún resuena como un trueno en los anales del tiempo, jamás se vio a sí mismo como un simple conquistador. Se decía hijo del Cielo Azul. Su ascenso, sus victorias, su misión en el mundo, todo era comprendido como manifestación de la voluntad de Tengri. En lo alto de la montaña Burkhan Khaldun, el joven Temujin clamó a Tengri con lágrimas y promesas. Allí, entre las piedras y los cielos, se selló una alianza que guiaría los pasos de aquel que se convertiría en el unificador de las tribus y terror de los imperios.

	Pero el tengriismo que inspiró a Gengis Kan no era un sistema cerrado, ni una doctrina fosilizada. Era un campo fértil, poblado por una miríada de espíritus de la naturaleza, antepasados venerados y entidades telúricas. Era un politeísmo fluido, donde cada río tenía un nombre, cada monte un guardián, cada animal un espíritu. Los chamanes, como jardineros de este paisaje invisible, mantenían el equilibrio entre los mundos. Con sus tambores y cánticos, atravesaban los velos de la realidad común para dialogar con las fuerzas que moldeaban el destino de la tribu.

	Esta espiritualidad oral, transmitida por cantores, contadores de historias y ancianos, resistió al tiempo con la terquedad de las raíces profundas. Incluso sin escrituras formales, permaneció viva – porque estaba inscrita en las prácticas diarias, en los ritos estacionales, en las relaciones sociales. Cada nacimiento era acompañado por rituales de protección. Cada matrimonio, por bendiciones del cielo. Cada muerte, por cánticos que guiaban el alma hasta los dominios de los ancestros. No había separación entre lo sagrado y lo cotidiano.

	Y aun cuando imperios florecieron y cayeron, aun cuando religiones organizadas avanzaron con misioneros y ejércitos, el tengriismo persistió. Se adaptó, se ocultó, se transformó, pero nunca desapareció. Durante los períodos de influencia islámica y budista, elementos tengriistas fueron incorporados a los nuevos sistemas. Un santuario podía convertirse en una mezquita; un ovoo, en una capilla. Pero el espíritu que susurraba entre las piedras y en los cantos de las abuelas continuaba siendo el mismo.

	Investigaciones antropológicas modernas revelan la complejidad y la profundidad de esta religión ancestral. No puede ser reducida a un mero animismo o a un chamanismo genérico. Es, al mismo tiempo, fe cósmica y ecología espiritual. Una red de significados que conecta humanos, animales, cielos y tierras en una trama viva. Sus mitos no son fábulas infantiles, sino mapas de comprensión de la realidad. Sus rituales, mucho más allá del simbolismo, son herramientas de reequilibrio energético y comunión con el todo.

	Durante los tiempos de dominación soviética, cuando las religiones tradicionales fueron perseguidas y la cultura nativa reprimida, el tengriismo sobrevivió en canciones populares, proverbios, costumbres campesinas. La leche todavía era derramada al suelo en ofrenda silenciosa. El viento todavía era saludado con reverencia. Los nombres antiguos todavía resonaban en los bautismos secretos. La estepa, silenciosa y orgullosa, guardaba su espiritualidad como se guarda un fuego bajo las cenizas.

	Hoy, al retomar estas raíces, no se trata de un retorno arqueológico, sino de un reencuentro con algo que nunca dejó de estar presente. El tengriismo vuelve a florecer no como exotismo o reconstrucción folclórica, sino como expresión auténtica de un alma colectiva que resistió a los siglos. Emerge con la fuerza de una memoria viva, que no necesita ser reinventada, solo recordada.

	Las raíces antiguas del tengriismo están, por lo tanto, no solo en las estepas o en las ruinas de las inscripciones de Orkhon. Están en la lengua que se habla, en los gestos que se repiten sin saber por qué, en las nostalgias inexplicables de un tiempo donde el cielo era el techo de todos y el viento era consejero. Están en los ojos de los que, ante la vastedad, comprenden que hay algo mayor observando, guiando, esperando.

	A cada paso dado en este suelo sagrado, a cada respiración bajo el cielo azul profundo, esas raíces se renuevan. No crecen hacia abajo, sino hacia adentro. No sostienen árboles, sino consciencias. Y en tiempos donde tantos se preguntan quiénes son, de dónde vienen y a dónde van, el tengriismo ofrece una respuesta que no viene en frases hechas, sino en presencias silenciosas: eres parte del todo. Viniste del cielo y de la tierra. Y el camino de regreso está bajo tus pies, escrito en el viento, tatuado en las nubes.

	Esta fuerza subterránea, que nunca necesitó muros ni jerarquías para existir, hoy resurge no como residuo de un pasado distante, sino como faro para un presente en busca de sentido. A diferencia de las religiones que prometen mundos futuros, el tengriismo habla de un ahora sagrado — de una eternidad que pulsa en el instante, de una armonía que no necesita ser conquistada, sino reconocida. No impone caminos, solo enciende una percepción: la de que el ser humano es parte de una corriente ancestral que canta en cada piedra, en cada animal, en cada soplo de aire.

	El retorno a esta percepción no es abandono del mundo moderno, sino su reintegración con lo invisible que lo sustenta. En las comunidades donde este saber permanece vivo, aunque fragmentado, se puede percibir un sentido de pertenencia que trasciende el tiempo. No es solo orgullo étnico o búsqueda de identidad; es memoria instintiva, como si las almas llevaran en su silencio la cadencia de antiguos tambores.

	Los jóvenes que hoy escuchan las enseñanzas de los más viejos, que vuelven a los valles para encender hogueras y celebrar los solsticios, no están solo reviviendo rituales — están continuando una conversación iniciada hace milenios entre el cielo y la tierra. Están respondiendo a la llamada de algo que jamás los dejó, solo aguardaba ser recordado.

	Y así, al compás lento de la memoria despierta, las raíces se afirman, no para atrapar, sino para anclar. No limitan, sino que ofrecen dirección. Son raíces que nutren un modo de ser en el mundo donde lo sagrado no se encuentra en un altar distante, sino en el gesto de quien respeta el ciclo de la vida. Al retomar este camino ancestral, no se vuelve solo a las prácticas de los antiguos, sino a la escucha profunda de lo que todavía vive en ellos — y en nosotros. Pues incluso bajo la piel del presente, el espíritu de las estepas todavía camina, todavía canta, todavía sueña.

	 

	 

	 

	 

	 

	Capítulo 3 
Alma Nómada

	 

	El alma de los pueblos nómadas no se deja capturar por palabras simples. No se fija en definiciones; escapa como el viento por las rendijas de una tienda, camina junto con el ganado por las estepas, duerme bajo el cielo estrellado y despierta con el primer canto de los pájaros. Esa alma nómada es, ante todo, libre – y en el corazón de esa libertad pulsa una espiritualidad sin paredes, sin dogmas, sin fronteras: el tengriismo.

	Entre los mongoles y turcos de Asia Central, la religión no era un compartimento aislado de la vida, como un templo al que se va en horarios marcados. Era un estado constante de consciencia. Todo estaba inmerso en lo sagrado: el alimento cosechado con esfuerzo, el fuego que calentaba, el caballo que conducía, el silencio de la llanura al anochecer. Cada elemento de lo cotidiano era una extensión del alma, y el alma era parte indisociable del mundo. Vivir significaba coexistir con fuerzas mayores, pero nunca someterse ciegamente – era un diálogo con la naturaleza, con los espíritus, con el propio cielo.

	La organización tribal reflejaba esta visión. No había jerarquías eclesiásticas, ni castas espirituales. El chamán era un mediador, no un dominador. El anciano era un sabio, no un legislador. La autoridad no nacía de la imposición, sino de la escucha, de la experiencia y del respeto mutuo. El concepto de hospitalidad, por ejemplo, trascendía la mera cortesía: recibir a alguien en casa era reconocer que todos pertenecen a la misma familia espiritual, todos son hijos del Cielo y de la Tierra, todos merecen abrigo, comida y palabras verdaderas.

	Esta vivencia religiosa se encarnaba en los movimientos estacionales. Con cada estación, surgía una nueva configuración espiritual. En verano, los campos verdes eran señal de bendiciones de Tengri; en invierno, la nieve caía como velo protector sobre los seres vivos. El pastoreo, actividad esencial, no era solo medio de subsistencia, sino también rito. Escoger los lugares de campamento implicaba la observación del comportamiento de los animales, de las formaciones de las nubes, de las estrellas visibles. El tiempo era circular – no había comienzo ni fin, solo renovación eterna, en consonancia con la rueda del cielo.

OEBPS/cover.jpeg
EL VIAJE
DEL ALMA
NOMADA

REDESCUBRIENDO
EL TENGRIISMO

Q

ALLAN SHEPARD

DDDDDDD





