
  
    [image: titulo]
  


  
     


    copyright © faro editorial, 2021

first edition published in 2004 by scholargy publishing

expanded edition published in 2011 by ockham’s razor publishing © 2004, 2011, 2014 by stephen r. c. hicks

all rights reserved



     


    Todos os direitos reservados.


    Nenhuma parte deste livro pode ser reproduzida sob quaisquer meios existentes sem autorização por escrito do editor.


    


    Avis Rara é um selo de Ciências Sociais da Faro Editorial.


     


    Diretor editorial pedro almeida


    Coordenação editorial carla sacrato


    Preparação tuca faria


    Revisão valquiria della pozza e daniel rodrigues aurélio


    Imagens da capa iku4 | shutterstock e fernando mena


   Produção digital celeste matos | Saavedra Ediçoes


     


     


    
      
        

        

        
      

      
        
          	

          	
            Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
Angélica Ilacqua  CRB-8/7057

          

          	
        


        
          	

          	
            Hicks, Stephen R. C., 1960-

          

          	
        


        
          	

          	
            Guerra Cultural : como o pós-modernismo criou uma narrativa de desconstrução do ocidente / Stephen R. C. Hicks ; tradução de Matheus Paccini. — São Paulo : Faro Editorial, 2021.


240p. 

          

          	
        


        
          	

          	
            
Bibliografia 

            ISBN: 978-65-5957-315-8 (recurso digital)


            Título original Explaining postmodernism

          

          	
        


        
          	

          	
             


            1. Filosofia 2. Pós-modernismo 3. Ciências sociais 4. Socialismo I. Título II. Paccini, Matheus

          

          	
        


        
          	

          	
             


            21-0432


            CDD 149.97

          

          	
        


        
          	

          	
            Índice para catá­logo sis­te­má­tico:
1. Filosofia pós-modernista 149.97

          

          	
        

      
    


      


     

  


  
     


     


    [image: Logotipo da Editora]


    


     

  


  
    
      
        

        

        
      

      
        
          	

          	
            1a edição brasileira: 2021


            Direitos de edição em língua portuguesa, para o Brasil, 
adquiridos por faro editorial


             


            Avenida Andrômeda, 885 - Sala 310


            Alphaville – Barueri – SP – Brasil


            CEP: 06473-000


            www.faroeditorial.com.br

          

          	
        

      
    

  


		
			[image: imagem]

		


		
			[image: imagem]

		


		
			capítulo 1

			O que é o pós-modernismo?

			A VANGUARDA PÓS-MODERNA

			É popular a ideia de que entramos em uma nova era intelectual. Somos pós-modernos agora. Os principais intelectuais nos dizem que o modernismo morreu e que uma era revolucionária é iminente — uma era libertada das estruturas opressivas do passado, embora ainda preocupada com suas expectativas para o futuro. Até mesmo os oponentes do pós-modernismo, que observam a cena intelectual com certo desagrado, reconhecem a existência de uma nova liderança. No mundo intelectual, houve uma troca de guarda.

			Os nomes da vanguarda pós-moderna já soam familiares: Michel Foucault, Jacques Derrida, Jean-François Lyotard e Richard Rorty são seus principais estrategistas. Eles estabeleceram a direção do movimento e o dotaram com suas ferramentas mais poderosas. E existem outros nomes que colaboram com ela: Stanley Fish e Frank Lentricchia em crítica literária e jurídica; Catharine MacKinnon e Andrea Dworkin em crítica jurídica feminista; Jacques Lacan em psicologia; Robert Venturi e Andreas Huyssen em crítica de arquitetura; e Luce Irigaray em crítica da ciência.

			Os membros desse grupo de elite deram a direção e o tom para o mundo intelectual pós-moderno.

			Michel Foucault identificou seus principais alvos: “Todas as minhas análises são contrárias à ideia de necessidades universais da existência humana”.1 Essas necessidades devem ser descartadas como fardos do passado: “Não faz sentido falar em nome da Razão, da Verdade ou do Conhecimento — ou contra eles”.2 

			Richard Rorty trabalhou esse tema, explicando que isso não quer dizer que o pós-modernismo é verdadeiro ou que oferece conhecimento. Declarações desse tipo seriam contraditórias, por isso os pós-modernos devem usar a linguagem “com ironia”.

			A dificuldade que enfrenta um filósofo que, como eu, simpatiza com essa sugestão [como a de Foucault] — alguém que se considera mais um auxiliar do poeta que do físico — é evitar sugerir que ela está correta, que meu tipo de filosofia corresponde à forma como as coisas realmente são. Pois falar dessa correspondência nos recorda justamente da ideia da qual um filósofo como eu quer se livrar, a ideia de que o mundo ou o eu tem uma natureza intrínseca.3

			Se não há mundo ou “eu” para compreender e conceber em seus próprios termos, então qual é o propósito do pensamento ou da ação? Tendo descontruído a razão, a verdade e a ideia de correspondência entre o pensamento e a realidade, e então deixando-as de lado — Foucault escreve: “A ‘razão’ é a derradeira linguagem da loucura”4 —, não há nada que guie ou restrinja nossos pensamentos e sentimentos. Logo, podemos fazer ou dizer o que sentimos. A desconstrução, confessa Stanley Fish alegremente, “livra-me da obrigação de estar certo... e exige apenas que eu seja interessante”.5

			No entanto, muitos pós-modernistas demonstram mais interesse no ativismo político que no jogo estético. Muitos deles desconstroem a razão, a verdade e a realidade porque acreditam que, em nome delas, a civilização ocidental causou a dominância, a opressão e a destruição. “A razão e o poder são uma coisa só”, declara Jean-François Lyotard. Ambos representam e levam a “prisões, proibições, processos de seleção e bem público”.6

			O pós-modernismo torna-se, então, uma estratégia ativista contra a aliança entre razão e poder. O pós-modernismo, explica Frank Lentricchia, “não busca encontrar o fundamento e as condições da verdade, mas exercer o poder com o propósito da mudança social”. A tarefa dos professores pós-modernos é ajudar os estudantes a “localizar, confrontar e trabalhar contra os horrores políticos de sua época”.7

			Esses horrores, segundo o pós-modernismo, são mais visíveis no Ocidente, pois foi na civilização ocidental que a razão e o poder mais se desenvolveram. Mas a dor desses horrores não é causada nem sentida de forma igual. Homens, brancos e ricos têm nas mãos o chicote do poder, e o utilizam cruelmente contra mulheres, minorias raciais e pobres.

			O conflito entre homens e mulheres é brutal. “O sexo normal”, escreve Andrea Dworkin, “realizado por um homem normal é considerado um ato de invasão e de apropriação, praticado como uma forma de predação”. Essa percepção especial da psicologia sexual dos homens é confirmada pela experiência sexual das mulheres:

			As mulheres têm sido propriedade dos homens como esposas, prostitutas ou servas para práticas sexuais ou reprodutivas. Ser propriedade e ser submetida à prática sexual são ou foram experiências praticamente sinônimas na vida das mulheres. Ele é seu dono; ele a come. O sexo denota a natureza da propriedade: ele a possui de dentro para fora.8

			Dworkin e sua colega Catharine MacKinnon defendem a censura da pornografia com base em argumentos pós-modernos. Nossa realidade social está construída pela linguagem que usamos, e a pornografia é uma forma de linguagem que constrói uma realidade violenta e dominadora à qual as mulheres devem se submeter. Pornografia, portanto, não é liberdade de expressão, mas opressão política.9

			Os pobres também sofrem violência nas mãos dos ricos, assim como as nações em dificuldades, nas mãos das nações capitalistas. Citando um exemplo, Lyotard chama nossa atenção para o ataque norte-americano ao Iraque na década de 1990. Apesar da propaganda americana, escreve Lyotard, o fato é que Saddam Hussein foi uma vítima e um porta-voz das vítimas do imperialismo americano pelo mundo.

			Saddam Hussein é um produto dos departamentos de Estado e das grandes empresas ocidentais, assim como Hitler, Mussolini e Franco, que nasceram da “paz” imposta a seus países pelos vencedores da Primeira Guerra Mundial. Saddam é um desses produtos de forma ainda mais óbvia e cínica. Mas a ditadura iraquiana, como as outras, nasce da transferência de aporias [problemas insolúveis] do sistema capitalista para os países derrotados, menos desenvolvidos ou, simplesmente, menos resistentes.10

			Ainda assim, a situação de opressão das mulheres, dos pobres, das minorias raciais e outros é quase sempre velada nas nações capitalistas. A retórica que tenta deixar para trás os pecados do passado, a retórica do progresso e da democracia, da liberdade e da igualdade perante a lei, serve apenas para mascarar a brutalidade da civilização capitalista. Raramente conseguimos ter uma visão honesta de sua essência oculta. Para isso, Foucault nos recomenda olharmos para os presídios:

			A prisão é o único lugar onde o poder se manifesta em seu estado puro, em sua forma mais extrema, e onde é justificado como força moral. (...) O que há de fascinante nas prisões é que, por um lado, o poder não se esconde nem se mascara: revela-se como a busca da tirania em seus detalhes; é cínico e, ao mesmo tempo, puro e totalmente “justificado”, já que sua prática pode ser formulada dentro dos parâmetros da moralidade. Consequentemente, sua tirania brutal se apresenta como a dominação serena do Bem sobre o Mal, da ordem sobre a desordem.11

			Por fim, Jacques Derrida identifica a filosofia do marxismo como a fonte filosófica e de inspiração do pós-modernismo, como aquilo que conecta os aspectos abstratos e técnicos da linguística e da epistemologia ao ativismo político:

			A desconstrução só tem sentido ou interesse para mim como radicalização, ou seja, dentro da tradição de um certo marxismo em um certo espírito do marxismo.12

			Moderno e pós-moderno

			Todo movimento intelectual é definido por suas premissas filosóficas fundamentais. Essas premissas estabelecem o que se considera real, o que é ser humano, o que tem valor e como se adquire conhecimento. Ou seja, todo movimento intelectual tem uma metafísica, uma concepção da natureza e dos valores humanos, e uma epistemologia.

			O pós-modernismo costuma se declarar antifilosófico, no sentido de que rejeita muitas das alternativas filosóficas tradicionais. No entanto, qualquer declaração ou atividade, incluindo o ato de escrever uma explicação pós-moderna de qualquer coisa, pressupõe ao menos uma concepção implícita de realidade e valores. Portanto, apesar de seu desprezo oficial por algumas versões do abstrato, do universal, do estabelecido e do preciso, o pós-modernismo oferece um conjunto consistente de premissas em que situar nossos pensamentos e ações.

			Em resumo, temos o seguinte: metafisicamente, o pós-modernismo é antirrealista e considera que é impossível falar seriamente de uma realidade com existência independente; em vez disso, propõe uma descrição sociolinguística e construcionista da realidade. Epistemologicamente, o pós-modernismo rejeita a noção de uma realidade com existência independente, nega a razão ou qualquer outro método como meio para adquirir conhecimento objetivo dessa realidade. Ao substituir essa realidade por constructos sociolinguísticos, enfatiza a subjetividade, o convencionalismo e a incomensurabilidade dessas construções.

			Os relatos pós-modernos da natureza humana são consistentemente coletivistas, sustentando que a identidade dos indivíduos é construída em grande parte pelos grupos sociolinguísticos nos quais se integram — grupos esses que variam radicalmente em termos de sexo, raça, etnia e riqueza. Os relatos pós-modernos sobre a natureza humana também enfatizam consistentemente as relações de conflito entre esses grupos; e, como eliminam ou enfraquecem o papel da razão, afirmam que esses conflitos são resolvidos principalmente pelo uso da força, seja de forma velada, seja de forma explícita; por sua vez, o uso da força leva a relações de dominação, submissão e opressão. Por fim, os temas pós-modernos na ética e na política caracterizam-se por uma identificação e simpatia com os grupos considerados oprimidos nesses conflitos e por uma disposição para entrar na briga por eles.

			O termo “pós-moderno” situa o movimento histórica e filosoficamente contra o modernismo. Assim sendo, para formular uma definição de pós-modernismo, é preciso primeiro compreender o que ele rejeita e busca superar. O mundo moderno existe há vários séculos, e já temos uma boa noção do que é o modernismo.

			O modernismo e o iluminismo

			Na filosofia, os fundamentos do modernismo residem nas figuras formativas de Francis Bacon (1561-1626) e René Descartes (1596-1650) por sua influência na epistemologia e, de forma mais abrangente, em John Locke (1632-1704), por sua influência sobre todos os aspectos da filosofia.

			Bacon, Descartes e Locke são modernos devido ao seu naturalismo filosófico, sua profunda confiança na razão e, especialmente no caso de Locke, seu individualismo. Os pensadores modernos partem da natureza, e não de algum elemento sobrenatural, que foi o ponto de partida característico da filosofia medieval, pré-moderna. Os pensadores modernos defendem a tese de que a percepção e a razão são os meios de que o ser humano dispõe para conhecer a natureza, em contraste com a confiança pré-moderna na tradição, na fé e no misticismo. Os pensadores modernos destacam a autonomia e a capacidade do ser humano de formar o próprio caráter, em contraste com a ênfase pré-moderna na dependência e no pecado original. Eles enfatizam o indivíduo e o veem como a unidade da realidade, sustentando que a mente individual é soberana e que o indivíduo é a unidade de valor, em contraste com a subordinação feudal pré-moderna do indivíduo a realidades e autoridades superiores — políticas, sociais ou religiosas.*

			

			
				
					* O termo “pré-modernismo”, no sentido utilizado aqui, exclui as tradições clássicas (grega e romana) e tem como referência o modelo intelectual dominante no período de 400 d.C. até 1300 d.C. O cristianismo do imperador Augusto foi o centro de gravidade intelectual do pré-modernismo. Mais tarde, durante a Idade Média, o tomismo buscou associar o cristianismo à filosofia naturalista de Aristóteles. Em consequência, a filosofia tomista destruiu a síntese pré-moderna e abriu as portas para o Renascimento e a modernidade. Sobre o uso de “modernismo” aqui, ver também White (1991, p. 2-3), que estabelece uma ligação similar entre razão, individualismo, liberalismo, capitalismo e progresso como elemento essencial do projeto moderno.

				

			

		


		
			Quadro 1: Definição de pré-modernismo 
e modernismo

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							
							Pré-modernismo

						
							
							Modernismo

						
					

					
							
							Metafísica

						
							
							Realismo: supranaturalismo

						
							
							Realismo: naturalismo

						
					

					
							
							Epistemologia

						
							
							Misticismo e/ou fé

						
							
							Objetivismo: Experiência e razão

						
					

					
							
							Natureza humana

						
							
							Pecado original; submissão à vontade de Deus

						
							
							Tábula rasa e autonomia

						
					

					
							
							Ética

						
							
							Coletivismo: altruísmo

						
							
							Individualismo

						
					

					
							
							Política e economia

						
							
							Feudalismo

						
							
							Capitalismo liberal

						
					

					
							
							Quando e onde

						
							
							Idade Média

						
							
							Iluminismo; século XX: ciências, atividades comerciais, áreas técnicas

						
					

				
			

			 

			A filosofia moderna chegou à maturidade no iluminismo. Os philosophes (“filósofos”) iluministas consideravam-se radicais, e com razão. A cosmovisão medieval pré-moderna e a visão de mundo iluminista moderna eram concepções coerentes, abrangentes — e totalmente opostas — da realidade e do lugar que os seres humanos ocupavam nela. O medievalismo dominara o Ocidente durante mil anos, de aproximadamente 400 d.C. até 1400 d.C. No período de transição que durou séculos, os pensadores do Renascimento, com a ajuda involuntária das principais figuras da Reforma, neutralizaram a cosmovisão medieval e abriram caminho para os revolucionários dos séculos XVII e XVIII. No século XVIII, a filosofia pré-moderna da era medieval foi intelectualmente aniquilada, e os “filósofos” foram rápidos em transformar a sociedade com base na nova filosofia moderna.

			Os filósofos modernos discordavam entre si sobre muitos assuntos, mas sua concordância em pontos essenciais superava as divergências. A descrição que Descartes faz da razão, por exemplo, é racionalista, enquanto a de Bacon e Locke é empirista, o que os colocou na liderança de escolas rivais. Mas um aspecto era fundamental para os três: a posição central da razão como faculdade objetiva e competente, em oposição à fé, ao misticismo e ao autoritarismo intelectual dos períodos anteriores. Assim que a razão ocupa um lugar de honra, o projeto iluminista floresce.

			Se enfatizamos que a razão é uma faculdade do indivíduo, então o individualismo se torna um tema-chave na ética. As obras Carta sobre a Tolerância [A Letter concerning Toleration] (1689) e Dois Tratados sobre o Governo [Two Treatises of Government] (1690), de Locke, se tornaram referência na história moderna do individualismo. Ambas ligam a capacidade humana de raciocínio ao individualismo ético e suas consequências sociais: a proibição da força contra o julgamento ou ação independente de outra pessoa, direitos individuais, igualdade política, restrições ao poder do governo e tolerância religiosa.

			Se ressaltamos que a razão é a faculdade que nos permite compreender a natureza, então essa epistemologia, quando sistematicamente aplicada, dá origem à ciência. Os pensadores do iluminismo lançaram as bases de todos os ramos mais importantes da ciência. Na matemática, Isaac Newton e Gottfried Leibniz desenvolveram, de forma independente, o cálculo; Newton elaborou sua versão em 1666, e Leibniz publicou a dele em 1675. A publicação mais grandiosa na história da física moderna, Principia Mathematica, de Newton, foi lançada em 1687. Um século de investigações e descobertas sem precedentes levou à produção de Systema naturae (1735) e Philosophia Botanica (1751), ambos de Carolus Linnaeus, que apresentavam, em conjunto, uma abrangente taxonomia biológica, e à produção de Tratado Elementar de Química [Traité élémentaire de chimie], de Antoine Lavoisier, em 1789, o texto de referência sobre os fundamentos da química.

			O individualismo e a ciência são, portanto, fruto de uma epistemologia da razão. E ambos, aplicados sistematicamente, têm enormes consequências.

			O individualismo aplicado à política leva à democracia liberal. O liberalismo é o princípio da liberdade individual, e a democracia, o princípio da descentralização do poder político para os indivíduos. À medida que o individualismo se expandia no mundo moderno, o feudalismo declinava. A Revolução Liberal da Inglaterra, em 1688, deu início a essa tendência. No século XVIII, os princípios políticos modernos se expandiram para os Estados Unidos e a França, levando às revoluções liberais de 1776 e 1789. O enfraquecimento e a derrocada dos regimes feudais possibilitaram, então, aos ideais individualistas atingir na prática todos os seres humanos. O racismo e o sexismo são afrontas óbvias ao individualismo e, portanto, recuaram muito ao longo do século XVIII. Pela primeira vez na história, formaram-se associações para eliminar a escravidão — nos Estados Unidos em 1784, na Inglaterra em 1787, e um ano mais tarde na França; os anos de 1791 e 1792 assistiram à publicação de Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã [Declaration of the Rights of Woman and the Female Citizen], de Olympe de Gouges, e de Reivindicação dos Direitos das Mulheres [A Vindication of the Rights of Woman], de Mary Wollstonecraft, marcos na luta pela liberdade e igualdade das mulheres.*

			

			
				
					* Cabe também mencionar “On the Admission of Women to the Rights of Citizenship” (1790), de Condorcet, em que ele argumentava que todos os direitos deveriam ser estendidos aos protestantes, aos judeus e às mulheres e que a escravidão deveria ser abolida.

				

			

		


		
			O individualismo aplicado à economia resulta em livre mercado e capitalismo. A economia capitalista é baseada no princípio de que os indivíduos devem ser livres para tomar as próprias decisões sobre produção, consumo e comércio. Com a expansão do individualismo no século XVIII, os argumentos feudais e mercantilistas perderam força. Com o desenvolvimento do livre mercado surgiu uma compreensão teórica do impacto produtivo da divisão do trabalho e da especialização, do impacto retardante do protecionismo e outras regulações restritivas. Capturando e ampliando essas percepções, A Riqueza das Nações [The Wealth of Nations], de Adam Smith, publicado em 1776, é um marco fundamental na história da economia moderna. Teoria e prática se desenvolveram em conjunto e, à medida que os mercados se tornavam mais livres e internacionais, a riqueza disponível aumentava dramaticamente. Por exemplo, segundo as estimativas da N. F. R. Crafts, aceitas por historiadores pró e contra o capitalismo, a renda anual média dos britânicos registrou um crescimento sem precedentes: de 333 dólares em 1700, passou para 399 em 1760, 427 em 1800, 498 em 1830, quando deu um grande salto para 804 dólares em 1860.*

			A ciência aplicada sistematicamente à produção material impulsiona a engenharia e a tecnologia. A nova cultura do raciocínio, da experimentação e do empreendedorismo, aliada ao livre intercâmbio de ideias e riqueza, permitiu a cientistas e engenheiros, já na metade do século XVIII, adquirir conhecimentos e criar tecnologias em uma escala até então desconhecida. A consequência mais notável disso foi a Revolução Industrial, que começou a tomar impulso na década de 1750 e após 1769 já andava a todo o vapor, com o sucesso do motor de James Watt. A máquina de fiar hidráulica de Thomas Arkwright (1769), a máquina de tear rotativa de James Hargreaves (c. 1769) e a máquina de fiar intermitente de Samuel Crompton (1779) revolucionaram a fiação e a tecelagem. Entre 1760 e 1780, por exemplo, o consumo de algodão cru na Grã-Bretanha cresceu 540%, de 1,2 milhão para 6,5 milhões de libras. Por um tempo, os ricos se mantiveram fiéis aos produtos artesanais, de modo que os primeiros produtos a ser fabricados em grande escala nas novas fábricas eram itens baratos para as massas: sabão, vestuário e roupas de cama de algodão, sapatos, porcelana Wedgwood, panelas de ferro etc.

			A ciência aplicada à compreensão dos seres humanos leva à medicina. Os novos métodos de compreensão dos seres humanos como organismos naturais se baseavam em novos estudos, iniciados no Renascimento, sobre a fisiologia e a anatomia humanas. As explicações supranaturalistas (e outras descrições pré-modernas) das enfermidades humanas foram descartadas à medida que, na segunda metade do século XVIII, a medicina moderna foi se firmando em bases científicas. A consequência mais importante dessa mudança foi que, combinada com o crescimento da riqueza, a medicina moderna aumentou drasticamente a longevidade humana. A descoberta da vacina contra a varíola por Edward Jenner, em 1796, por exemplo, forneceu uma proteção contra o maior assassino do século XVIII e, ao mesmo tempo, deu origem à ciência da imunização. Os avanços na obstetrícia tornaram-na um ramo próprio da medicina, o que contribuiu para um declínio significativo das taxas de mortalidade infantil. Em Londres, a taxa de mortalidade de crianças menores de cinco anos caiu de 74,5% no período de 1730 a 1749 para 31,8% entre 1810 e 1829.13

			A filosofia moderna amadureceu durante o século XVIII, consolidando o conjunto de valores que predominou na Era Moderna: naturalismo, razão e ciência, tábula rasa, individualismo e liberalismo.14 O iluminismo não só disseminou essas ideias nos círculos intelectuais mas também as aplicou na prática. Como resultado, os indivíduos se tornaram mais livres, prósperos e longevos, podendo usufruir de maior conforto material do que nunca.

			

			
				
					* Valores em dólares americanos de 1970; Nardinelli, 1993.

				

			

		


		
			Diagrama 1: A visão iluminista

			[image: imagem]

			* 1764 — Beccaria, On Crimes and Punishment

			Década de 1780 — Últimas bruxas queimadas legalmente na Europa

			1784 — American Society for Abolition of Slavery [Sociedade americana para a abolição da escravidão]

			1787 — British Society for Abolition of Slave Trade [Sociedade britânica para a abolição do tráfico de escravos]

			1788 — French Societé des Amis des Noirs [Sociedade francesa de amigos dos negros]

			1792 — Wollstonecraft, Reivindicação dos Direitos das Mulheres

			Pós-modernismo versus iluminismo

			O pós-modernismo rejeita totalmente as ideias do iluminismo. Ele considera que as premissas modernistas do iluminismo eram insustentáveis desde o início e que suas manifestações culturais perderam totalmente a força. Embora o mundo moderno ainda fale em razão, liberdade e progresso, suas patologias indicam outra coisa. A crítica pós-moderna dessas patologias dá um golpe de misericórdia no modernismo: “Os estratos mais profundos da cultura ocidental foram expostos e se agitam novamente sob nossos pés”, argumenta Foucault.15 Na mesma linha, Rorty afirma que cabe ao pós-modernismo mostrar o que fazer “agora que a Idade da Fé e o Iluminismo parecem irrecuperáveis”.16

			O pós-modernismo rejeita o projeto do iluminismo, atacando seus aspectos filosóficos essenciais. Além disso, rejeita a razão e o individualismo, dos quais depende o universo iluminista. Por fim, ataca todas as consequências da filosofia iluminista, do capitalismo e as formas liberais de governo até a ciência e a tecnologia.

			Os fundamentos do pós-modernismo são diametralmente opostos aos do modernismo. Em vez da realidade natural, o antirrealismo. Em vez da experiência e razão, o subjetivismo sociolinguístico. No lugar da identidade e autonomia, o racismo, o sexismo, o classismo e outros “ismos”. No lugar da harmonia dos interesses humanos e de interações mutuamente benéficas, o conflito e a opressão. Em vez do individualismo em questões de valores, mercados e política, o comunalismo, a solidariedade e as restrições igualitárias. Em vez das conquistas da ciência e tecnologia, a suspeita e a hostilidade contra elas.

			Esse amplo antagonismo filosófico permeia os temas pós-modernos mais específicos nos diversos debates acadêmicos e culturais.

		


		
			Quadro 2: Definição de pré-modernismo, modernismo e pós-modernismo

			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							
							Pré-modernismo

						
							
							Modernismo

						
							
							Pós-modernismo

						
					

				
				
					
							
							Metafísica

						
							
							Realismo: supranaturalismo

						
							
							Realismo: naturalismo

						
							
							Antirrealismo

						
					

					
							
							Epistemologia

						
							
							Misticismo e fé

						
							
							Objetivismo: experiência e razão

						
							
							Subjetivismo social

						
					

					
							
							Natureza humana

						
							
							Pecado original;

							submissão à vontade de Deus

						
							
							Tábula rasa e autonomia

						
							
							Construção e conflitos sociais

						
					

					
							
							Ética

						
							
							Coletivismo: altruísmo

						
							
							Individualismo

						
							
							Coletivismo: igualitarismo

						
					

					
							
							Política & economia

						
							
							Feudalismo

						
							
							Capitalismo liberal

						
							
							Socialismo

						
					

					
							
							Quando e onde

						
							
							Medieval

						
							
							Iluminismo; século XX: ciências, atividades comerciais, áreas técnicas

						
							
							Fim do século XX: ciências humanas e profissões relacionadas a elas

						
					

				
			

			Temas acadêmicos pós-modernos

			A crítica literária pós-moderna rejeita a noção de que os textos literários têm significados e interpretações verdadeiros. Todas essas pretensões de objetividade e verdade podem ser desconstruídas. Em uma versão de desconstrução, representada por aqueles que concordam com a citação de Fish, a crítica literária se torna uma forma de jogo subjetivo em que o leitor despeja associações subjetivas no texto. Em outra, a objetividade é substituída pela visão de que a etnia e o sexo do autor, ou qualquer grupo ao qual pertença, moldam profundamente suas opiniões e seus sentimentos. Portanto, a tarefa do crítico literário é desconstruir o texto a fim de revelar a etnia, o sexo ou os interesses de classe do autor.

			Os autores e personagens que menos representam as atitudes corretas estão sujeitos, naturalmente, a uma desconstrução maior. Em A Letra Escarlate [The Scarlet Letter], por exemplo, Nathaniel Hawthorne parece no mínimo ambivalente quanto à condição moral de Hester Prynne, e essa ambivalência revela sua aderência a uma instituição religiosa masculina, autoritária, conformista e repressora.17 Em Moby Dick, Herman Melville explora os temas universais da ambição pessoal e social, do homem e da natureza — mas o que o Capitão Ahab realmente representa é o autoritarismo explorador do patriarcalismo imperialista e o impulso insano da tecnologia por conquistar a natureza.18

			Na área do direito, as versões do pragmatismo jurídico e da teoria crítica do direito personificam essa nova onda. Para a versão pragmatista do pós-modernismo, nenhuma teoria abstrata e universal do direito é confiável. As teorias só valem na medida em que oferecem ferramentas verbais úteis ao advogado ou ao juiz.19

			Já que os critérios de utilidade são subjetivos e variáveis, o mundo jurídico se transforma num campo de batalha pós-modernista. Como não existem princípios legais de justiça universalmente válidos, os debates se convertem em batalhas retóricas das vontades. Os teóricos da crítica do direito representam a versão de raça, classe e sexo do pós-modernismo jurídico. Segundo eles, as constituições e os precedentes jurídicos são essencialmente indeterminados, e as ditas objetividade e neutralidade do raciocínio jurídico são uma fraude. Todas as decisões são inerentemente subjetivas e motivadas por preferências pessoais e considerações políticas. A lei é uma arma a ser usada na arena social do conflito subjetivo, uma arena movida por vontades antagônicas e pela asserção coercitiva dos interesses de um grupo sobre os de outros grupos.

			A lei no Ocidente foi um abrigo para a afirmação dos interesses do homem branco por tempo demais. O único antídoto para esse veneno é a asserção igualmente contundente dos interesses subjetivos dos grupos historicamente oprimidos. Stanley Fish endossa a conduta pragmatista e as posturas dos teóricos da crítica do direito ao argumentar que, se advogados e juízes se reconhecessem mais como “suplementadores” do que como “textualistas”, ficariam assim “marginalmente mais livres para infundir, no direito constitucional, suas interpretações correntes acerca dos valores de nossa sociedade”.20

			Na área da educação, o pós-modernismo rejeita a noção de que seu propósito primário seja treinar a capacidade cognitiva da criança para raciocinar, a fim de produzir um adulto capaz de funcionar com independência no mundo. Essa concepção é substituída pela visão de que a educação deve prover uma identidade social a um ser essencialmente indeterminado.21 O método utilizado para moldar a educação é linguístico e, portanto, a linguagem a ser empregada é aquela capaz de criar um ser humano sensível à sua identidade racial, sexual e de classe. Não obstante, nosso presente contexto social se caracteriza pela opressão que beneficia brancos, homens e ricos, à custa dos demais. Por sua vez, essa opressão leva a um sistema educacional que reflete apenas, ou principalmente, os interesses daqueles que ocupam posições de poder. Para contrapor esse viés, a prática educacional deve ser totalmente reformulada. A educação pós-moderna deve enfatizar livros fora dos cânones; deve concentrar-se nas realizações de não brancos, mulheres e pobres; deve ressaltar os crimes históricos cometidos por brancos, homens e ricos; e deve ensinar aos alunos que o método científico não é melhor que qualquer outro método para alcançar a verdade e, portanto, os alunos devem ser igualmente receptivos a meios alternativos de conhecimento.22

			Temas culturais pós-modernos

			Estes são os temas acadêmicos que permeiam nossos debates culturais mais específicos:

			
					O cânone ocidental de clássicos literários é uma destilação dos melhores livros do Ocidente, refletindo um debate multifacetado — ou é ideologicamente restrito, exclusivo e intolerante?

					Cristóvão Colombo foi um herói moderno que uniu dois mundos para benefício de ambos — ou foi um mercenário insensível e arrogante do imperialismo europeu que, lançando mão de exércitos, impôs a religião e os valores europeus, destruindo as culturas nativas?

					Os Estados Unidos da América são uma nação progressista que cultiva a liberdade, a igualdade e a oportunidade para todos — ou uma nação sexista, racista e classista que utiliza, por exemplo, seu grande mercado de pornografia e barreiras à ascensão das mulheres para mantê-las no seu lugar?

					Nossa incerteza quanto aos programas de ação afirmativa reflete um forte desejo de sermos justos com todas as partes — ou esses programas não passam de um osso cinicamente atirado às mulheres e às minorias até que se mostrem subservientes, quando então ocorre uma reação violenta do status quo?

					Os conflitos sociais devem ser neutralizados, adotando-se o princípio de que os indivíduos devem ser julgados de acordo com seus méritos individuais, e não com base em características moralmente irrelevantes como raça ou gênero — ou as identidades coletivas devem ser afirmadas e celebradas, e quem resiste a isso deveria passar por um treinamento obrigatório de sensibilidade?

					A vida no Ocidente, especialmente nos Estados Unidos, está melhorando, com o aumento crescente da expectativa de vida e da riqueza a cada geração — ou os Estados Unidos abandonaram a classe baixa das cidades e fomentaram uma cultura consumista superficial de shoppings e o crescimento urbano descontrolado?

					O Ocidente liberal está liderando o resto do mundo para um futuro mais livre e próspero — ou sua ingerência irresponsável na política externa e seu controle dos mercados financeiros internacionais estão exportando seus “McJobs” para as nações não ocidentais, prendendo-as no sistema e destruindo suas culturas nativas?

					A ciência e a tecnologia são benéficas para todos, pois ampliam nosso conhecimento do universo e tornam o mundo mais saudável, limpo e produtivo — ou a ciência revela seu elitismo, sexismo e destrutividade ao considerar a velocidade da luz o fenômeno mais rápido, portanto, privilegiando-a injustamente sobre outras velocidades: ao escolher o símbolo fálico i para representar a raiz quadrada de um número negativo; ao afirmar seu desejo de “conquistar” a natureza e “penetrar” seus segredos; e, tendo feito isso, utilizar a tecnologia para consumar o estupro, construindo mísseis maiores e de longo alcance para explodir coisas?

					O liberalismo, os mercados livres, a tecnologia e o cosmopolitismo, de maneira geral, são realizações sociais que podem ser aproveitadas por todas as culturas — ou as culturas não ocidentais, vivendo na simplicidade bucólica da natureza, são superiores? E será que o Ocidente arrogante é incapaz de enxergar esse fato e, sendo elitista e imperialista, impõe seu capitalismo, sua ciência e tecnologia, sem falar de sua ideologia, a outras culturas e a um ecossistema cada vez mais frágil?

			

			Por que pós-modernismo?

			O que torna pós-modernos todos esses debates não são as discussões vigorosas e acaloradas — mas sim o fato de que seus termos mudaram.

			Os debates modernos giravam em torno da verdade e da realidade, da razão e da experimentação, da liberdade e da igualdade, da justiça e da paz, da beleza e do progresso. No contexto pós-moderno, esses conceitos sempre aparecem entre aspas. Suas vozes mais veementes nos dizem que a “verdade” é um mito; a “razão”, um constructo eurocêntrico do homem branco; e a “igualdade”, um disfarce da opressão. “Paz” e “Progresso” conflitam com demonstrações cínicas e cansadas de poder — ou com ataques explícitos ad hominem.

			Os debates pós-modernos têm, portanto, uma natureza paradoxal. Todos falam, por um lado, sobre os temas abstratos do relativismo e do igualitarismo, que assumem formas epistemológicas e éticas. A objetividade é um mito; não existe “verdade”, nem “uma forma correta” de interpretar a natureza ou um texto. Todas as interpretações são igualmente válidas. Os valores são produtos sociais subjetivos. Culturalmente, nenhum grupo tem valores que mereçam consideração especial. Todos os modos de vida, do afegão ao zulu, são legítimos.

			Coexistindo com esses temas relativistas e igualitários, ouvimos, por outro lado, profundos acordes de cinismo. Os princípios da civilidade e da justiça processual servem simplesmente como disfarces para a hipocrisia e a opressão oriundas das relações de poder assimétricas, que devem ser extirpadas com toscas armas físicas e verbais: argumentos ad hominem, táticas de choque agressivas e jogos de poder igualmente cínicos. As divergências são superadas não com argumentos, com o benefício da dúvida ou com a expectativa de que a razão prevaleça, mas com assertivas, animosidade e uma disposição para recorrer à força.

			O pós-modernismo, portanto, é um movimento filosófico e cultural abrangente. Identifica seu alvo — o modernismo e sua realização no iluminismo e seu legado — e oferece poderosos argumentos contra todos os seus elementos essenciais.

			A existência de qualquer movimento cultural proeminente levanta questões sobre a história intelectual. No caso do pós-modernismo, os avanços independentes em diversas áreas intelectuais — sobretudo em epistemologia e política, mas também na metafísica, nas ciências físicas, na compreensão da natureza e dos valores humanos — confluíram na metade do século XX. Compreender o desenvolvimento dessas vertentes independentes, e como e por que acabaram se relacionando, é essencial para entender o pós-modernismo.

			Por exemplo, por que os argumentos céticos e relativistas desfrutam do poder cultural? Por que têm esse poder nas ciências humanas, mas não nas outras ciências? Por que os temas da exaustão, do niilismo e do cinismo conquistaram o domínio cultural? E como esses temas intelectuais coexistem numa cultura cada vez mais ampla e também mais rica, livre e vigorosa do que qualquer outra na história? Por que os principais pensadores pós-modernos são politicamente de esquerda — na maioria dos casos, de extrema esquerda? E por que esse segmento proeminente da esquerda — a mesma esquerda que tradicionalmente defendeu suas posições com os princípios modernistas da razão, da ciência, da justiça para todos e do otimismo — hoje professa os temas da antirrazão, da anticiência, do “vale tudo no amor e na guerra” e do cinismo?

			O iluminismo remodelou o mundo, e o pós-modernismo espera fazer o mesmo. Dar forma a essa ambição e desenvolver argumentos capazes de mobilizar um movimento a concretizá-la tem sido a missão de muitos indivíduos por várias gerações. Os pós-modernistas contemporâneos, quando buscam apoio filosófico, citam Rorty, Foucault, Lyotard e Derrida. Essas figuras, por sua vez, quando buscam apoio filosófico, citam Martin Heidegger, Ludwig Wittgenstein, Friedrich Nietzsche e Karl Marx — os críticos mais ferozes do mundo moderno e as vozes mais proféticas sobre os novos rumos. Eles, por sua vez, citam Georg Hegel, Arthur Schopenhauer, Immanuel Kant e, em menor medida, David Hume. Assim, as raízes e o ímpeto inicial do pós-modernismo são profundos. A batalha entre o modernismo e as filosofias que levaram ao pós-modernismo ganhou adeptos no auge do iluminismo. Conhecer a história dessa batalha é essencial para entender o pós-modernismo.

		


		
			capítulo 2

			O ataque do contrailuminismo à razão

			A razão, o liberalismo e a ciência no iluminismo

			O iluminismo desenvolveu as características do mundo moderno que muitos tomam como certas — a política liberal e o livre mercado, o progresso científico e a inovação tecnológica. Todas essas quatro instituições dependem da confiança no poder da razão.

			O liberalismo político e econômico baseia-se na confiança de que os indivíduos podem controlar a própria vida. Só se concede poder político e liberdade econômica a eles quando se acredita que são capazes de usá-los sabiamente. Essa confiança nos indivíduos é fundamentalmente a confiança no poder da razão — o meio pelo qual eles podem vir a conhecer o mundo, planejar sua vida e interagir socialmente como pessoas racionais, por meio do comércio, do debate e da força do argumento.

			Ciência e tecnologia dependem ainda mais obviamente da confiança no poder da razão. O método científico é uma aplicação mais refinada da razão para compreender a natureza. Confiar cognitivamente nos resultados científicos é um ato de confiança na razão, da mesma forma que confiar a própria vida a seus avanços tecnológicos.

			O feito mais notável do iluminismo foi institucionalizar a confiança no poder da razão.

			Um sinal disso é que, dos milhares de indivíduos brilhantes e trabalhadores que fizeram o iluminismo acontecer, apenas três homens, todos ingleses, sejam identificados como seus expoentes mais influentes: Francis Bacon, por seu trabalho sobre empirismo e o método científico; Isaac Newton, por suas realizações na física; e John Locke, por seu trabalho sobre razão, empirismo e teoria política do liberalismo. A confiança no poder da razão foi a base de todos esses avanços. Suas análises e argumentações prevaleceram, e eles desenvolveram a base conceitual para os principais avanços intelectuais do século XVIII.

			O início do contrailuminismo

			No entanto, a confiança do iluminismo na razão, a base de todo o progresso, era filosoficamente incompleta e vulnerável. Essas fraquezas filosóficas ficaram claras na metade do século XVIII, no ceticismo de David Hume quanto ao empirismo e no beco sem saída a que chegou o racionalismo tradicional. A vulnerabilidade detectada na razão iluminista foi um dos principais pontos de convergência para um contrailuminismo emergente.1

			O período entre 1780 e 1815 é um dos mais decisivos da era moderna. Durante esses 35 anos, as culturas anglo-americana e germânica tomaram caminhos radicalmente diferentes: uma seguiu um programa amplamente iluminista; a outra, contrailuminista.

			O iluminismo surgiu na Inglaterra, levando-a do segundo escalão ao topo das potências europeias. O resto da Europa percebeu, em especial os franceses e os alemães. Os franceses foram os primeiros a pegar carona no iluminismo britânico, transformando brilhantemente sua própria cultura intelectual com base nele, antes de os seguidores de Rousseau tirarem a Revolução das mãos dos lockianos e a transformarem no caos do Terror.

			Muitos alemães, porém, já desconfiavam do iluminismo muito antes da Revolução Francesa. Alguns intelectuais alemães absorveram suas ideias, mas a maioria estava profundamente preocupada com suas implicações com relação à religião, à moral e à política.

			A razão do iluminismo — acusavam seus críticos — enfraquecia a religião tradicional. Os principais pensadores do iluminismo se tornaram deístas, após abandonar a concepção teísta tradicional de Deus. Deus deixara de ser um criador pessoal e compassivo — era agora o matemático supremo que havia projetado o universo milhões de anos atrás conforme as belas equações descobertas por Johannes Kepler e Newton. O Deus dos deístas operava segundo a lógica e a matemática, não conforme sua vontade e capricho; parecia ter feito seu trabalho muito tempo atrás e muito bem, a ponto de não ser mais necessário para operar a máquina do universo. O deísmo transformou Deus em um arquiteto distante e adotou uma epistemologia racional. Essas duas características causaram grandes problemas para o teísmo tradicional.

			Um arquiteto distante é muito diferente de um Deus pessoal que zela por nós ou nos vigia diariamente; não é alguém para quem podemos orar, que pode nos confortar ou cuja ira devemos temer. O Deus deísta é uma abstração fria — e não um ser que motiva os fiéis na missa de domingo, dando-lhes um senso de propósito e de conduta moral.

			Uma consequência ainda mais importante do deísmo é a perda da fé. À medida que a razão se torna o padrão, a fé enfraquece, e os teístas do século XVIII sabiam disso. Se a razão se desenvolve, a ciência se desenvolve; se a ciência se desenvolve, as respostas religiosas supranaturalistas, aceitas com base na fé, são substituídas por explicações científicas naturalistas, racionalmente mais convincentes. Na metade do século XVIII, todos já haviam percebido essa tendência e sabiam a que ela iria levar.

			Pela perspectiva dos primeiros pensadores contrários ao iluminismo, pior ainda era o teor das respostas naturalistas que a ciência dava no século XVIII. Os modelos de maior sucesso na época eram mecanicistas e reducionistas. Aplicados aos seres humanos, eles representavam uma ameaça óbvia ao espírito humano. Que lugar restará para o livre-arbítrio e a paixão, a espontaneidade e a criatividade, se o mundo é governado por mecanismos e lógica, causalidade e necessidade?

			E o que dizer da consequência disso sobre os valores? A razão é uma faculdade do indivíduo, e o respeito pela razão e o individualismo se desenvolveram juntos durante o iluminismo. O indivíduo é um fim em si mesmo, pensavam os iluministas, não um escravo ou servo dos outros. Cabe a ele buscar a própria felicidade, e, dispondo das ferramentas da educação, da ciência e da tecnologia, pode se tornar livre para estabelecer os próprios objetivos e traçar os rumos de sua vida. Mas o que acontece — questionavam os pensadores contrailuministas — aos valores tradicionais da comunidade e do sacrifício, do dever e da comunhão, se os indivíduos forem encorajados a calcular racionalmente seus ganhos? Tal individualismo racional não encorajará um egoísmo insensível, mesquinho e ganancioso? Não levará os indivíduos a rejeitar tradições seculares e romper os laços comunitários, criando assim uma não sociedade de átomos isolados, sem raízes e inquietos?

			A defesa iluminista da razão e do individualismo confrontava os primeiros pensadores do contrailuminismo com o fantasma de um futuro sem Deus, sem espírito, sem paixão e sem moral.

			O horror a esse fantasma prevaleceu entre os intelectuais dos Estados germânicos, onde predominava uma atitude hostil ao iluminismo. Alguns se inspiraram na filosofia social coletivista de Jean-Jacques Rousseau. Outros, no ataque de Hume à razão. Outros ainda quiseram revitalizar as tradições germânicas da fé, do dever e da identidade étnica que haviam sido derrubadas pela ênfase iluminista na razão, na busca da felicidade e no cosmopolitismo. Enquanto o iluminismo ganhava poder e prestígio na Inglaterra e na França, um contrailuminismo emergente arregimentava suas forças nos Estados germânicos.

			Nosso interesse neste capítulo e no próximo está no ataque do pós-modernismo à razão. O pós-modernismo surgiu como uma força social entre os intelectuais porque nas ciências humanas o contrailuminismo derrotou o iluminismo. A fraqueza do discurso iluminista em defesa da razão foi seu defeito fatal. O ceticismo, subjetivismo e relativismo extremos do pós-modernismo são fruto de dois séculos de batalha epistemológica. Ela tem início com os intelectuais a favor da razão tentando defender o racionalismo na percepção, nos conceitos e na lógica, para então, gradualmente, cederem terreno e abandonarem o campo à medida que os intelectuais contra a razão tornavam seus argumentos mais sofisticados e propunham alternativas cada vez mais não racionais. O pós-modernismo é o resultado final do ataque do contrailuminismo à razão.

			A conclusão cética de Kant

			Immanuel Kant é o pensador mais importante do contrailuminismo. Sua filosofia, mais do que a de qualquer outro pensador, sustentava a cosmovisão pré-moderna da fé e do dever contra as incursões do iluminismo; seu ataque à razão iluminista, mais do que a de qualquer outro, abriu a porta para os metafísicos irracionalistas e idealistas do século XIX. As inovações de Kant na filosofia marcaram assim o início de uma rota epistemológica para o pós-modernismo.

			Kant, às vezes, é considerado um defensor da razão. Argumenta-se que ele era a favor da ciência. Kant enfatizava a importância da coerência racional na ética. Propôs princípios normativos da razão para guiar nosso raciocínio, incluindo nosso raciocínio sobre a religião. Resistiu às loucuras de Johann Hamann e ao relativismo de Johann Herder. Portanto, conclui a argumentação, Kant deveria ser inserido no panteão dos grandes iluministas.2 Isso é um erro!

			A questão fundamental em torno da razão é sua relação com a realidade. A razão é capaz de conhecer a realidade ou não? Nossa faculdade racional é uma função cognitiva, que obtém seu material da realidade, compreende o significado desse material e utiliza essa compreensão para guiar nossas ações na realidade ou não? Essa é a questão que divide os filósofos em dois grupos: a favor e contra a razão, que separa os gnósticos racionais dos céticos, e que Kant explorou em sua Crítica da Razão Pura [Critique of Pure Reason].

			Kant foi muito claro em sua resposta. A realidade — real, numênica — está para sempre fechada à razão, e a razão está limitada a perceber e compreender seus próprios produtos subjetivos. A razão não tem “nenhum outro propósito a não ser prescrever sua própria regra formal ao seu uso empírico, e nenhum alcance além de todos os limites do uso empírico”.3 Limitada ao conhecimento dos fenômenos que ela própria construiu segundo seu próprio desígnio, a razão não pode conhecer nada que esteja fora dela. Contrário aos “dogmatistas”, que por séculos mantiveram a esperança de algum dia conhecer a própria realidade, Kant concluiu que “a solução dogmática é, portanto, não apenas incerta, mas impossível”.4 

			Assim, Kant, o grande paladino da razão, afirmava que o aspecto mais importante da razão é o fato de que ela não tem ideia do que seja realidade.



OEBPS/font/Register-Regular.otf


OEBPS/font/Latina-Book.otf


OEBPS/font/Latina-BoldItalic.otf


OEBPS/font/Latina-MediumItalic.otf


OEBPS/image/cover.jpg
 STEPHENR. C. HICKS

. W +
Como o pds-modernismo
criou uma narrativa
de desconstrucdo
do ocidente
)
“Corajoso e muito
relevante para entender
os dias atuais.







OEBPS/font/Arial-BoldMT.ttf


OEBPS/font/Latina-BookItalic.otf



OEBPS/image/logo_2.png
FARO
EDITORIAL





OEBPS/font/Prensa-Italic.otf


OEBPS/font/Latina-SemiBold.otf




OEBPS/font/Arial-BoldItalicMT.ttf


OEBPS/image/3.png
Liberalismo ————» Liberdade

1688 Inglaterra Ver abaixo *
1776 Estados Unidos
1789 Franga

Individualismo

1689/90 Locke \

Capitalismo —» Riqueza
1776 Adam Smith

Razdo
1620 Bacon Engenharia —» Bens materiais
1641 Descartes 1769 James Watt
1690 Locke \ /4 1750 Revolugao Industrial
Ciéncia
1666/75 Newton, Leibniz
1687 Newton

Medicina ——» Satde
1796 Jenner
1789 Lavoisier

<

Felicidade/
¥ Progresso

]





OEBPS/font/Latina-Bold.otf


OEBPS/image/2.png
STEPHEN R. C. HICKS

GUERRA
CULTURAL

Como o pds-modernismo criou uma
narrativa de desconstrucdo do ocidente

Tradugio
MATHEUS PACCINI

AVIS RARA








OEBPS/font/Register-Italic.otf



OEBPS/font/Prensa-Regular.otf


OEBPS/image/1.png
CUERRA CULTURAL





