
        
            
                
            
        

    




































 


                                        Ruben Ygua 











                   AS RELIGIÕES 

HISTÓRIA E EVOLUÇÃO 

 







 

 

 

 

Todos los derechos autorales de esta obra fueron registrados en España, el 21 de 

noviembre de 2014. 


Todos los derechos reservados. 

Esta obra está protegida por las leyes de copyright y tratados internacionales. 

 

Code: 1411212570288 

Date Nov 21, 2014 11:30 AM UTC 

Licence: All rights reserved 

Author:  Ruben Ygua 



 

 

 

 

 

 

























O conteúdo desta obra, incluindo a revisão ortográfica, é de responsabilidade exclusiva do autor 











 



 

 

Introdução 

Tudo começou como um trabalho do estudante no Uruguai, em 1968, quando eu 

organizei uma cronologia das duas guerras mundiais. Algum tempo depois adicionei o século XIX, e 

Aquilo que um dia foi um trabalho de estudante  hoje tornou-se um completo material de referência 

contendo não apenas fatos puramente políticos, mas também informações sobre os diferentes campos da 

atividade humana, como a química, astronomia, geografia, matemática, desastres naturais, epidemias , 

fundação de cidades, nascimento de reinos e impérios, descobertas científicas e geográficas, etc. 

Em paralelo, a cronologia é complementada por informações que não pertencem a uma determinada 

data, mas a todo um periodo, são dados de cada sociedade, curiosidades, costumes,  a religião de cada 

civilização, invenções sem data exata, etc. 

O resultado de todo este conjunto é uma das cronologias mais completas existentes na atualidade, 

atualizada regularmente com as mais recentes descobertas arqueológicas e científicas. 

A História das Religiões é um complemento importante da Cronologia e sua leitura é fundamental para a 

compreensão da filosofia e a trajetória de cada povo e civilização. 







Ruben Ygua 







Contato com o autor:  ruben.ygua@gmail.com  

 

 

 

 

  

  

  

  

 









 


























                                                                     Stonehenge. 





RUBEN YGUA 

                                        A RELIGIÃO NO PALEOLÍTICO 

As evidências de um comportamento 

religioso nos  humanos anteriores ao 

Homo   sapiens são irrefutáveis. Os 

enterramentos  intencionais, em 

particular os que incluem objetos, 

podem constituir uma das primeiras 

formas reconhecíveis de prática 

religiosa, já que, como afirmam 

alguns arqueólogos, podem significar 

uma "preocupação pelo falecido que 

trascende da vida cotidiana".  Embora 

haja controvérsia, a evidência  sugere 

que os neandertais foram os 

primeiros homínidos em enterrar 

intencionalmente os muertos. As 

descobertas em Shanidar, Iraque, 

na Cova de Kebara em Israel 

e Krapina em Croacia assim 

confirmam. Alguns estudosos 

afirman, no entanto, que esses corpos 

podem ter sido sepultados por outros 

motivos.  Da mesma forma, outros 

arqueólogos propõem que nas 

sociedades do Paleolítico Médio, 

incluindo as sociedades neandertais, 

também podem ter practicado uma 

primitiva forma de totemismo ou de zoolatría, além de seus enterramentos (supostamente religiosos) 

dos mortos. Emil Bächler em particular salienta (baseado nas descobertas arqueológicas das covas do 

Paleolítico Médio) que existiu um culto dos ursos entre os neandertais.  

A evolução da religião encontra-se estreitamente ligada à evolução da mente e do comportamento social, 

e considera-se que as sepulturas paleolíticas são a primeira expressão de um pensamento religioso ou 

mitológico que inclui o Além. Esta prática não se limita ao Homo sapiens, mas también estende-se ao 

Homo neanderthalensis em 

tempos tão remotos como 

130.000 anos no passado. O 

surgimento de um 

comportamento religioso 

remonta-se a um periodo 

anterior à aparição dos 

primeiros  Homo sapiens faz uns 

150.000 anos. 

A primeira evidência concreta de 

atividade ritual simbólica além 

dos enterramentos pode ter sido 

descoberta em um sitio 

arqueológico em Sudáfrica, 

datado em 70.000 antes de 

Cristo. 







9 





AS RELIGIÕES- HISTÓRIA E EVOLUÇÃO 

O SOL NAS PRIMITIVAS RELIGIÕES  



O homem primitivo associou os fenômenos 

naturais com forças sobrenaturais e os adorou 

como deuses do Sol, relâmpago ou chuva, já que 

ele não tinha explicação para as causas da sua 

existência ou seus efeitos sobre suas vidas 

diárias. Assim, a história das religiões é uma 

parte importante da história da humanidade. 

Se aceitarmos que a religião é a afirmação da 

existência de poderes sobrenaturais no 

pensamento, comportamento e desejos do homem, podemos entender que ele se sentisse dependente 

desses poderes e tentasse apoderar-se deles ou ascender em direção a eles. 

Na interpretação de seu mundo, os povos primitivos acreditavam ver em tudo à sua volta os efeitos de 

forças mágicas ou espíritos. Mesmo nos sistemas metafísicos mais evoluidos das altas religiões o 

pensamento religioso do homem se manifesta em uma supersaturação de teorias que tentam explicar as 

origens da vida. Através de experiências cotidianas, procura-se abordar a metafísica e o sobrenatural. O 

mito, que em grego (mythos) significa relato, e mais adiante, na linguagem dos filósofos, adotou um 

sentido mais estrito: "história fantástica, inventada ou falsa (em oposição ao logos, um discurso 

fundamentado)" passou a designar precisamente histórias de origem religiosa, na qual os pensadores 

tinham deixado de acreditar. Os Mitos, embora escuros do ponto de vista racional, escondem verdades 

profundas sob o disfarce de contos de fadas (alegorias) ou 

continham fatos históricos reais distorcidos pela imaginação 

popular. Para alguns pesquisadores o mito é uma transposição 

livre e imaginativa de experiências humanas, enquanto que 

para outros, representa uma tentativa grosseira para explicar 

fenômenos naturais. No entanto, não devemos esquecer o 

caráter especificamente religioso do mito. Normalmente, os 

mitos narram as origens de fenômenos naturais, mas não 

tentam explicá-los. O Mito garante, acima de tudo, a 

estabilidade da realidade existente (o céu não vai entrar em 

colapso, o sol vai nascer todos os dias, o fogo não vai se 

extinguir). Também evoca as origens das preocupações do 

homem: a velhice, a morte, a doença, e a guerra. Todos os fatos 

se tornam significativos se eles estão localizados no momento 

da sua origem e sobre eles uma ordem humana é estabelecida. 

O Sol é a principal fonte de vida, por isso é natural que tenha 

sido a figura central na maior parte das religiões primitivas e 

mitologias. Desde a origem da humanidade, o SOL tem sido 

reconhecido como uma força essencial. 

 

   O SOL NAS RELIGIÕES MESOAMERICANAS 

Desde a infância, o mexicano ouve que  ele veio ao mundo para dar seu coração e sangue  para "nossa 

mãe e nosso pai: a Terra e o Sol" (intonan intota Tlaltecuhtli tonatiah). Ele sabe que se morrer sacrificado 

seu destino será a Eternidade ao lado do deus do Sol e mais tarde poderá reencarnar na forma de um 

beija-flor. Para os astecas, o Sol é um deus que se sacrificou, procurando morrer para renascer 

eternamente.  Os sacrifícios praticados pelos astecas com entusiasmo e esperança, eram seu dever 

cósmico: o sol só subiria e a chuva só iria cair, o milho só surgiria da terra ea Vida continuaria seu curso, 

enquanto os sacrifícios fossem consumados. O sangue dos homens era a força vital do sol. Assim, 

Huitzilopochtli-o forte sol do meio-dia, era anunciado no hino ritual  dedicado a ele, com o grito "Eu sou 

aquele que faz nascer o Sol" . 



10 





RUBEN YGUA 

Huitzilopochtli é o deus de nômades, guerreiros e caçadores 

que vieram das estepes do deserto. Ele promete para aqueles 

que procuram a morte violenta do sacrifício a recompensa da 

morada solar. 

Os astecas se consideravam "o Povo do Sol"; seu dever era 

fazer a guerra cósmica para dar ao Sol seu alimento. O bem-

estar e a sobrevivência do universo dependiam das oferendas 

de sangue e corações oferecidas ao Sol. 

O nascimento diário do sol começava a partir da meia-noite e 

no amanhecer era escoltado por uma deslumbrante procissão 

composta pelos espíritos de guerreiros mortos em combate. 

Ao meio-dia, o cadáver do sol era transportado por uma 

comitiva de mulheres que morreram no parto, repetindo a 

procissão dos guerreiros, dessa forma repete-se todo dia o 

drama infinito da morte e a ressurreição. 

Em um ciclo de vida mais amplo, eles consideravam o Sol no 

decorrer de um ano, se movendo pelo céu do sul para o norte 

e voltando para o sul. Isso tem sido interpretado como um 

reflexo do seu conhecimento dos solstícios e equinócios.  

A LENDA DOS CINCO SÓIS 

Os mitos Maya e Nahua afirmam que a era do quinto sol –na qual supostamente vivemos hoje- está em 

declínio. As criaturas da Terra sofrem continuamente ao ser testadas pelos deuses; quando alguma coisa 

falha, essa raça desaparece junto com o sol a que pertence. 

Existem várias versões da bela lenda do nascimento e morte dos sóis. Nos anais da Cuauhtitlan, uma 

versão Nahua relata que a primeira das cinco Eras 

estava representada pelo jaguatirica. Este era o reino 

do poder instintivo que habitava sob a forma de um 

animal que vivia na escuridão. Nenhuma dessas 

pessoas foram salvas da extinção, devoradas pelas 

jaguatiricas. Então veio a Era do Sol do Ar, uma Era 

do espírito puro. O homem desta época se tornou 

macaco. Então veio o Sol da chuva e do fogo, mas 

suas criaturas também estavam destinados a 

perecer, exceto os pássaros capazes de voar para a 

segurança. 

O último dos quatro sóis era o Sol da Água, durante 

cujo período foram criados os peixes. Este Sol 

morreu em uma inundação. 

Os quatro sóis: da energia dos animais de terra, do 

ar, do fogo e da água,  representam, obviamente, os 

quatro elementos, cada um dos quais estava 

condenado a morrer. Somente quando o Quinto Sol -

Naollín (quatro movimentos) nasceu - foi possível 

para os quatro elementos separados, se unirem e formar o sol vivo de hoje. Não podemos, no entanto, 

considerar que o Sol seja imortal, só vai atingir a imortalidade depois que a humanidade  seja capaz da 

redenção, como está representado nos nomes dos 20 dias do calendário maia. Nahua também tinha um 

simbolismo para este processo regenerativo que é o objetivo final da criação. Se este objetivo não for 

alcançado, o mundo será destruído. 

Uma dança india, que permanece até hoje como um vestígio de um ritual anterior à Conquista, representa 

a dança dos quatro sóis e a morte, sucessivamente de cada um deles. Eles só podem renascer através do 





11 







AS RELIGIÕES- HISTÓRIA E EVOLUÇÃO 

poder do quinto sol, que gira em alta velocidade no meio. Novamente vemos aqui representados os 

quatro elementos, inertes e indefesos quando separados, e como geradoras de vida, quando eles se 

juntam no movimento. 

Ao contrário dos mitos, vemos nas religiões mesoamericanas uma grande preocupação com a 

constituição do Sol  e seus movimentos -consideram a Terra estacionária em relação ao Sol. Seu interesse 

é evidente, por exemplo, ao estudar o trânsito do Sol pelo zênite de Teotihuacan, ou a percepção de que 

quando o sol estava mais distante produzia muito menos calor e queimava intensamente quando estava 

próximo. O calendário asteca revela o  amplo conhecimento deste povo sobre os movimentos do sol. 


                                         O CULTO AO TOURO 

Foi o culto mais difundido da Antiguidade e uma das grandes religiões da 

humanidade. Ele parece ter surgido ao mesmo tempo no Egito e Anatólia, 

para estender a Creta,  Palestina, o vale do Danúbio, Itália, Sardenha, Dacia, 

Gália e finalmente chegar na Grã-Bretanha, em um processo que começou por 

volta de 5000 a 3000 aC . A sua propagação aconteceu provavelmente graças 

aos navegadores, exploradores e aventureiros que procuravam metais entre 

as comunidades neolíticas europeas. Este culto foi a base de muitas religiões 

locais, incluindo entre os primitivos hititas. Desde épocas remotas o touro 

ocupou um lugar importante na vida dos seres humanos. Os clãs nômades e 

as comunidades sedentárias mantiveram estreito relacionamento com este 

animal, do qual o homem muitas vezes dependeu para sua sobrevivência. 

Portanto, aprenderam a conhecê-lo e representá-lo, identificando-o com a 

virilidade e a reprodução na Natureza. Os objetos sagrados, quer sejam 

animais, plantas, lugares ou objetos fabricados são reverenciados e 

considerados sagrados porque representam a realidade ou fazem parte dela. 

Desde os primeiros tempos, o touro estava relacionado com a Lua na 

Mesopotâmia, seus chifres representavam a lua crescente, embora 

ainda não poderam recriar um contexto específico para os crânios do 

touro com chifres preservados em um santuário do oitavo milênio a C. 

em Katal Huyuk (Anatólia). O touro sagrado dos hititas, cujas 

elaboradas imagens foram encontradas em Alaka Huyuk ao lado de 

representações do veado sagrado, sobreviveram nas mitologias 

Hurrian e hititas como Seri e Hurri ( 'Dia' e 'Noite'), eram os touros 

que carregavam o deus  Teshub  em suas costas ou no seu carro, e que 

espreitavam nas ruínas de cidades. Máscaras de touro rituais feitas 

com crânios reais deste animal eram usadas no Chipre. Nesta ilha 



12 





RUBEN YGUA 

foram encontradas figuras de terracota usando máscaras de 

touro e altares de pedra neolíticos com chifres de touro. Na 

mitologia egípcia era adorado o touro Apis, considerado a 

encarnação de Ptah e, posteriormente, de Osíris. Uma longa 

série de touros ritualmente perfeitos, foram identificados pelos 

sacerdotes do deus, alojados no templo ao longo de suas vidas, 

eram embalsamados após a morte e enterrados em grandes 

sarcófagos. Numerosos sarcófagos monolíticos armazenados 

no Serapeu de Saqqara, foram descobertos por Auguste 

Mariette em 1851. Outros touros reverenciados eram Mnevis 

ou Merur, conasiderados a encarnação de Atum-Ra, em 

Heliópolis; Bujis ou Baj, o touro sagrado de Montu, em 

Hermonthis; e o deus touro Min em Coptos. No antigo Egito, Ka 

era tanto um conceito religioso de força de vida, como a palavra 

que designa o touro. Em outras culturas, Marduk é o "touro de Utu" eo deus hindu Shiva cavalga 

montando Nandi, o touro. Quando os heróis da nova cultura indo-europeia chegaram na bacia do Egeu, 

eles enfrentaram o velho Toro Sagrado em muitas ocasiões, e sempre o derrotaram como relatam os 

mitos que sobreviveram. Para os gregos, o touro estava fortemente relacionado ao Touro de Creta: Teseu 

de Atenas teve que capturar o antigo touro sagrado de Maratona antes de enfrentar o homem-touro, o 

Minotauro ( 'touro de Minos' em idioma grego), que eles representam como um homem com cabeça de 

touro no centro do labirinto. Antigos afrescos e cerâmica minóica representam rituais de Taurocatapsia, 

em que os participantes de ambos os sexos saltavam sobre os touros se segurando a seus chifres.  

       

                                                    

                              Egito: procissão em honra de Anubis, o touro sagrado. 





13 





AS RELIGIÕES- HISTÓRIA E EVOLUÇÃO 

SUMÉRIA   

Os Sumérios imaginavam o Universo como uma esfera fechada 

rodeada por um mar primordial de água salgada. Abaixo da crosta 

terrestre, que formava a base da esfera, existia um oceano 

subterrâneo de água doce que chamavam de Apsu. A divindade do céu 

era chamada An, ea terra, Ki. Inicialmente, as crenças sumérias 

imaginavam o submundo como uma extensão da deusa Ki, porém 

mais tarde desenvolveu-se o conceito de Irkalla (ou Kigal). O mar 

primordial de água salgada era chamado Nammu, que se tornaria 

conhecido como Tiamat no periodo da Renascença suméria. Segundo 

OEBPS/index-7_1.jpg





OEBPS/index-13_2.jpg





OEBPS/index-8_2.jpg





OEBPS/index-8_1.jpg





OEBPS/index-9_2.jpg





OEBPS/index-9_1.jpg





OEBPS/cover.jpeg
At

AS RELIGIOES,

"D ( f\W
% HISTORIA E EVOLLCHO §
¥ st > VT

/ Ruben Ygua






OEBPS/index-1_1.jpg
At

AS RELIGIOES,

9. HISTORIA E EVOLIICAO o)

2
bk U7 Ruben Ygua § 'lf

.—,\, !






OEBPS/index-10_1.jpg





OEBPS/index-11_1.jpg





OEBPS/index-10_2.jpg





OEBPS/index-11_3.jpg





OEBPS/index-11_2.jpg





OEBPS/index-12_2.jpg





OEBPS/index-12_1.jpg





OEBPS/index-13_1.jpg





