





[image: Luz Marina Duque Martínez, Germán Guerrero Pino – Filosofía de la ciencia: Problemas contemporáneos – Colección Artes y Humanidades Filosofía]








[image: Filosofía de la ciencia: Problemas contemporáneos]








Guerrero Pino, Germán


Filosofía de la ciencia: problemas contemporáneos / Germán


Guerrero Pino, Luz Marina Duque Martínez.-- Santiago de Cali:


Programa Editorial Universidad del Valle, 2015.


404 páginas; 24 cm.— (Colección Artes y Humanidades)


Incluye índice de contenido


1. Filosofía de la ciencia 2. Sociología de la ciencia 3. Teoría del conocimiento científico I. Duque Martínez, Luz Marina II. Tít.


III. Serie.


501 cd 21ed.


A1494223


CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis Ángel Arango





Universidad del Valle


Programa Editorial


Título: Filosofía de la ciencia. Problemas contemporáneos


Compiladores: Germán Guerrero Pino, Luz Marina Duque Martínez


ISBN: 978-958-765-166-9


ISBN-PDF: 978-628-7617-26-1


ISBN-EPUB: 978-628-7617-27-8


DOI: 10.25100/peu.7651669


Colección: Artes y Humanidades-Filosofía


Primera edición


© Universidad del Valle


© Autores


Diseño de carátula: Hugo H. Ordónez Nievas


Diagramación: Dany Stivenz Pacheco Bravo


Corrección de estilo: María Isabel Victoria


_______


Esta publicación fue sometida al proceso de evaluación de pares externos para garantizar altos estándares académicos. El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresión del autor y no compromete el pensamiento institucional de la Universidad del Valle, ni genera responsabilidad frente a terceros. El autor es el responsable del respeto a los derechos de autor y del material contenido en la publicación, razón por la cual la Universidad no puede asumir ninguna responsabilidad en caso de omisiones o errores.


Prohibida la reproducción total o parcial en cualquier forma, o por cualquier medio, sin autorización escrita de la Universidad del Valle.


Cali, Colombia, julio de 2015


Diseño epub:
Hipertexto – Netizen Digital Solutions






[image: Filosofía de la ciencia: Problemas contemporáneos]






PRÓLOGO


La filosofía y la ciencia son productos humanos con un origen común en el pensamiento antiguo griego de los siglos IV y III antes de nuestra era, pero que desde entonces se han desarrollado a la par en forma independiente, aunque en ocasiones con una fuerte influencia mutua. Filósofos como Pitágoras y Platón integraron de manera sustantiva las matemáticas en sus reflexiones sobre el conocimiento de la naturaleza: la estructura última de la realidad debe estar gobernada por relaciones matemáticas y geométricas. En la modernidad, este ideal será retomado, a su manera, por pensadores como René Descartes, convirtiéndolo en columna vertebral de su sistema filosófico, y Galileo Galilei, quien lo hará pieza clave de su metodología científica. Aristóteles, el gran pensador griego, se opondrá a tal reduccionismo: la naturaleza, dada su complejidad y variedad, no puede reducirse por completo a las formas matemáticas. De modo que desde muy temprano nos hemos encontrado con las dos respuestas opuestas a la pregunta ¿cuán matemática es la realidad?, que aún hoy sigue sin una respuesta definitiva, por parte de científicos y filósofos.


Podríamos decir que el filósofo alemán Immanuel Kant fue quien inauguró la filosofía de la ciencia como campo de indagación particular, al convertir la pregunta ¿qué es la ciencia?, y por supuesto también su respuesta, en la cuestión central de su propuesta filosófica, en su importante obra Crítica de la razón pura (1781/1787). La propuesta que Kant adelantó allí fue que las ciencias que se reconocían como tales en su época, las matemáticas, la geometría y la física, aunque diversas en muchos aspectos, compartían algo que las hacía ser científicas: el estar construidas sobre juicios sintéticos a priori.


Entre tanto, la perspectiva filosófica conocida como Positivismo o Empirismo lógico, que floreció en la segunda década del siglo pasado, se desarrolla en oposición directa a la epistemología kantiana, bajo el absoluto rechazo de los juicios sintéticos a priori. De acuerdo con los empiristas lógicos, son bien distintos los fundamentos sobre los que reposan el conocimiento de las ciencias formales conformadas por las matemáticas, la geometría abstracta y la lógica, y el de las ciencias empíricas como la geometría física, la física, la química y la biología: el fundamento de las primeras es puramente conceptual, en tanto que el de las segundas es por completo empírico, su conocimiento se basa en la experiencia que nos proporcionan los sentidos. El problema persiste actualmente: ¿en qué medida y en qué proporción participan la razón y los sentidos en estos dos tipos de conocimiento, el matemático y el de la realidad natural?


Los lineamientos generales de la disciplina que hoy conocemos como Filosofía de la ciencia fueron trazados principalmente por los empiristas lógicos, un grupo de científicos con inclinaciones y conocimientos filosóficos, que se reunían periódicamente alrededor de la figura de Moritz Schlick, profesor de la Universidad de Viena; de ahí que al grupo se le conociese como Círculo de Viena. Entre los principales problemas objeto de estudio y análisis por parte del grupo se tienen: el carácter de la realidad natural, la diferencia entre ciencia y metafísica, el método científico, la justificación de las teorías científicas, el papel de las leyes, la explicación científica, la estructura de las teorías, la verdad de las teorías, etc. La filosofía de la ciencia ha tenido múltiples desarrollos en los últimos sesenta años, todos ellos surgidos ya sea como continuidad a los desarrollos hechos por el movimiento empirista lógico o a partir de una crítica sistemática de sus tesis, lo cual ha dado origen a disciplinas autónomas como, por ejemplo, la sociología de la ciencia y las filosofías particulares de la ciencia, como filosofía de la biología, filosofía de la mente, filosofía de la experimentación, filosofía de la tecnología, etc. Sería demasiado pretencioso intentar, siquiera, esbozar aquí, en esta presentación, esos múltiples desarrollos. Lo anterior sólo debe tomarse como un sugerente bosquejo de un par de hitos relacionados con problemas centrales y actuales de la filosofía de la ciencia, lo cual esperamos sea comprensible por tratarse sólo de la presentación de una obra colectiva.


De modo que el presente libro Problemas contemporáneos en filosofía de la ciencia busca hacer una modesta contribución al campo de la filosofía de la ciencia, la cual esperamos tenga una relativa resonancia nacional y, de ser posible, internacional. La obra también representa el segundo aporte conjunto de los miembros del grupo de investigación Episteme: Filosofía y Ciencia a este campo de la filosofía, después de la compilación de artículos publicada en 2008 bajo el título Entre ciencia y filosofía: Algunos problemas actuales, con el deseo de mantener una reflexión constante acerca de temas clásicos y actuales, y un vínculo con la comunidad nacional de filósofos de la ciencia.


El libro recoge la producción filosófica reciente de los profesores y de los estudiantes de filosofía del doctorado, la maestría y el pregrado vinculados de una u otra forma al grupo de investigación, en particular al seminario de investigación del grupo, que sesiona los martes, cada semana, durante tres horas. El seminario se ha convertido en el espacio de investigación por antonomasia del grupo, pues allí confluyen los avances y resultados de investigación que son adelantadas, por lo general, en forma individual por los miembros del grupo e invitados al seminario. En el seminario se esbozan las primeras ideas de lo que posteriormente adquiere la forma de proyecto de investigación, se somete a juicio y ampliación los avances de investigación, se corrigen en forma sistemática y cuidadosa los textos iniciales y finales que resultan de una investigación, se debaten las ideas y argumentos principales de las investigaciones y, en general, se aprende y se enseña a investigar en filosofía. De ahí que el proceso de maduración de cada uno de los artículos aquí publicados haya sido lento y gradual, cada uno de ellos fue expuesto, sustentado, criticado y revisado en el seminario; y algunos de ellos en más de una ocasión.


Aún más, ya es una tradición en el grupo abrir el seminario cada semestre con una Lección o Conferencia inaugural, ofrecida por un especialista con trayectoria internacional y con alta preparación científica y filosófica, con el propósito de que los estudiantes de pregrado y posgrado reciban conocimiento de primera mano y se familiaricen con distintas formas de investigar en ciencia y filosofía, así como con diversas maneras de presentar y sustentar resultados de investigación. En los últimos años hemos contado con la presencia de los profesores David Miller (Universidad de Warwick), Luis Fernández Moreno (Universidad Complutense de Madrid), Luis Gerardo Pedraza Saavedra (Universidad Javeriana de Cali), Juan Carlos Gallego-Gómez (Universidad de Antioquia), Edwin Germán García Arteaga (Universidad del Valle) y Luz Marina Duque (Universidad del Valle), quienes también han aceptado amablemente colaborar con un artículo en la presente compilación.


La idea general que ha cohesionando al grupo de investigación Episteme: Filosofía y Ciencia, desde su creación, es que hay una amplia zona de problemas filosóficos interesantes, algunos tradicionales y otros nuevos, en los que la ciencia y la filosofía pueden hacer causa común para adelantar soluciones. De tal manera que en muchos de estos problemas es necesario hacer uso al mismo tiempo de teorías, conclusiones y procedimientos propios de la ciencia, como también de la perspectiva histórica, la claridad conceptual y la perspicacia características de la filosofía. En este sentido, el grupo es consciente que para adelantar investigaciones serias en filosofía de la ciencia es importante conocer en profundidad, y no sólo estar familiarizado con, temas y problemas particulares de física, biología, psicología, matemáticas, lógica, epidemiología o enseñanza de las ciencias; pero igualmente está convencido de que las disciplinas sólo son formas prácticas de abordar el saber, pues el saber desborda los límites establecidos entre ellas. En el grupo existe un marcado interés por promover el trabajo interdisciplinar entre la filosofía y las ciencias particulares, el cual se materializa en la presente compilación a través de, por una parte, las contribuciones de investigadores, con intereses filosóficos, provenientes de otros campos del saber como física, epidemiología, biología, economía y enseñanza de las ciencias; y, por la otra, la diversidad de temáticas tratadas por los veinte artículos, agrupados en siete subtemas: Inducción, racionalidad y filosofía de la ciencia; Causalidad y explicación científica; Filosofía de la ciencia y enseñanza de las ciencias; Problemas históricos de la filosofía del espacio físico; Realismo científico y concepciones de teoría; Filosofía de la biología y Filosofía del lenguaje y epistemología.


Cabe aquí resaltar que un número significativo de estudiantes de filosofía ha tenido la oportunidad de publicar en los dos volúmenes, por lo que esperamos y nos esforzaremos para que estas tres actividades colectivas, el seminario permanente, la conferencia inaugural y la publicación periódica, sigan marcando el camino y una tradición dentro de la dinámica académica e investigativa del grupo Episteme: Filosofía y Ciencia. Estamos seguros que el crecimiento y la cualificación del grupo de investigación, durante su casi una década de existencia, han sido posibles gracias a este conjunto de actividades, unidas al esfuerzo y constancia de cada uno de los miembros del grupo, entre los que se cuentan profesores, estudiantes de doctorado, maestría y pregrado. Aprovechamos, entonces, esta ocasión para resaltar, una vez más, el papel crucial que han jugado, juegan y seguirán jugando los estudiantes de filosofía en las distintas actividades del grupo, pues garantizan la continuidad y la innovación en la investigación en un campo tan técnico y especializado como es el de la filosofía de la ciencia. Queremos, igualmente, hacer un reconocimiento especial al estudiante de Maestría en Filosofía Pablo Jiménez por su colaboración y dedicación en la preparación y edición inicial de la compilación. También agradecemos al Departamento de Filosofía por el apoyo brindado durante estos años de preparación del libro y al Programa Editorial de la Universidad por el cuidado puesto en la edición final y publicación del mismo.


Germán Guerrero Pino


Luz Marina Duque Martínez




CONTENIDO


PRIMERA PARTE


INDUCCIÓN, RACIONALIDAD Y FILOSOFÍA DE LA CIENCIA


CAPÍTULO 1


ADIVINACIÓN AUTOMÁTICA


David Miller


CAPÍTULO 2


KUHN Y LA NATURALIZACIÓN DE LA FILOSOFÍA DE LA CIENCIA


Carlos Adolfo Rengifo Castañeda


CAPÍTULO 3


LA RACIONALIDAD ECONÓMICA COMO MAXIMIZACIÓN DEL PROPIO INTERÉS


Hernando Hernández David


SEGUNDA PARTE


CAUSALIDAD Y EXPLICACIÓN CIENTÍFICA


CAPÍTULO 4


EL MODELO DE EXPLICACIÓN MECANÍSMICO DE MARIO BUNGE


Olga Lucía Gómez Gutiérrez


CAPÍTULO 5


CAUSALIDAD Y EXPLICACIÓN: SALMON VS. VAN FRAASSEN


Fabián Andrés González López


CAPÍTULO 6


HUME: CAUSALIDAD Y CONOCIMIENTO HUMANO


Pablo Andrés Jiménez González


TERCERA PARTE


FILOSOFÍA DE LA CIENCIA Y ENSEÑANZA DE LAS CIENCIAS


CAPÍTULO 7


PRÁCTICAS EXPERIMENTALES EXPLORATORIAS. EL CASO HISTÓRICO DE LA CONDUCCIÓN ELÉCTRICA: APORTES A LA ENSEÑANZA DE LA FÍSICA


Edwin Germán García


CAPÍTULO 8


LA COMPLEMENTARIEDAD EN TEORÍA CUÁNTICA DE CAMPOS


Luis G. Pedraza S., Luis F. Bejarano A.


CUARTA PARTE


PROBLEMAS HISTÓRICOS DE LA FILOSOFÍA DEL ESPACIO FÍSICO


CAPÍTULO 9


KEPLER, SACERDOTE DE DIOS


Luz Marina Duque Martínez


CAPÍTULO 10


EL CONCEPTO DE ESPACIO EN LA FILOSOFÍA NATURAL DE GALILEO GALILEI E ISAAC NEWTON


Leidy Marcela Estrada Orozco


CAPÍTULO 11


LA POLÉMICA NEWTON-LEIBNIZ DOS ARGUMENTOS CONTRA LA SUSTANCIACIÓN DEL ESPACIO


Heyman D. Ortiz Magaña


QUINTA PARTE


REALISMO CIENTÍFICO Y CONCEPCIONES DE TEORÍA


CAPÍTULO 12


B. RUSSELL VS. BAS C. VAN FRAASSEN: REALISMO CIENTÍFICO Y EMPIRISMO CONSTRUCTIVO


Germán Guerrero Pino


CAPÍTULO 13


REALISMO SIN VERDAD EN EL EMPIRISMO LÓGICO


Jairo Isaac Racines Correa


CAPÍTULO 14


DEDUCCIÓN Y CONSECUENCIA. CRÍTICA A LA VERSIÓN DE DÍEZ Y MOULINES DEL ENFOQUE SINTÁCTICO DE LAS TEORÍAS


Julián Mauricio Valdés Toro


CAPÍTULO 15


LA EVIDENCIA OBSERVACIONAL Y LAS CONCEPCIONES METAFÍSICAS DE LAS LEYES DE LA NATURALEZA


Pablo César Riveros


SEXTA PARTE


FILOSOFÍA DE LA BIOLOGÍA


CAPÍTULO 16


DARWIN Y ALGUNAS REFLEXIONES EN FILOSOFÍA, SOCIOLOGÍA E HISTORIA DE LA BIOLOGÍA


Juan Carlos Gallego-Gómez


CAPÍTULO 17


NATURALISMO ÉTICO: PERSPECTIVA EVOLUTIVA Y COGNITIVA DE LA MORALIDAD


Juan Carlos Vélez


SÉPTIMA PARTE


FILOSOFÍA DEL LENGUAJE Y EPISTEMOLOGÍA


CAPÍTULO 18


LA TEORÍA DE LOS NOMBRES PROPIOS DE PETER F. STRAWSON


Luis Fernández Moreno


CAPÍTULO 19


EPISTEMOLOGÍA: NUEVOS PROBLEMAS DE VIEJAS CERTEZAS


Jaime Sanclemente Trujillo


CAPÍTULO 20


EL CAMINO CARTESIANO Y EL SOLIPSISMO EN EDMUND HUSSERL: LA PREFERENCIA POR UNA TRADICIÓN


Miguel H. Guamanga


NOTAS AL PIE




PRIMERA PARTE


INDUCCIÓN, RACIONALIDAD Y FILOSOFÍA DE LA CIENCIA




CAPÍTULO 1



ADIVINACIÓN AUTOMÁTICA*



David Miller 1


Resumen: Según Karl Popper, la evolución de la ciencia, lógica, metodológica e incluso psicológicamente, es una interacción enrevesada de conjeturas agudas y refutaciones rotundas. Como la evolución biológica, ella es una ronda incesante de variación ciega y retención selectiva. Pero ella incorpora, a diferencia de la evolución biológica, el uso de la razón en la etapa de selección. El artículo empieza por rechazar las creencias comunes de que el problema de la inducción de Hume (que niega de manera convincente la tesis de que la ciencia es racional, en el sentido de “racional” que la mayoría dan por sentado cuando dicen que la ciencia es racional) puede resolverse asumiendo que la ciencia es racional o que Hume fue irracional (es decir, pasando por alto su argumento). El problema de la inducción sólo puede resolverse mediante una teoría no autoritaria de la racionalidad. Se demuestra además que la inducción no juega ningún rol en la generación de conjeturas, pero sí en la evaluación de las mismas. A continuación, el artículo expone una versión del racionalismo crítico de Popper que ubica enteramente la racionalidad de la ciencia en los procesos deductivos, por medio de los cuales se critican y perfeccionan las conjeturas. Sin embargo, se rechazan algunas versiones extremas del deductivismo. El artículo concluye descartando enfáticamente el punto de vista de que los logros en el campo de la inteligencia artificial, incluido el método JSM cultivado ampliamente por Victor Finn, afecta de alguna manera al racionalismo crítico. El aprendizaje automático no aclara el problema de la inducción ni el rol que la lógica juega en el desarrollo del conocimiento científico.


Palabras clave: inducción, inteligencia artificial, abducción, deductivismo, el método JSM, Whewell, Mill, Peirce, Popper, Finn.



1. INTRODUCCIÓN



Hay un punto de vista sobre la lógica que es anticuado y que, tal vez, tiene sus orígenes en Aristóteles, de acuerdo con el cual el razonamiento en las matemáticas se rige por los cánones de la deducción; mientras que el de las ciencias empíricas se rige por unos muy diferentes, los de la inducción. No obstante, pese a todas sus diferencias, se sostiene que tanto la lógica deductiva como la lógica inductiva son departamentos de la ciencia de la lógica y que comparten tres características importantes: ser disciplinas formales, en el sentido de que, en gran medida, sus principios no cambian con el contenido al cual se aplican, sea éste matemático o empírico; ser disciplinas creativas, en el sentido de que suministran recursos por medio de los cuales podemos aumentar nuestro conocimiento desde lo que nos es dado por la intuición o la experiencia, de ser posible; y ser disciplinas regulativas, en el sentido de que autorizan o legitiman o justifican sus conclusiones, dotándolas con un sello de fiabilidad y credibilidad, si no con una garantía de certeza apodíctica.


Actualmente está desacreditada totalmente la doctrina de que las inferencias deductivas son exclusivas de las matemáticas. A mi parecer, la contribución más poderosa de Mill a la lógica fue argumentar que la conclusión de un silogismo (y, por extensión, cualquier inferencia deductiva) sólo repite, parcial o completamente, lo que afirman las premisas; y, por lo tanto, la conclusión no puede estar mejor garantizada por las premisas, de lo que éstas lo están por sí mismas (1843, libro II, capitulo III, § 1). Este argumento muestra que la lógica deductiva, aunque admirablemente formal, no tiene ninguna fuerza creativa o regulativa. Las inferencias deductivas no son demostraciones, pruebas concluyentes de sus conclusiones, incluso dentro de las matemáticas; sino solamente son derivaciones que pueden transmitir la verdad pero no la introducen. Sin embargo, la expresión inferencia no-demostrativa se emplea exclusivamente para aquellas inferencias que son deductivamente inválidas, esto es, tanto las que tradicionalmente son catalogadas como inductivas, como también las catalogadas como abductivas. Esto ha definido un área en la que las doctrinas mencionadas en el párrafo de arriba han tenido desacuerdos permanentes. Las dificultades expuestas por Goodman (1954) han revelado el costo alto de sostener que la lógica inductiva consista de reglas puramente formales (Hume (1738) libro I, parte III, § xii) a pesar de conceder que la conclusión de una inferencia por generalización a partir de ejemplos (inducción por enumeración) pueda ser creíble y, hasta en efecto, irresistible, socavó la idea de que esa credibilidad tenga un significado distinto a uno psicológico, aunque las premisas empíricas sean innegables. Aunque varios filósofos se liberaron de las dudas escépticas de Hume, ellos no han identificado claramente errores en sus premisas o su argumento, y la justificación de la inducción sigue siendo un sueño insustancial. No obstante, hay un apoyo creciente a la idea de que las inferencias no-demostrativas pueden ser racionales y creativas, y que una lógica funcional del descubrimiento provee un método para vencer al escepticismo humeano. Esta perspectiva la han popularizado, especialmente, quienes trabajan en el campo de la inteligencia artificial.


El objetivo de este artículo es producir cierto desencanto, pues se propone que una inferencia no-demostrativa es, o bien una adivinación simple, no afectada por el razonamiento, o bien la aplicación de procedimientos que han sido conjeturados para adecuarse a determinada tarea. Así, la lógica tiene un papel puramente negativo en el descubrimiento científico, el de ayudar a eliminar las conjeturas incorrectas. En pocas palabras, el desarrollo de máquinas de aprendizaje puede constituir una hazaña ingenieril impresionante y, también, puede incentivar la especulación metafísica; pero carece de significado metodológico. El problema de Hume no se resuelve por evasión.


A mi parecer, el problema lógico de la inducción de Hume se resuelve mejor renunciando al prejuicio de que el conocimiento requiere justificación y acogiendo sin reservas, pero no servilmente, el racionalismo crítico de Popper, que es un racionalismo que prescinde de la justificación. En el apartado 2, diré un poco acerca de porqué las soluciones justificacionistas tienen graves dificultades y no es inteligente despreciar el problema. En el apartado 3, muestro que el rol que juega la inducción en la creación de hipótesis no es más grande que el que juega en su evaluación (este asunto lo discuto ampliamente en el apartado 1 de mi artículo 2007a). En el apartado 4 proporciono un resumen de mi propia versión del racionalismo crítico y en el apartado 5 lo distingo de otras posiciones que bien podrían llamarse deductivistas2. Luego inspeccionaré minuciosamente los alegatos hechos en nombre del aprendizaje automático. En el apartado 6 mostraré los errores en la tesis de Gillies, según la cual los éxitos conseguidos en el desarrollo de la inteligencia artificial proyectan una sombra oscura sobre el rechazo de la inferencia inductiva por parte del racionalismo crítico; y por último, en el apartado 7, consideraré los argumentos de Finn a favor de su método JSM, el cual ofrece “una síntesis de la inducción, la analogía y la abducción” (2002). Espero mostrar por qué este método tampoco hace ningún adelanto metodológico.



2. EL PROBLEMA DE LA INDUCCIÓN



El problema que Carnap, escribiendo en 1968 sobre lógica inductiva, bautizó como “el gran viejo problema de la justificación, tan discutido desde de la época de Hume”, no es muy discutido actualmente por los filósofos, excepto en el aula. Hay varias excusas para este desinterés; el mismo Carnap declaró que “el viejo problema no es el modo correcto de plantear la cuestión” (p. 258) y a continuación dijo (259s):




Muchas personas creen que la esencia del razonamiento inductivo es hacer inferencias de una índole especial [y, que por consiguiente,] la exigencia para la justificación estaría, naturalmente, dirigida a presentar cualesquier supuesto principio de la inferencia inductiva. No diría que tener como objetivo la elaboración de inferencias sea un error […] pero me parece preferible considerar la determinación de los valores de la probabilidad como el punto esencial del razonamiento inductivo […] La probabilidad inductiva está relacionada con los grados de creencia, como explicaba Ramsey […] en la lógica inductiva tratamos el grado racional de creencia. Entonces tenemos que considerar la pregunta: “¿cómo descubrir los principios que nos conducen hasta los grados razonables de creencia?”





Los bayesianos personalistas austeros consideran, incluso, que esta pregunta de Carnap pide demasiado; lo único importante son los principios razonables para la coherencia de los grados de creencia (las credenciales) y para su modificación a la luz de la evidencia. Otros personalistas, como Lewis (1980) suponen que algunas credenciales no extremas pueden valorarse racionalmente. Al manejo de las credenciales, que consiste, enteramente, en los pasos deductivos dentro de la teoría de la probabilidad, frecuente y tendenciosamente, se le llama inferencia inductiva. No obstante, debido a que Carnap tenía poco tiempo, y los pensadores personalistas no tienen ninguno, para hacer inferencias inductivas con conclusiones fácticas, es justo decir que al problema de Hume se le puso a dormir sin resolverlo (Miller (1994), Capítulo 6, § 5). A pesar de lo mucho que se habla de la justificación de creencias, como en el título del libro de Howson (2000) los bayesianos no dicen nada sobre cómo las creencias pueden justificarse.


Desde luego, Popper también opinaba que el problema filosófico tradicional de la inducción, es decir, la pregunta “¿Cómo se justifica la creencia de que el futuro será (en gran medida) como el pasado? O, tal vez, ¿Cómo se justifican las inferencias inductivas?”, está ‘mal formulado’ (proemio a 1971). Su objeción a estas formulaciones fue que, en primer lugar, parecen suponer que el futuro será (en gran medida) como el pasado, lo cual es una suposición grave, y, en segundo lugar, que existen inferencias inductivas que necesitan justificación. El punto de vista de Popper, bien conocido y aquí refrendado, es que no existen tales inferencias y que, por ende, no es necesario darle muchas vueltas para su justificación; en su lugar, lo que existen son conjeturas, o actos de adivinación o hipótesis, que no son generadas por ningún procedimiento determinado, y refutaciones que se generan deductivamente. Ni las conjeturas ni las refutaciones están justificadas, ni son justificables, pero la racionalidad no es igual a la justificación.


Algunos autores que descartan el problema tradicional de la inducción, lo hacen a pesar de no tener ninguna forma de resolverlo, al contrario de Carnap y Popper. Papineau (1995) 4s., escribe:




Es cierto que la inducción presenta un rompecabezas filosófico abstracto. Las inferencias inductivas no son lógicamente forzosas y, por ende, su autoridad primordial es una cuestión de controversia filosófica. Así, es un rompecabezas y no el inicio de un sistema filosófico. Es similar a la cuestión, ‘¿Cómo sé que hay una mesa delante de mí?’ Este es un buen asunto en el cual pueden ir metiéndose los estudiantes de filosofía de primer año; pero fuera del aula, nadie duda seriamente de que tenemos conocimiento de las mesas.





Searle (1999: 2079s), igualmente despectivo hacia la importancia de la investigación filosófica abstracta, escribe:




Creo que debemos abordar los problemas epistémicos, tales como ‘¿Cómo, definitivamente, podemos tener algún conocimiento a la luz de varias paradojas escépticas?’, de la misma manera como se han abordado otras paradojas similares en la historia de la filosofía. Por ejemplo, las paradojas de Zenón sobre el espacio y el tiempo plantean rompecabezas interesantes, mas nadie supone que no podemos intentar seriamente cruzar una sala hasta que resolvamos primero el escepticismo de Zenón sobre la posibilidad del movimiento a través del espacio. Análogamente, en mi opinión, debemos asumir la misma actitud hacia las paradojas sobre la posibilidad del conocimiento que los filósofos escépticos plantearon. Es decir, aunque son rompecabezas interesantes y proveen buenos ejercicios elementales para adiestrar a los filósofos jóvenes, no debemos suponer que la posibilidad de conocimiento y entendimiento descansan en nuestra capacidad de refutar primero el escepticismo de Hume.





Al parecer, a ninguno de estos dos autores se le ocurrió que intentar resolver el problema de la inducción pudiese enseñar algo de importancia; así como fue mucho lo que se aprendió de los intentos por resolver las paradojas de Zenón. Tanto Papineau (la ciencia nunca produce resultados positivos) como Searle (el científico no llega a verdades sobre la naturaleza) atribuyen a Popper una imagen de la ciencia como una empresa sin rasgos positivos. Si se hubiesen interesado por resolver el problema de Hume, habrían aprendido qué tan equivocados están, esto es, que la ciencia consiste tanto en conjeturas como en refutaciones, y que mientras las últimas son negativas, las primeras son afirmativas, no en el sentido autoritario de estar justificadas, que Papineau y Searle ven evidentemente como el único parámetro del conocimiento, sino en el sentido de pretender la verdad.


Según Russell, “la ruina del empirismo”, debida a Hume, se basaba “enteramente en su rechazo del principio de la inducción”; el principio, en pocas palabras, de que las regularidades sin excepciones que han sido observadas repetidamente en el pasado, probablemente se cumplirán en la próxima ocasión (1946: 699). Además:




[si] este principio no es verdadero, todo intento por llegar a leyes generales científicas a partir de observaciones particulares es un error y, por tanto, el escepticismo de Hume es inevitable para un empirista. Por supuesto, el principio mismo no puede inferirse a partir de las uniformidades observadas, sin caer en una circularidad, ya que éste es requerido para justificar tal inferencia. Por lo tanto, éste debe ser, o debe deducirse de, un principio independiente que no se base en la experiencia. Hume probó, hasta este punto, que el empirismo puro no provee una base suficiente para la ciencia.





Sin embargo, Russell se equivocó aquí; lo que Hume expuso no fue la debilidad del empirismo sino su presunción de justificacionismo, la idea de que es por inferencia, en lugar de adivinación, el único modo respetable de “llegar a leyes generales científicas” u otros enunciados generales. Verdadero o no, empírico o metafísico, el principio de la inducción, como cualquier ‘principio independiente’ del cual se deduzca, sigue siendo injustificado y no puede proporcionar ninguna justificación en su momento. Debemos buscar en otro lugar el elemento racional de la ciencia, ya que nada puede darle “una base suficiente”. Se requiere una teoría no justificacionista de la racionalidad, y esta la suministra el racionalismo crítico.


Zahar (2007) capítulo II, quien introduce un principio (metalingüístico) de la inducción y reconoce que éste no es “ni justificable ni abierto a la crítica”, es un ejemplo reciente de la estrategia recomendada por Russell; lo que Zahar dice es que “nos permite valorar la ciencia” (p. 19). Sin duda los fanáticos de las religiones fundamentalistas pueden sugerir principios alternativos de valoración. Zahar, como otros, presenta la posición de Popper a través de la interpretación de alguien que desconoce que el racionalismo crítico no tiene ningún uso para la justificación. Al tratar el problema de cómo las teorías científicas se llevan a la práctica, Zahar discute el enfoque de Popper (1971) § 9, pero no hace ninguna referencia al tratamiento mejorado que aparece en Popper (1974b) § 14; y a partir de la declaración de Popper de que “no puede haber buenas razones…para esperar que la elección [de una teoría] resulte afortunada en la práctica” (§9) Zahar infiere que, según Popper, “hay que admitir la no-racionalidad en las ciencias… al nivel de la tecnología” (p. 10). Es sorprendente que la apelación de Popper a la teoría no-justificacionista, bosquejada en el capítulo 24 de su (1945) sea descalificada por Zahar (2007) como “bastante engañoso” (p. 15).



3. LA INVENCIÓN



Hay una distinción familiar, frecuentemente atribuida a Reichenbach, pero básicamente formulada antes por Whewell (Hoyningen-Huene 1987, § II) entre el descubrimiento (sería mejor: invención) de una hipótesis y su justificación (sería mejor: evaluación). Por ejemplo, la distinción la hace Whewell (1847) Libro XI, Capítulo vi, § 7. Podemos todos estar de acuerdo en que una hipótesis no puede ser evaluada antes de que haya sido inventada, pero es posible que los dos procesos, el de invención y el de evaluación, estuviesen fusionados en unas reglas de inferencia que se autorregulen. Los “métodos de investigación experimental” de Mill se presentan a veces como reglas de inferencia inductiva de este tipo, las cuales llevan infaliblemente de datos cuidadosamente reunidos a leyes causales verdaderas. El mismo Mill describió originalmente el método de acuerdo a un “modo de descubrir y probar las leyes de la naturaleza” (1843, Libro III, Capítulo viii, § 1); y Whewell, quien frecuentemente no estaba de acuerdo con Mill, escribió que, por el contrario, no existen tales reglas de descubrimiento (ibídem ii, IV): “El descubrimiento científico siempre debe depender de un pensamiento feliz, del cual no podemos rastrear su origen; es un paso afortunado de la inteligencia por encima de todas las reglas. No pueden darse máximas que conduzcan inevitablemente al descubrimiento”.


En la conferencia VI.2 de Conferencias sobre el pragmatismo, Peirce (1903) distinguió tres modos de razonamiento: deducción, inducción (confirmación) y abducción (conjeturas); y en la conferencia VI.4 explicó:




La abducción es el proceso mediante el cual se forma una hipótesis explicativa. Es la única operación lógica que introduce una idea nueva, porque la inducción no hace más que determinar un valor, y la deducción sólo desarrolla las consecuencias necesarias de una hipótesis pura. […] La deducción prueba que algo debe ser, la inducción muestra que algo realmente está operando, y la abducción se limita a sugerir que algo puede ser.





En la misma sección, él señala que la “única justificación” para el uso de la abducción es que “a partir de su sugerencia la deducción puede extraer una predicción, que se prueba por inducción”, y que es sólo por abducción que “entenderemos cualesquier fenómeno en absoluto”. Pero esto explica sólo por qué la abducción es útil, y no por qué tiene éxito cuando lo tiene. “En absoluto, ninguna razón puede darse para ello…por lo que he podido descubrir; y no se necesita ninguna razón, ya que sólo ofrece sugerencias”.


Popper también pensaba que “el acto de concebir o inventar una teoría, no… parece que exija un análisis lógico, ni sea susceptible de él”*. La psicología empírica podría estar interesada en “la cuestión acerca de cómo se le ocurre una idea nueva a una persona”, pero ésta “carece de importancia para el análisis lógico del conocimiento científico” (1934, § 2). Popper había identificado previamente “la lógica de la investigación científica” con “la lógica del conocimiento” (ibídem, proemio del Capítulo 1) y llegó a sugerir que su tarea “–en contraposición a [la de] la psicología del conocimiento– consiste pura y exclusivamente en la investigación de los métodos empleados en las contrastaciones sistemáticas a que debe someterse toda idea nueva…”. A pesar de esta aversión hacia el psicologismo, en su trabajo anterior, Los dos problemas fundamentales de la teoría del conocimiento, Popper influenciado por el enfoque de orientación biológica de Otto Selz (ter Hark 2004, 2006) había planteado lo que él llamó “una psicología deductivista del conocimiento” (1930-1932), Capítulo II, § 4). Popper excluyó, al igual que Hume, la inferencia inductiva de la lógica del conocimiento, pero lo hizo por ser tanto deductivamente inválida como superflua; y también excluyó, contrariamente a Hume, el aprendizaje inductivo (aprendizaje por repetición) de la psicología del conocimiento (Popper, 1971, § 10; 1974a, ibídem) por ser lógicamente imposible. Pero muchos filósofos, comenzando por Whewell, y contrariamente a Hume y Popper, han rechazado que la inducción (generalización a partir de casos) tenga algún papel en la psicología del descubrimiento, pero han insistido en el carácter indispensable de la confirmación por casos en la lógica de la evaluación.


Hace 25 años estaba tan pasado de moda el punto de vista de que la inducción juega un papel en la formulación de las hipótesis científicas, que en un texto (Mortimer, 1982, 90s.) para especialistas en Inteligencia Artificial (IA) se lee:




[…] Los partidarios de la inducción no cuestionan el método hipotético-deductivo difundido por Popper, sólo expresan la opinión de que la inducción es el elemento esencial de este método…Los argumentos de Popper en contra del induccionismo, por lo general, parecen estar dirigidos a esta concepción de la inducción como el proceso para llegar a hipótesis en el sentido heurístico; una idea para la cual sería difícil encontrar adherentes hoy en día […]Este tipo de crítica puede ser considerado como relevante sólo con referencia a una versión grotesca del induccionismo. Sería difícil citar un ejemplo de un induccionista contemporáneo al cual se le pueda acusar de psicologismo […] Todos los intentos conocidos por la creación de una lógica inductiva se refieren al problema de la justificación, al problema de los criterios para la correcta aceptación de hipótesis y no al problema del origen de las ideas de una hipótesis en la mente de un investigador.





Este pasaje es una extraña manera de abrir un capítulo titulado “El anti-induccionismo y anti-probabilismo de Popper”, ya que la tesis de que una característica importante de una hipótesis es su probabilidad relativa a la evidencia disponible pertenece, sin duda (aunque erróneamente) a la etapa de su evaluación y no al momento de su creación. Sin embargo puede aún ser sana la opinión de Mortimer de que ha caído en desgracia (excepto entre los psicologistas, como los colaboradores en Oaksford & Chater 2008) el poner atención a la psicología empírica del conocimiento, ya que los defensores actuales de la abducción y la heurística no aspiran a contribuir a la psicología de la ciencia sino a su lógica.


A mi entender, el principal punto de desacuerdo entre quienes están dispuestos a formular una lógica del descubrimiento, autores como Aliseda (2006) Catton (2004) Finn (2002) (2011) Josephson & Josephson (1994) Simon (1973) y Zahar (2007) y los racionalistas críticos, que no lo están, es si las nuevas hipótesis son conjeturas libres o si se forman por un proceso de inferencia o razonamiento, por muy vagamente articulado que sea. Aquí puede haber lugar para que se presenten muchas confusiones; pues, como hemos visto, Peirce llamó a la abducción un proceso de razonamiento y más adelante, en la misma sección, utilizó el término conjeturas para referirse a las hipótesis científicas (“el hombre… no puede dar ninguna razón exacta de sus mejores conjeturas”). Convengamos, entonces, en que las inferencias se ven limitadas por reglas, mientras que las conjeturas no. Pero hay otra grave ambigüedad en relación con el término abducción; y es que éste, en ocasiones, no se utiliza para referirse al proceso de invención sino para referirse al proceso de selección de una hipótesis entre hipótesis que ya han sido formuladas y examinadas. La abducción en este sentido, más conocida como inferencia a la mejor explicación, es posterior a la evaluación empírica y no pertenece propiamente a una lógica del descubrimiento; en tanto que, en realidad, entendida como inferencia, la abducción es abductivamente inaceptable, del mismo modo que la inducción es inductivamente inaceptable (Popper 1971, § 6) puesto que existe una explicación mucho mejor de cómo crece nuestro conocimiento. En esto consiste el racionalismo crítico.



4. EL RACIONALISMO CRÍTICO



Este es el momento apropiado para ser más explícito sobre el racionalismo crítico y para explicar por qué éste no tiene nada que ver con la abducción como proceso de inferencia, a pesar de la importancia que da a las hipótesis explicativas (Popper 1957b, Deutsch 2011, Capítulo 1). Dada la frecuencia con que ha sido expuesto el racionalismo crítico, tanto por el mismo Popper como por aficionados (que es mi caso) y por antagonistas, se puede ver como exagerado dedicar un espacio aquí para exponer sus ideas centrales; sin embargo, lo cierto es que el racionalismo crítico, una y otra vez, ha sido interpretado como incorporando tendencias justificacionistas, tendencias que son innecesarias y no deseables, a pesar de que algunas de éstas puedan sustentarse en ciertos planteamientos de Popper (ejemplo: en sus discusiones sobre la verosimilitud de 1972, Capítulo 2, § 7, y de 1983, parte I, § 2, que se discuten brevemente en la p. 126 de mi 2006). En el Capítulo 2 de mi (1994) reprobé muchas de las críticas que dicen que el racionalismo crítico (o falsacionismo) en su aplicación a las ciencias empíricas, no puede dejar de apelar a la inferencia inductiva o a un principio de inducción y, que por lo tanto, es un fracaso. Por otro lado, algunos autores, influenciados por Lakatos y alentados por las declaraciones más conciliadoras de Popper sobre su posición, han confeccionado crudas versiones del racionalismo crítico, enriquecidas con sabores justificacionistas (que, para mi gusto, son desagradables). En la misma medida, opositores y defensores “son, a mí juicio, testigos inconscientes…de la originalidad de [Popper], pues [ahora] no logran captar… su idea principal”*, como el mismo Popper (1945, Capítulo 2, nota 2) escribió sobre quienes menospreciaban la novedad de la doctrina de Heráclito del flujo universal.


El espíritu del racionalismo crítico puede condensarse en tres principios, aunque haya otros aspectos secundarios importantes, como el reconocimiento de que las buenas hipótesis resuelven auténticos problemas:




a) Las hipótesis pueden ser libremente conjeturadas, como Whewell dijo. Incluso, si existe algún procedimiento para inferir hipótesis a partir de los hechos, tales inferencias no son necesarias.


b) Es obligatorio hacer el mayor número de intentos posibles para rechazar una conjetura, deduciendo consecuencias de ella que entren en conflicto con los hechos, o de otra manera éstas se revelan como insuficientes.


c) Las conjeturas que no son rechazadas siguen siendo aceptadas. No son necesarias medidas adicionales, excepto las comprobaciones adicionales. Incluso si la “confirmación” es posible, ésta no cumple ninguna función.





De acuerdo con esta posición, la ciencia realmente consiste en poco más que conjeturas positivas controladas por refutaciones negativas. La inducción y la abducción no desempeñan ningún papel en la dialéctica febril. La importancia de cada uno de estos principios es: de (a) que la inducción y la abducción no son necesarias en el ámbito de la invención; de (b) que la deducción es necesaria en el ámbito de la evaluación; y de (c) que la inducción y la abducción tampoco son necesarias en el ámbito de la evaluación. Nada le sucede a una conjetura que sobrevive a duras contrastaciones, pues en tal caso ésta no está confirmada, ni mejorada ni soportada. Al contrario, el razonamiento juega un gran papel en la demolición de conjeturas, pero no en su elaboración. El racionalismo crítico hace gala de las dos partes de su nombre: racionalismo y crítico.


Aunque el racionalista crítico espera identificar entre las hipótesis explicativas disponibles la que mejor explica los fenómenos en el dominio objeto de investigación, esto no lo inferirá no deductivamente a partir de la evidencia empírica, sino que intentará focalizar la atención en dicha hipótesis mediante la descalificación de las hipótesis competidoras. Cuanto más empirista sea el racionalista crítico, el tipo de descalificación que mejor suscribiría sería la refutación empírica, en lugar de objeciones metafísicas u otras andanadas críticas. (Nota que nada de lo dicho en este escrito debe tomarse como una recomendación para suscribir un empirismo puro). En caso de que más de una hipótesis explicativa escape a la refutación, el racionalista crítico considerará su proyecto como inacabado. Desde este punto de vista, el recurso a una inferencia no demostrativa para completar el trabajo parece una estafa antiempirista. Como Russell observó, el empirismo se ve amenazado por una demanda impaciente por la finalidad. Lo que Russell no comprendió claramente fue que tanto el empirismo como el racionalismo pueden salvarse desechando la justificación.


Muchos autores han pensado que se deja demasiado a la casualidad si el origen de las conjeturas se le deja a la imaginación desenfrenada e indisciplinada. Peirce, por ejemplo, preguntó (1903):




Pero, ¿cómo es que toda esta verdad [de la ciencia] ha sido iluminada por un proceso en el que no hay compulsión ni tendencia a ella? […] ¿Esto ha sido por casualidad? Considérese la multitud de teorías que podrían haber sido sugeridas […] Un físico se encuentra con un fenómeno nuevo en su laboratorio […] Piénsese en los trillones de trillones de hipótesis que se pudieron formular, de las cuales sólo una es verdadera. Y sin embargo, después de dos o tres o, a lo sumo, una docena de conjeturas, el físico se aproxima a la hipótesis correcta. No habría sido probable que lo hiciera por casualidad, ni si quiera en todo el tiempo transcurrido desde que la tierra se solidificó. Vosotros podéis hacer tal o cual relato psicológico genial de la cuestión, pero dejadme deciros que toda la psicología del mundo dejará el problema lógico tal y como estaba […]Vosotros podéis decir que la evolución explica el asunto. No me cabe duda de que esto es evolución; pero cómo explicar la evolución por casualidad, si no ha habido tiempo suficiente.





Es bastante cierto que las conjeturas no se producen al azar o completamente a merced del azar; pero tampoco la evolución. Las conjeturas son ciegas. Incluso la tesis que dice, más o menos, que lo que se conoce no implica nada acerca de lo que no se conoce, a mucha gente especialista en un campo le parece excesiva. Les disgusta bastante que se les diga que las ideas brillantes que han producido con tanto esfuerzo no son más que conjeturas ciegas, aunque, tal vez, brillantes. De manera inexplicable, ellos valoran más el peso de su aprendizaje arraigado que la chispa de su libre imaginación. Los objetores dicen que las nuevas hipótesis pueden ser conjeturas, pero no son meras conjeturas; ellas son conjeturas informadas o educadas. Quine lo expresó de esta manera: “Saltar a conclusiones precipitadas hace parte de nuestra forma de vida diaria pero saltar a conclusiones razonables es la forma de vida del científico ocupado…” (1986: 332). Pero las conjeturas informadas también pueden ser ciegas. Las conjeturas anteriores, que no son menos ciegas y que han sobrevivido a la investigación crítica a la que han sido expuestas, son las que informan a las conjeturas informadas. Es decir, estas son conjeturas que son informadas por el conocimiento conjetural, pero ciego a lo desconocido; en otras palabras, ciego a lo que va más allá de las conjeturas anteriores. Como sabiamente declaró Campbell (1974: 422): “Al ir más allá de lo que ya se sabe, uno no puede dejar de ir a ciegas. El ir sabiamente, indica sabiduría ya lograda de alguna clase general”. En realidad, algunas conjeturas cuando son examinadas pueden resultar siendo implicadas por lo ya conocido; y, en consecuencia, nuestro conocimiento objetivo no avanza. Incluso, este es un caso de la guía ciega de lo ciego (Miller 2005b: 79).


Las conjeturas no tienen ningún componente racional. Como audazmente afirmó Peirce, en el pasaje citado en la sección § 2 anterior (p. 5): “En absoluto, ninguna razón puede darse para ello…, y no se necesita ninguna razón, ya que sólo ofrece sugerencias”. El descubrimiento, ya sea científico o no, es racional en la medida en que utiliza el razonamiento para exponer los errores de estas sugerencias. Popper dijo más o menos lo mismo en “Retorno a los presocráticos” (1958) § xii, aunque para esa época él conocía muy poco de la filosofía de Peirce: “Sólo hay un elemento de racionalidad en nuestros intentos por conocer el mundo: es el examen crítico de nuestras teorías. Estas teorías son conjeturas”*. Este hecho también genera mucha inquietud. Por ejemplo, Bernays (1974) § 14, después de haber citado las mismas palabras, añadió que “parece que… [en estas palabras] existe la suposición tácita de que la racionalidad debe conocer”, y llama a una ampliación del papel de la razón más allá del proceso crítico. En el documento de Bernays, no encuentro ningún argumento sustancial en contra de la idea de que las conjeturas no involucran ningún razonamiento, y esto es lo que, seguramente, Popper tenía en mente. La respuesta de Popper fue respetuosa, pero rechazó la suposición atribuida a él. Concedió sólo que las conjeturas cuentan con la crítica racional; cuyo propósito se cumple sólo si los enunciados criticados son mantenidos como conjeturas (1974b § 28.IV).


Supongo que no está en discusión que las conjeturas y las refutaciones están estrechamente entremezcladas. En lo que pueden diferir la posición racionalista crítica de que las conjeturas puras no contienen ningún elemento de razonamiento y la opinión popular puede ser sólo en relación con el nivel en el que las conjeturas sucesivas se analizan y se individualizan. Las conjeturas inconscientes que son condenadas en juicios sumarios y eliminadas de la contienda sin ser totalmente formuladas, se harán invisibles en la etapa de comenzar a escribir. Sobre este punto, véase el comentario que hace Popper sobre la facilidad con que, evidentemente, Russell redactó sus manuscritos (1978: 245) su informe anecdótico sobre el método de trabajo de Einstein (ibídem) y la afirmación de que fue la “actitud crítica deliberada [la que]… hizo posible que Einstein rechazara, de forma rápida, cientos de hipótesis como inadecuadas antes de examinar una u otra de manera cuidadosa para ver si era capaz de hacer frente a las críticas más severas” (1966 § XXI). El descuido por lo que no se escribe nunca es la única excusa, aparte de un desconocimiento profundo del trabajo matemático, para no reconocer que en “las nuevas pruebas matemáticas está primero la idea intuitiva e imaginativa de cómo podría avanzar la prueba y luego viene la comprobación crítica de las diversas etapas de la prueba —una revisión crítica que revela, por lo común, que la prueba no es válida” (Popper 1974b § 28.IV).



5. EL DEDUCTIVISMO EXAGERADO



Algunas veces, el racionalismo crítico es conocido, más brevemente, como deductivismo; este no es un mal nombre para una doctrina que sostiene que todas las inferencias genuinas son deductivas. Sin embargo, aquí evité el término, ya que varios autores han extendido aún más la hegemonía de la lógica deductiva e, incluso, han interpretado como producto del razonamiento deductivo las conjeturas desde las cuales, según los racionalistas críticos, comienza el desarrollo del conocimiento. Según Worrall (1995: 91):




El hecho es que los científicos no simplemente conjeturan sus teorías; ellos no hacen conjeturas popperianas “audaces”. En su lugar, si bien no hay duda que los científicos involucran la intuición y la creatividad en la obtención de sus teorías, la manera como lo hacen puede ser reconstruida como un argumento sistemático y lógico, basado en los éxitos anteriores de la ciencia y en partes de “conocimientos de fondo”, que se asumen como premisas… [Pero] incluso, en ausencia de un análisis general de la construcción de teorías, no es difícil demostrar, examinando los detalles de episodios históricos particulares, que tal análisis tiene que existir.





Zahar (2007) Capítulo VI, § (H) y Musgrave (2009) 218-222, también han propuesto representar este proceso como heurística deductivista o como lógicas del descubrimiento. Parece haber un acuerdo en que sólo al nivel psicológico pueden hacerse los descubrimientos de esta manera; ya que, objetivamente, las consecuencias deductivas de una hipótesis ya están presentes en su contenido. La deducción no es creativa, en el sentido del § 1 de arriba. Mill, en su exposición de las pretensiones del razonamiento silogístico, rechazó, correctamente, el intento de “adjuntar cualquier valor científico serio con algo tan simple como la distinción entre estar involucrado por implicación en las premisas y estar directamente afirmado en ellas” (1843, Libro II, Capítulo III, § 2). Pero no necesitamos conceder mucho a los partidarios de la heurística deductiva. Es inusual, por decir lo menos, que una conclusión sorprendente se descubra por el proceso de deducción; lo normal es que la conclusión (o su negación) primero se conjetura como un teorema y luego se prueba como teorema. Una conclusión que, por lo general, se presenta inesperadamente en el curso de una deducción o cálculo es la identidad 0 = 0.


De hecho, es un misterio para mí cuál es el significado de la tesis de Worrall. No hay ninguna duda de que hipótesis que no han sido previamente formuladas pueden, en ocasiones, ser incorporadas en una red deductiva compuesta por “éxitos anteriores de la ciencia y partes de conocimiento de fondo”. Esto ocurre muy a menudo en las matemáticas modernas, en donde la mayor parte de este tipo de hipótesis puede integrarse en la teoría axiomática de conjuntos. Pero esto no puede ser la norma, ya que la red deductiva (o uno de sus antepasados) debe haber sido una de esas “conjeturas popperianas audaces” que han escapado a la atención de Worrall. Tampoco cabe duda de que, como hemos visto, el trabajo necesario para encajar una hipótesis en la “estructura ya existente de las doctrinas científicas” (Popper 1934, prefacio) es más “ensayo y error, experimentación, conjeturas” (Halmos 1985: 321) que “un argumento sistemático y lógico”. Las doctrinas anteriores controlan a las posteriores tanto como la orilla de un río controla su flujo; ellas no las dirigen, pero las redirigen. No niego el valor histórico y científico de desenredar las conexiones de esta manera, pero me resisto a la conclusión de que la organización deductiva del artículo terminado revela la lógica de su descubrimiento.


Otra actividad en la que a menudo se hace un esfuerzo excesivo por imponer una estructura deductiva en partes difusas de la conversación y la escritura es el culto educativo conocido como pensamiento crítico o lógica informal. La principal tarea asignada a quienes estudian el “pensamiento crítico” (considero que el nombre debe ser permanentemente confinado dentro de unas comillas despectivas) es la de identificar y reparar lo que se consideran argumentos incorrectos; lo cual significa, a menudo, identificar premisas suprimidas u omitidas para restaurar la validez deductiva. Pero rara vez se reconoce que, considerados objetivamente, los pasajes sospechosos pueden no ser argumentos en absoluto, incluyendo los incorrectos, a pesar de que tengan conectores tales como si, así y porque. Ya que se admite que las supuestas conclusiones están seriamente desconectadas de las premisas supuestas, seguramente es mejor considerar estas conclusiones como simples conjeturas; y el sabor argumentativo, de haberlo, será dado, en su lugar, por palabras tales como menos, pero y a pesar de, las cuales indican que hay en juego reservas y consideraciones negativas. Por lo tanto, desde un punto de vista objetivo, el “pensamiento crítico” está triplemente mal concebido (Miller 2005a). En primer lugar, se interpretan erróneamente las conjeturas como conclusiones de entimemas; en segundo lugar, la atención crítica no se dirige a lo que una conjetura dice sino al espurio argumento que supuestamente se ha reunido para apoyarlo; y en tercer lugar, se crea la impresión de que todo iría bien si el argumento se hiciese deductivamente válido. En breve, el “pensamiento crítico” equivoca tanto el propósito como el poder de la crítica. Después de todo, la única función de la argumentación (excepto, posiblemente, en las matemáticas) es que nos ayude a averiguar qué es verdadero (o digno o sabio o prudente) y qué no lo es. Un argumento inválido que busca justificar su conclusión, a pesar de ser provocador, merece ser ignorado; ya que no nos dice nada acerca de lo que queremos saber, esto es, el valor de verdad de la conclusión. Incluso, si las otras premisas no están en disputa, la “premisa faltante”, que impone la validez al argumento, no da ninguna orientación, ya que el valor de verdad de la conclusión estará a nuestro alcance solamente cuando esta nueva premisa sea aprehendida como verdadera. Musgrave tiene razón en que “[n]o todo argumento [inválido] debe considerarse como un argumento al que le falta una premisa” (ibídem: 206) y también en que “[l]a lógica deductiva se verá privada de cualquier función crítica” si todos los argumentos inválidos se interpretan como entimemas; pero en el último caso tiene razón sólo si la tarea infructuosa de criticar argumentos no se distingue de la tarea fructífera de criticar sus conclusiones.



6. AHORA LAS MÁQUINAS



En el § 3 anterior propuse que debemos usar el término inferencia sólo para aquellas transiciones a nuevas hipótesis que están restringidas, de alguna manera, por reglas; y también reconocer que otras transiciones quedan mejor consideradas como conjeturas. He tenido el cuidado de no decir que las reglas de inferencia no-demostrativas (inductivas o abductivas) no pueden formularse, ya que es innegable que pueden serlo. Igualmente es fácil formular reglas contrainductivas que permitan inferir de un informe, en el que todas las instancias encontradas de X han sido seguidas por Z, la conclusión de que no hay instancias futuras de X que serán seguidas por Z. Ya que un agente podría, por supuesto, dejarse guiar por reglas inductivas y una máquina podría estar diseñada para trabajar de acuerdo con ellas, tenemos que indagar la cuestión de si la factibilidad de dichas máquinas inductivas, como las podemos llamar, contradiga el punto de vista de Popper de que la inducción no existe lógica ni psicológicamente. Porque según Gillies (1996: 53) al informar sobre “los avances en las máquinas de aprendizaje”, este punto de vista “no puede mantenerse a la luz de programas como ID3 o GOLEM que hacen inferencias inductivas basadas en muchas observaciones y han resultado ser una parte del procedimiento científico”.


Sin negar el ingenio que sin duda hubo en el diseño de estos programas y otros, creo que debemos adoptar una perspectiva cauta sobre la importancia metodológica de tales afirmaciones. En primer lugar, como Tamburrini (2006: 268) ha argumentado en su cuidadoso estudio de esta cuestión:




En inteligencia artificial, las investigaciones sobre sistemas de aprendizaje no obligan a renunciar al escepticismo radical de Popper hacia la inducción. Para comprender adecuadamente los resultados tanto en las teorías del aprendizaje como en las máquinas de aprendizaje no se requiere ninguna apelación a supuestos principios de inducción, los cuales proporcionarían una justificación parcial de las hipótesis que efectivamente se generan sobre la base de los datos disponibles por parte de los agentes computacionales.





Tamburrini dice, a continuación, que “el comportamiento inteligente exhibido por los sistemas de aprendizaje puede ser explicado adecuadamente en términos de procesos de ensayo y error-corrección”. De modo que si aquí algo es calificado de inductivo, no es regulativo, por lo tanto, en el sentido del § 1 de arriba. En segundo lugar, debemos notar una característica inevitable de todos los enfoques que introducen reglas para generar hipótesis o inferir conclusiones: es decir, que la hipótesis de que la regla sea apropiada para la situación en la que se adopta no está comprendida en el ámbito de la regla, y por lo tanto, si no es una conjetura ciega, ésta debe ser generada o inferida por alguna otra regla. He señalado, en otra parte, que adoptar una regla para tomar decisiones no aísla a la decisión tomada de la incertidumbre inherente al dilema que toma la decisión necesaria. El resultado de la decisión sigue siendo incierto, por supuesto, pero eso no es lo que quiero decir; ya que la conveniencia de atenerse a la regla no es menos incierta. En la filosofía bayesiana, por ejemplo, es casi un axioma que tomar decisiones correctas es tomar decisiones de acuerdo con la regla de Bernoulli de maximizar la utilidad esperada. Sin embargo, la regla de Bernoulli no es una “regla de la racionalidad” incontestable, sobre todo si las probabilidades involucradas son subjetivas, y la decisión de guiarse por esta regla puede ser suscrita sólo por el juicio, totalmente conjetural, de que se trata de una regla adecuada para usar (Miller 1998, § 1).


En el camino hay una cantidad no despreciable de la actividad de ensayo y error, pero los resultados arrojados por ID3, el cual “trata de inducir reglas de clasificación” (ibíd: 33) y GOLEM, que está diseñado para inducir generalizaciones (41-44) no son implicados deductivamente a partir de los datos de entrada. Estos y otros programas, en efecto, hacen inferencias inductivas. Cada programa incluye una regla de inferencia, y se informa que las inferencias que han sido autorizadas por la regla son inferencias correctas, en cierto sentido acordado. Esto no quiere decir que todas las conclusiones han sido verdaderas, o precisas, sino que (supongo) sólo la mayor parte de ellas han tenido éxito. Hasta el momento no hay ningún problema real. Pero si hay una hipótesis en la que la propia regla es una regla correcta que sigue autorizada, en el futuro y en nuevas áreas, para hacer inferencias correctas, esta hipótesis no ha sido obtenida mediante el uso de la regla. Así, el argumento de Hume no es tan fácilmente pasado por alto. Si no existe una hipótesis tal, entonces los éxitos apuntados por las reglas no son más que una curiosidad interesante de la historia.


La posibilidad de que las máquinas inductivas tengan éxito cuando las condiciones son favorables fue explicada por el mismo Popper al final del § V de (1957a) y con más detalle en § 13 de la Parte II de (1983). La máquina de Popper genera un flujo de datos (una sucesión de bolas de diferentes materiales y colores) y utiliza lo que él llama la regla inductiva simple (a veces llamada la regla recta) para inferir, a partir de las frecuencias observadas de los diferentes sucesos, las probabilidades de su ocurrencia y, si hay alguna válida, las generalizaciones universales. Por ejemplo: “[La máquina] puede descubrir, de este modo, que la probabilidad de que a un par de cobre-acero le siga un suceso de cobre o un par de acero-cobre, o cualquier terno, excepto un terno acero-acero-cobre, es cero… La máquina ha descubierto la “ley” de que los sucesos acero tienden a ocurrir… en una sucesión exactamente de tres”* (1983, p. 322). Popper señala que se asume en la construcción de la máquina que el mundo a ser investigado es tal que “la regla inductiva simple puede aplicarse con éxito a éste”. Como sabemos por el juego Rojo o Azul (explicado en ibídem, Parte II, § 8) esta condición no es trivial. Popper (1983: 322) concluye:




Nunca he dicho que […] no podamos utilizar con éxito la regla inductiva simple, si las condiciones objetivas son apropiadas. Pero sí que afirmo que no podemos descubrir por inducción si las condiciones objetivas son apropiadas o no para el uso de la regla inductiva simple […] los arquitectos de la máquina […] debemos decidir qué es lo que constituye su “mundo”; qué cosas han de ser sus sucesos individuales […] que constituye una repetición.





Por supuesto, es posible construir una máquina con la función de aprender sobre el mundo, pero sin ninguna idea de las condiciones bajo las cuales se supone ella funciona. Es imposible evaluar la eficacia de tal máquina, a menos que sea exitosa en todas las condiciones. Sabemos que las máquinas inductivas no funcionan así. Si la pretensión de tener una máquina exitosa es digna de consideración, es esencial, por lo tanto, que el diseñador de la máquina especifique su campo de aplicación. El punto que Popper subraya es que la máquina inductiva en sí misma no nos puede ayudar a descubrir las condiciones en las que trabaja, aunque podría ayudarnos a descubrir las condiciones bajo las cuales se bloquea. Detrás de cada máquina inductiva o regla de inferencia inductiva exitosa hay una conjetura desmesurada. Cuanta más precisión tengamos de las condiciones necesarias y suficientes para la operación exitosa, más cerca estamos de una explicación deductiva de lo que la máquina hace.


Tamburrini hizo el mismo diagnóstico de ID3: si las “presuposiciones… o los sesgos arraigados en ID3 de verdad (lo cual determina tanto el lenguaje para expresar los conceptos y la construcción de árboles de decisión)…pueden ser adecuadamente expresados en forma declarativa, entonces un algoritmo para el aprendizaje de conceptos, tal como ID3, puede redescribirse como un probador de teoremas” (ibídem § 4). Gillies tenía dos respuestas para esto (2009, p. 107). La primera respuesta expresa dudas no muy precisas acerca de que ID3 pueda redescribirse así en la práctica; así, esta respuesta puede ignorarse. La segunda respuesta afirmaba que ID3:




redescrito como un probador de teoremas, sería mucho más complicado que el ID3 original, el cual fue presentado como un sistema de aprendizaje inductivo. ¿Por qué debemos introducir toda esta complicación innecesaria, que nunca sería adoptada en la práctica? [Si] permitimos la introducción de reglas de inferencia inductivas, obtenemos simples sistemas de inducción computacionales que tienen éxito en la práctica […] [Si] permitimos sólo reglas deductivas […] nos vemos obligados a tratar de transformar estos sistemas en probadores de teoremas que sean equivalentes […] Esta es una tarea difícil, probablemente imposible, que añade complejidad sin ganancia práctica.





Dicha respuesta puede esperarse de un ingeniero, interesado sólo por la eficiencia de una máquina o de un contador, interesado sólo por los costos y beneficios. Simon (1973) también parece estar menos interesado en cuestiones epistemológicas que en la eficiencia relativa de los diversos métodos de procesamiento de datos. Una respuesta más filosófica sería preguntar por qué ID3 (o cualquier otra máquina inductiva) tiene éxito en las ocasiones en las que lo tiene. ¿Hay algo objetivo en el mundo que explique el éxito de la máquina, o el éxito es un artefacto de diseño de la máquina y de la manera en que ésta se aplica? Es innegable que el mundo fenoménico es en parte regular y en parte irregular, y que una de las tareas principales de la ciencia es identificar las regularidades que subyacen a la superficie. Si los expertos en inteligencia artificial han descubierto regularidades aún más profundas y más generales que explican el éxito atribuido a las máquinas de aprendizaje, deberían dejar que el resto de nosotros las conociéramos.



7. EL MÉTODO JSM


El razonamiento JSM es un método de transferencia automático que a partir de datos más o menos desordenados da una apropiada teoría explicativa causal. Los breves comentarios que voy hacer aquí se basan en el excelente resumen de Burch (2000) que describe el método JSM como un método de fusión de datos, y, en cierta medida, en el material más técnico presente en Finn (2011) y en Anshakov, Finn y Vinogradov (2005). No es necesario hacer una exposición detallada del método JSM, con miras a los puntos filosóficos simples que deseo resaltar.


El uso del método JSM comienza con algunos datos mal definidos e incompletos sobre un campo bien definido de entidades con respecto a un número de propiedades (monádicas). Típicamente, para una propiedad P, en la base de datos hay información de que algunas de las entidades bajo estudio poseen P y de que otras no poseen P; mientras que para otras entidades no hay información e, incluso, para otras entidades la información que hay es contradictoria: la base de datos dice que poseen ambas, P y ¬P. La primera tarea, tal como la entiendo, consiste en ampliar y corregir la información inicial, mediante la extrapolación de las generalizaciones limitadas que tienen y mediante la explotación de analogías. El método procede a poner orden en la base de datos mediante lo que parece ser un método de ensayo y error, gradualmente tapa los huecos y negocia los excesos. En algún punto, el procedimiento se detiene, y nada nuevo surge. Esto marca el comienzo de lo que Finn llama la etapa abductiva de la investigación automatizada. El plan es encontrar, para cualquier P de interés, lo que debe ser conjeturado para ser una causa de P, usando un método similar al método de acuerdo de Mill: se consideran todas las hipótesis causales posibles, y se acepta como la explicación de P a aquella hipótesis que mejor se ajuste a la descripción de la causa máxima.


En la conclusión de su (2000) Burch dice del método JSM que éste “puede producir resultados útiles en las bases de datos que contienen sólo pequeñas cantidades de información”. En palabras de Finn (2002, 407s.) el método “es capaz de resolver problemas de un tipo definido que exigen el uso del razonamiento automatizado… [y] no puede ser resuelto por personas humanas en tiempo real… [Este es] una síntesis de los procedimientos cognitivos –inducción, analogía y abducción… en el sentido de C.S. Peirce– … [que ha sido] probado experimentalmente en diferentes campos de estudio (farmacología, bioquímica, diagnóstico técnico, y sociología). Como entiendo el asunto, algunas de estas pruebas exitosas han utilizado el método JSM con el fin de determinar las conexiones causales en las áreas que están bien entendidas en forma independiente. Pero la tesis célebre de Popper de que generalmente la confirmación es fácil de encontrar, si esta se busca acríticamente, debería habernos prevenido para no impresionarnos demasiado por este tipo de éxito. Me gustaría obtener más información acerca de los dominios en los que el método no ha sido capaz de descubrir las conexiones causales, y saber cuál es el criterio independiente que decide si tal resultado es un éxito o un fracaso. En especial me gustaría entender el funcionamiento del método JSM en casos poco prometedores, como los datos astrológicos reunidos por Gauquelin y otros que parecen mostrar las dependencias entre la fecha del nacimiento de personas eminentes y los campos en los que logran destacarse (Gauquelin, 1988; Eysenck & Nias, 1982).


Sobre todo me gustaría saber cuáles son las condiciones bajo las cuales el método JSM reclama ser eficaz. Finn lista un número de “[c]ondiciones [sintácticas] de aplicabilidad para el método de JSM de AHG [automatic hypothesis generation (generación automática de hipótesis)]” (ibídem: 413). Pero, como se ha explicado en la sección anterior, si el valor del método JSM tiene que ser evaluado empíricamente, entonces necesitamos algo más.


Finn, como Simon (1973) y Michalski (1983) 87s. (citado por Tamburrini ibídem: 268) y muchos otros, cree que el problema filosófico de la inducción necesita un lavado de cara: “el problema de la inducción, en relación con las teorías universales… debe ser sustituido por el problema de la adecuación de las heurísticas formalizadas en los SI (Sistemas Inteligentes) para las clases correspondientes de problemas” (2002: 408). Si el problema así sustituido es tratado como uno de ingeniería pura, entonces podemos aceptar que se tomen algunas medidas para su solución. Pero si “el problema de la adecuación de las heurísticas formalizadas en los SI” es un problema filosófico acerca de cómo podemos llegar a obtener conocimiento del mundo, entonces no veo que se haya logrado algún avance. Tampoco entiendo por qué debe sustituirse el problema de Hume, el cual no se puede resolver de este modo; es decir, por qué debe permitirse que éste caiga en el olvido sin resolverse, como ha sido recomendado, incluso, por filósofos (como vimos en § 2). Por supuesto, uno puede vivir sin una solución, es decir, sin una teoría de la racionalidad. Pero desconozco qué entienden por expresiones lógicas tales como “razonamiento plausible” (Finn, 2011, Anexo 4) aquellas personas que han abandonado la búsqueda de una teoría de la racionalidad.


Los retratos de Mill, Peirce y Popper, los héroes de la campaña JSM, decoran la carátula del libro de Finn (2011). He tratado de indicar de qué manera la perspicacia de Peirce y Popper no ha sido plenamente aprovechada. En cuanto a Mill, este pasaje del Capítulo II de Sobre la libertad (1859) ofrece una filosofía del conocimiento más acertada que la totalidad de Sistema de la lógica (1843).




Las creencias en las que mayor confianza depositamos no tienen más salvaguardia para mantenerse que una permanente invitación a todo el mundo para que pruebe su carencia de fundamento. Si la invitación no es aceptada o si, aceptada, fracasa en su intento, podremos estar lejos aún de la certidumbre, pero habremos hecho todo lo que el estado actual de la razón humana consciente; no hemos despreciado nada que pudiera dar a la verdad una oportunidad de alcanzarnos; abierto el palenque podemos esperar que, si existe una verdad mejor, será encontrada cuando la mente humana sea capaz de recibirla; y en tanto, podemos estar seguros de habernos acercado a la verdad todo lo posible en nuestro propio tiempo. Esta es toda la certidumbre a la cual puede llegar un ser falible, y ese es el único camino para alcanzarla.*





REFERENCIAS



Aliseda, A. (2006) Abductive Reasoning. Logical Investigations into Discovery and Explanation, Dordrecht, Springer.


Anshakov, O. M., Finn, V. K., & Vinogradov, D. W. (2005) “Logical Means For Plausible Reasoning of JSM-Type”, En línea en http://www.ifispan.waw.pl/studialogica/AnshakovFinnVinogradov.2011


Bernays, P. I. (1974) “Concerning Rationality”, en Schilpp (1974) 597-605.


Burch, R. W. (2000) “Semeiotic Data Fusion”, Proceedings of the Third International Conference on Data Fusion, Volume II, 11-16, Paris, ISIF; reimpreso como Appendix 5, 437-444, en Finn (2011) En línea en http://www.student.nada.kth./se/~tessy/RobertBurch.pdf/, acceso 24.v.2011.


Campbell, D. T. (1974) “Evolutionary Epistemology”, en Schilpp (1974) 413-463.


Carnap, R. (1968) “Inductive Logic and Inductive Intuition”, en I. Lakatos, ed. (1968) The Problem of Inductive Logic, Amsterdam, North-Holland Publishing Company, 258-267.


Catton, P. (2004) “Constructive Criticism”, en P. Catton & G Macdonald, eds. (2004) Karl Popper. Critical Appraisals, London y New York, Routledge, 50-57.


Deutsch, D. (2011) The Beginning of Infinity. Explanations that Transform the World, London, Allen Lane (The Penguin Press).


Eysenck, H. J. & Nias, D. K. B. (1982) Astrology: Science or Superstition?, London: Maurice Temple Smith.


Finn, V. K. (2002) “The Use of Induction in Plausible Reasoning in Intelligent Systems”, Abstracts, Karl Popper 2002, Vienna, Karl Popper Institute, 19; Las referencias se hacen desde Appendix 4 en Finn (2011).


_____ (2011) Artificial Intelligence. Methodology, Applications, Philosophy, Moscow, Krasand/ URSS.


Gauquelin, M. (1988) Written in the Stars, Wellingborough, Aquarian Press.


Gillies, D. A. (1996) Artificial Intelligence and Scientific Method, Oxford, Oxford University Press.


_____ (2009) “Problem-Solving and the Problem of Induction”, en Z. Parusniková & R. S. Cohen, eds. (2009) Rethinking Popper, Springer Science + Business Media B. V., 103-115.


Goodman, N. (1954) Fact, Fiction, and Forecast, London, Athlone Press.


Halmos, P. R. (1985) I Want to be a Mathematician. An Automathography, New York, Springer-Verlag.


ter Hark, M. (2004) Popper, Selz and the Rise of Evolutionary Epistemology, Cambridge, Cambridge University Press.


_____ (2006) “The Historical Roots of Popper’s Theory of the Searchlight”, en I. C. Jarvie, K. M. Milford, & D. W. Miller, eds. (2006a) Karl Popper: A Centenary Assessment, Volume I: Life and Times, and Values in a World of Facts, Aldershot y Burlington VT, Ashgate, 37-56.


Howson, C. (2000) Hume’s Problem. Induction and the Justification of Belief, Oxford, Clarendon Press.


Hoyningen-Huene P. (1987) “Context of Discovery and Context of Justification”, Studies in the History and Philosophy of Science 18, (4), 501-505.


Hume, D. (1738) A Treatise of Human Nature. Book I, Of the Understanding, London, John Noon.


Josephson, J. R. (1994) “Conceptual Analysis of Abduction”, en J. R. Josephson & S. G. Josephson, eds. (1994) Abductive Inference: Computation, Philosophy, Technology, Cambridge, Cambridge University Press, 5-29.


Keuth, H. (1998) Karl Popper. Logik der Forschung, Klassiker Auslegen 12, Berlin, Akademie Verlag.


Lewis, D. K. (1980) “A Subjectivist’s Guide to Objective Chance”, en R. C. Jeffrey, ed. (1980) Studies in Inductive Logic and Probability, Volume II, Berkeley y Los Angeles CA, University of California Press; reimpreso como Chapter 19 en Lewis (1987) Philosophical Papers, 2, Oxford, Oxford University Press, 263-293.


Michalski, R. S. (1983) “A Theory and Methodology of Inductive Learning”, en R. S. Michalski, J. Carbonell, y T. M. Mitchell, eds. (1983) Machine Learning, An Artificial Intelligence Approach, Berlin, Springer Verlag, 83-134.


Mill, J. S. (1843) A System of Logic, Ratiocinative and Inductive, London, New York y Bombay, Longmans, Green & Co. Ltd.


_____ (1859) On Liberty, London, J. W. Parker & Son.


Miller, D. W. (1994) Critical Rationalism. A Restatement and Defence, Chicago y La Salle IL, Open Court.


_____ (1998) “On Methodological Proposals”, en Keuth (1998) 67-81.


_____ (2005a) “Do We Reason When We Think We Reason, or Do We Think?”, Learning for Democracy 1, 3, October 2005, 57-71; En línea en http://go.warwick.ac.uk/dwmiller/lfd–.pdf.


_____ (2005b) “A Reply to Trudy Govier and Philip Adey”, Ibidem, 78-80.


_____ (2006) Out of Error. Further Essays on Critical Rationalism, Aldershot y Burlington VT, Ashgate.


_____ (2007a) “El modo único para aprender”, Estudios de Filosofía (Antioquia) 36, agosto 2007, 25-39; En línea en http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n36/n36a03.pdf/.


_____ (2007b) “The Objectives of Science”, Philosophia Scientiæ 11, 1, 21-43; versión revisada de §0, §1, §5, y §6 del Capítulo 4 de Miller (2006); En línea en http://go.warwick.ac.uk/dwmiller/poincare.pdf/.


Mortimer, H. (1982) Logika indukcji, Warsaw, Panstwowe Wydawnictwo Naukowe; Las referencias son de la traducción al inglés 1988, The Logic of Induction, Chichester, Ellis Horwood Ltd.


Musgrave, A. E. (2009) “Popper and Hypothetico-Deductivism”, en S. Hartmann, ed. (2009) Handbook of the History of Logic, Volume 10: Inductive Logic, Amsterdam, Elsevier B. V., 205-234; En línea en http://stephanhartmann.org/HHL10_Musgrave.pdf/, acceso 5.vi.2011.


Oaksford, M. & Chater, N., editors (2008) The Probabilistic Mind, Oxford, Oxford University Press.


Papineau, D. A. (1995) “Open Society, Closed Thinker”, The Times Literary Supplement, 23.vi.1995, 4f.


Peirce, C. S. S. (1903) “Lectures on Pragmatism”, Las referencias se hacen desde C. Hartshorne y P. Weiss, eds. (1934-1935) Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Cambridge MA, Harvard University Press.


Popper, K. R. (1930-1932) Die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck); publicado en 1979; traducción al inglés 2009, The Two Fundamental Problems of the Theory of Knowledge, Abingdon, Routledge.


_____ (1934) Logik der Forschung, Vienna, Julius Springer Verlag. Traducción al inglés ampliada 1959, The Logic of Scientific Discovery, London, Hutchinson Educational; Edición repaginada 2002, Abingdon, Routledge.


_____ (1945) The Open Society and Its Enemies, London, George Routledge & Sons; 5th edition 1966, London, Routledge & Kegan Paul; Reimpresión edición 2003, Abingdon, Routledge.


_____ (1957a) “Philosophy of Science: A Personal Report”, en C. A. Mace, ed. (1957) British Philosophy in the Mid-Century, London, George Allen & Unwin Ltd, 155-191.; reimpreso como Capítulo 1 de Popper (1963).


_____ (1957b) “The Aim of Science”, Ratio 1, 1, 24-35; reimpreso también como Capítulo 5 de Popper (1972) y como § 15 de Parte I de Popper (1983).


_____ (1963) Conjectures and Refutations, London, Routledge & Kegan Paul, 5th edition 1989; edición repaginada 2002, Abingdon, Routledge.


_____ (1966) Of Clouds and Clocks: An Approach to the Problem of Rationality and the Freedom of Man, St Louis MO, Washington University Press; reimpreso como Capítulo 6 de Popper (1972).


_____ (1971) “Conjectural Knowledge. My Solution to the Problem of Induction”, Revue internationale de philosophie 25, 95-96, fasc. 1-2, 167-197; Las referencias se hacen desde Chapter 1 de Popper (1972).


_____ (1972) Objective Knowledge. An Evolutionary Approach, Oxford, Clarendon Press, 2nd edition 1979.


_____ (1974a) “Intellectual Autobiography”, en Schilpp (1974) 1-181; reimpreso separadamente como K. R. Popper (1976) Unended Quest, London, Fontana; edición repaginada 2002, Abingdon, Routledge.


_____ (1974b) “Replies to My Critics”, en Schilpp (1974) 961-1197.


_____ (1978) “Natural Selection and the Emergence of Mind”, Dialectica 32, 3-4, 339-355; Las referencias se hacen desde la versión abreviada en D. W. Miller, ed. (1985) Popper Selections, Princeton NJ, Princeton University Press.


_____ (1983) Realism and the Aim of Science, Editado por W. W. Bartley III, London, Hutchinson Educational; Current edition, Abingdon, Routledge.


_____ (1998) The World of Parmenides. Essays on the Presocratic Enlightenment, Editado por A. F. Petersen, London y New York, Routledge.


Quine, W. V. (1986) “The Sensory Support of Science”, Discursos (Granada); Reimpreso como Capítulo 25 de W. V. Quine (2008) Confessions of a Confirmed Extensionalist, Editado por D. Føllesdal y D. B. Quine, Cambridge MA, Harvard University Press.


Russell, B. A. W. (1946) History of Western Philosophy and its Connection with Political and Social Circumstances from the Earliest Times to the Present Day, London, George Allen & Unwin Ltd.; Edición clásica repaginada 2004, Abingdon, Routledge.


Schilpp, P. A., ed. (1974) The Philosophy of Karl Popper, The Library of Living Philosophers, 14., La Salle IL, Open Court Publishing Co.


Searle, J. R. (1999) “The Future of Philosophy”, Philosophical Transactions: Biological Sciences 354, 1392, 29.xii.1999, 2069-2080.


Simon, H. A. (1973) “Does Scientific Discovery Have a Logic?”, Philosophy of Science 40, (4) 471-480; Reimpreso como Chapter 11 de Keuth (1998).


Tamburrini, G. (2006) “Artificial Intelligence and Popper’s Solution to the Problem of Induction”, en I. C. Jarvie, K. M. Milford, y D. W. Miller, eds. (2006b) Karl Popper: A Centenary Assessment, Volume II, Metaphysics and Epistemology, Aldershot y Burlington VT, Ashgate, 265-284.


Whewell, W. (1847) Philosophy of the Inductive Sciences, Founded upon their History, 2nd edition, London, J. W. Parker.


Worrall, J. (1995) ‘Revolution in Permanence’: Popper on Theory-Change in Science, en A. O’Hear, ed. (1995) Karl Popper: Philosophy and Problems, Royal Institute of Philosophy Supplement 39. Cambridge, Cambridge University Press, 75-102.


Zahar, E. G. (2007) Why Science Needs Metaphysics, Chicago IL, Open Court.




CAPÍTULO 2



KUHN Y LA NATURALIZACIÓN DE LA FILOSOFÍA DE LA CIENCIA *



Carlos Adolfo Rengifo Castañeda 3


La historia de la ciencia puede contribuir a salvar la brecha entre los filósofos de la ciencia y la propia ciencia, la cual puede ser para ellos una fuente de problemas como de datos.


T.S. KUHN


Resumen: Este artículo pretende identificar las características más significativas de la propuesta de Kuhn a partir de su obra La Estructura de las revoluciones científicas, 1962, que permiten intuir una filosofía naturalizada de la ciencia al defender un papel para la historia, posibilitando comprender la relación ciencia-filosofía desde la perspectiva naturalista o de naturalización, que aunque Kuhn no haya usado de manera explícita tales conceptos, su propuesta nos conduce a aspectos que definen su enfoque como naturalista en filosofía de la ciencia. Tal epíteto se ratifica al contrastar Kuhn, por una parte la clásica distinción entre contexto de descubrimiento y contexto de justificación, al recurrir como recurso metodológico a los registros históricos al interpretar los cambios teóricos como revolucionarios sirviéndose de la analogía con la teoría de la evolución de las especies y la noción de cambio gestáltico de la percepción al sostener que los miembros de paradigmas distintos visualizan cosas distintas aun cuando miran lo mismo, situación que le permite argumentar acerca de la inconmensurabilidad, el cambio científico y el realismo.


Palabras clave: naturalización, ciencia, filosofía, contexto, descubrimiento.


DESCRIPCIÓN DEL PROBLEMA



Para efecto de comprensión del problema en cuestión, rastrearemos cómo Kuhn contribuye a la naturalización de la filosofía de la ciencia haciendo posible la relación ciencia-filosofía a partir de los siguientes cuestionamientos: ¿qué de naturalización tiene la propuesta kuhniana?, ¿Cómo incide el recurso a la teoría evolutiva y la psicología de la percepción Gestalt, como una nueva etapa en la naturalización de la filosofía de la ciencia?, para finalmente analizar, ¿cómo se entiende la racionalidad y la elección de teorías?


¿QUÉ DE NATURALIZACIÓN TIENE LA PROPUESTA KUHNIANA?



Kuhn, en La Estructura de las revoluciones científicas, coloca el dedo en la llaga del fracaso de los programas fundacionistas, aprioristas, al constatar la imposibilidad de encontrar un fundamento último para validar las pretensiones de conocimiento de los seres humanos, y demostrar:




[…] Que las pretensiones de conocimiento se basan en métodos y en criterios que, lejos de ser absolutos, han variado históricamente; que la generación del conocimiento nunca parte de una tabla rasa, ni parte jamás de cero, sino que siempre presupone creencias y conocimientos previos, y que en el centro de los programas de investigación se encuentran individuos de carne y hueso con creencias y valores, normas, deseos y necesidades específicas que forman la base en que el conocimiento se genera, una base que cambia con la historia (Martínez & Olivé 1997: 15).





Desde esta perspectiva histórica, la ciencia es vista con un marcado compromiso social condicionada fuertemente por los intereses de los sujetos inmersos en comunidades científicas.


A este respecto, Ana Rosa Pérez, agrega que Kuhn nunca utiliza el término naturalización para caracterizar la orientación de sus análisis, tal término se vuelve de uso común, a partir del trabajo de Quine publicado en 1969. Sin embargo, a partir de La estructura de las revoluciones científicas, podemos identificar algunos aspectos centrales y constitutivos relativos a una propuesta naturalista, tales como:




1. No hay un conjunto de normas o principios independientes de la ciencia que pueda dar cuenta del proceso de desarrollo científico, pues la epistemología no es independiente de la ciencia. La ciencia se encuentra vinculada a factores externos, como lo social, psicológico, entre otros.


2. La propuesta de Kuhn ha de ser entendida tanto como un análisis descriptivo del modo en que se practica de facto la ciencia al interior de las distintas comunidades científicas, sin olvidar a su vez la importancia del carácter normativo acerca del cómo procederá la ciencia; estos “[…] estándares o principios normativos deben extraerse del registro histórico de la ciencia exitosa” (Moulines 1993: 183).


3. Los modelos acerca de la ciencia que permiten comprender la construcción del conocimiento científico, se construyen y ponen a prueba a partir de la historia de la ciencia.


4. Desde la postdata de 1969 se infiere cómo Kuhn comprende el desarrollo científico de manera análoga con la evolución dada en las especies, lo cual se hace más comprensible para una propuesta de naturalización, sin ser esta naturalización de la filosofía de la ciencia la pretensión explícita de Kuhn.


5. El modelo de Kuhn del desarrollo y cambio científico implica una naturalización de la epistemología: los estándares de evaluación que operan en la ciencia no están del todo exentos respecto de las teorías sobre el mundo. Los estándares utilizados en las distintas comunidades científicas se modifican en función de la misma dinámica científica.


6. La racionalidad de la ciencia no se puede establecer de manera a priori, pues ésta, como advertiremos, se halla inmersa de manera práctica en el campo de lo permitido y no en el de lo obligatorio de forma algorítmica.





Tal modo distinto de interpretar y de entender la filosofía de la ciencia se caracteriza por contrastar la mirada tradicional de la epistemología cuyo análisis de la ciencia se distingue por la justificación de las creencias apoyados en creencias infalibles, auto-evidentes, auto-justificatorias, evitando según esto, caer en un regresum ad infinitum, pues aquello que en la práctica científica necesita justificación, no puede utilizarse en los procesos de justificación; a este respecto, la postura kuhniana presenta una manera distinta de percibir la ciencia, la cual “[…] implica una naturalización de la epistemología: los estándares de evaluación no son autónomos respecto de las teorías empíricas. Tanto el cambio como las diferencias de estándares en las comunidades científicas se pueden explicar por la misma dinámica de la investigación. Esto significa que los cambios de teoría –los cambios en el nivel de las afirmaciones empíricas– repercuten, tarde o temprano, en el nivel de los criterios de evaluación o justificación” (Pérez 2000: 195), permitiendo comprender que la epistemología no es independiente de la ciencia.


Kuhn expondrá cómo el comportamiento de los científicos en su quehacer cotidiano está permeado por factores no sólo epistémicos, sino también sociales, culturales e históricos, los cuales cambian con el tiempo. Para ello, explicará a la luz de un sinnúmero de ejemplos traídos de las ciencias naturales, cómo realmente se ha desarrollado la ciencia, revelando que la epistemología tradicional es incapaz de dar cuenta de este proceso tan dinámico y complejo.


Ana Rosa Pérez, en Kuhn y el cambio científico, afirma que:




[…] Una de las repercusiones de mayor trascendencia del trabajo de Kuhn es su contribución a una nueva manera de entender la filosofía de la ciencia, una manera que se ha catalogado como “naturalizada”. Si bien esta orientación tiene un antecedente importante –dentro del mismo Círculo de Viena– en las ideas de Otto Neurath, y más tarde es expresamente desarrollada por Quine (1969), el principal origen de este cambio de rumbo se puede rastrear en la ERC (Pérez 2000: 193).





Este filósofo norteamericano será uno de los pioneros en el giro historicista4 de la filosofía de la ciencia, cuyo objetivo principal es el rechazo de la lógica formal como herramienta substancial para el análisis y comprensión de la ciencia, para en su lugar proponer a la historia de la ciencia. Este giro facilitó el acercamiento entre filosofía y práctica científica. Diéguez, al respecto de este acercamiento entre filosofía de la ciencia e historia de la ciencia, afirma que dicha situación ha hecho posible que surjan nuevas vías de investigación alternativas. Además, como escribió el mismo Kuhn “[…] la historia de la ciencia puede contribuir a salvar la brecha entre los filósofos de la ciencia y la propia ciencia, la cual puede ser para ellos una fuente de problemas como de datos” (Pérez 2000: 193), convirtiéndose de este modo la historia en un complemento metodológico necesario para la comprensión de la ciencia, ante la incapacidad de las metodologías representadas hasta entonces por indicativitas y deductivistas. Kuhn en lugar de estas metodologías pretende identificar cómo se sirven otras ciencias del registro histórico en tanto recurso y evidencia para la construcción de sus teorías empíricas acerca del mundo, pues:




[…] Los nuevos filósofos encuentran que tanto los criterios de evaluación de hipótesis como las normas de procedimiento también se modifican con el desarrollo de las distintas tradiciones científicas. Esto es los cambios en los marcos de investigación –dentro de los cuales se desarrollan teorías– implican también cambios en los métodos. Pero entonces, si los métodos no son fijos ni universalizables, una teoría acerca de la ciencia (que incluye una metodología) tiene que poder dar cuenta de su evolución y diversidad. De aquí que la tarea se conciba ahora como la de construir modelos de la dinámica científica que permitan explicar el cambio no sólo en el nivel de las hipótesis y teorías (el nivel de contenido), sino también en el nivel de los procedimientos experimentales y los criterios de evaluación (nivel de los métodos) (Pérez 2000: 24).



OEBPS/images/title.jpg
Luz Marina Duque Martinez
German Guerrero Pino
Compiladores

FILOSOFiA
=it CIENCIA

Problemas contemporaneos

K

Coleccion Artes y Humanidades
Filosofia





OEBPS/images/cover.jpg
Luz Marina Duque Martinez
German Guerrero Pino
Compiladores

FILOSOFiIiA
=it CIENCIA

Problemas Contemporaneos

Universidad
del Valle

Programa@ditorial





OEBPS/images/half.jpg
FILOSOFIA
*is CIENCIA

Problemas contemporaneos

K

Coleccion Artes y Humanidades
Filosofia





