
        
            
                
            
        

    

			Contenido

			Introducción. Ética cívica y discernimiento público

			I DELIBERACIÓN PRÁCTICA Y ÉTICA CÍVICA

			1 El cultivo de las humanidades y la construcción de ciudadanía*

			1. Dos conceptos complementarios de ciudadanía

			2. Percepción de la injusticia y empatía

			3. Breve exploración de dos ejemplos literarios: Rosa Cuchillo y Las suplicantes

			2 Discernimiento práctico y sentido de justicia. Una lectura ético-política de Las suplicantes de Eurípides*

			1. Tragedia y discernimiento práctico: el concepto de katharsis

			2. Mesura y justicia en Las suplicantes

			3. Palabra y violencia: la deliberación en torno a la “medida humana”

			3 Buscando razones (y emociones) para no discriminar: las humanidades y la defensa de los derechos humanos

			1. Democracia y no discriminación

			2. Deliberación, empatía y derechos humanos

			3. Educación liberal y formación humanística

			4 La ética en la política. Apuntes de ética cívica

			1. La preocupación ética por la política requiere un sentido fuerte de ciudadanía

			2. Ciudadanía y vigilancia: los espacios de ciudadanía son foros para forjar consensos y expresar disensos

			5 Diálogo: una perspectiva ético-política

			1. Sobre el concepto de diálogo

			2. Falibilismo e interlocución

			3. La tabla flotante: entre la realidad histórica y las consideraciones normativas

			6 Tomar la corrupción en serio

			7 Deliberación y conflicto: reflexiones sobre el juicio en la ética pública

			1. Ética pública. Aproximaciones conceptuales

			2. Deliberación y colisión de valores

			3. Emociones, vulnerabilidad y política

			4. El principio de lucidez. Consideraciones finales

			8 Memoria y política

			1. La memoria y la lucha contra la invisibilización

			2. El debate sobre la memoria. Desafíos para nuestras formas de pensar y practicar la política

			9 Ética de la memoria y cultura de los derechos humanos: una aproximación filosófica

			1. Conceptos básicos y contextos

			2. La rememoración como proceso de esclarecimiento ético-político. Una ética de la memoria

			3. Justicia y florecimiento humano

			4. Universalismo moral y compromiso práctico

			10 Opinión ¿pública?: encuestadoras, medios y políticas ciudadanas

			1. Audiencias cautivas y espacios ficticios. El hechizo de las encuestas y los escándalos mediáticos

			2. Democracia y espacios de opinión pública

			II AGENCIA, IDENTIDADES CULTURALES Y DIVERSIDAD

			1 Libertad cultural y agencia humana

			1. Introducción. Mario Vargas Llosa y el velo islámico

			2. Contra la ilusión del destino. Amartya Sen y las identidades plurales

			3. Razón práctica, pertenencia al ethos y sentido del yo. Charles Taylor y Amartya Sen sobre la libertad cultural

			4. A modo de conclusión. Palabras finales sobre el caso de Shaima

			2 Universalismo e identidades culturales: elementos para una cultura de paz

			1. Identidades plurales y discernimiento práctico

			2. Las exigencias de la justicia

			3. Elección y pertenencia: Consideraciones finales

			3 La razón práctica como capacidad narrativa. Reflexiones sobre identidad cultural, agencia racional y mundo circundante

			1. Identidades plurales y discernimiento práctico

			2. Los otros y el sentido narrativo del yo

			3. Deliberación, culturas y realidad circundante

			4 El integrismo y sus peligros

			1. Carácter y alcances de la noción de integrismo

			2. Identidades complejas y pluralismo de visiones éticas

			3. Razón práctica y plan de vida. El ideal de una “vida examinada”

			5 La justicia de género no es una cuestión de ideología: reflexiones de trasfondo

			III POLÍTICA, RELIGIÓN Y SECULARIZACIÓN

			1 ¿Qué es la secularización? Reflexiones desde la filosofía política

			1. Secularización y experiencia del tiempo

			2. Deliberación pública. Política, ciudadanía y religión en el tiempo secular

			2 Pluralismo democrático y confesiones: la cimentación de una esfera pública secular

			1. ¿Qué se entiende por pluralismo? Dimensiones del pluralismo democrático

			2. La cultura política liberal ante la diversidad de religiones. Aconfesionalidad, imparcialidad y simetría

			3. El pluralismo democrático y la construcción de una esfera pública secular. Perspectivas

			3Democracia liberal y Estado laico: apuntes filosóficos sobre el problema de la laicidad

			1. Laicidad. La perspectiva de la democracia liberal

			2. ¿El Perú es un Estado laico?

			4 Libertad de creer: justicia y libertad religiosa en la sociedad liberal

			1. Concepciones y circunstancias liberales

			2. Libertad religiosa y “vida examinada”

			3. La lucha por la igualdad religiosa

			4. Religiones e identidad política en un mundo diverso. La construcción del lenguaje político democrático

			5. La democracia liberal requiere pluralismo. Reflexiones finales

			5 Ética y profecía: interpretar la historia desde su reverso

			1. Historia y profecía. El sentido de injusticia frente a la catástrofe

			2. Hablar con libertad en circunstancias adversas: la parrhēsia

			3. Justicia profética. Una ética de la rememoración y del encuentro con el otro

			IVPERSPECTIVAS SOBRE LA LIBERTAD

			1 Hegel y el terror: la Revolución Francesa como figura fenomenológica

			1. Revolución y libertad negativa

			2. La dialéctica del Terror y la agonía de las libertades

			3. El repliegue de la voluntad libre. Resultado del trayecto fenomenológico

			2 Reflexiones sobre la libertad política

			1. Paradigmas de libertad. Antiguos y modernos

			2. Libertad y ejercicio de la razón práctica

			3 Un «liberalismo posmetafísico»: apuntes sobre la filosofía práctica de Richard Rorty

			1. Secularizar la filosofía. Rorty y el giro pragmático en la comprensión de la racionalidad

			2. Una interpretación posmetafísica del liberalismo

			3. Justicia, empatía y derechos humanos

			4 La ética como misticismo secular: reflexiones sobre La soberanía del bien de Iris Murdoch

			5 Lidiar con la finitud: reflexiones sobre razón práctica y vulnerabilidad en Alcestis de Eurípides

			1. Ética y mortalidad

			2. La Necesidad y el imperioso destino

			3. Justicia y xenia

			4. Finitud y razón práctica. Consideraciones finales

			Bibliografía

			Créditos



	



A Augusto Hortal SJ
		
			

	

Introducción
Ética cívica y discernimiento público1

			En sentido estricto, no existe democracia sin ciudadanos. El grado de libertad que requiere una democracia genuina procede en cierta medida de la disposición de los agentes a involucrarse de buena gana en procesos de deliberación, movilización y vigilancia del poder. El ejercicio de la ciudadanía puede otorgarle dirección y profundidad a la vida de las personas, si estas consideran la acción política como una potencial opción de sentido.

			Por “ciudadanía”, la teoría política ha concebido dos cosas diferentes. En una perspectiva moderna —es decir, liberal—, alude a la condición de las personas de ser titulares de derechos universales: sujetos del derecho a la vida, a la libertad, a la propiedad, al desarrollo del proyecto vital. En una perspectiva clásica —de raíces griegas y romanas—, invoca la capacidad de agencia política, la actividad vinculada a la búsqueda de consensos y la expresión de disensos en escenarios compartidos de discernimiento y toma de decisiones políticos, en otras palabras, espacios públicos. El politēs participa activamente en el proceso de elección de las autoridades, pero también interviene en la fiscalización de su gestión y le pide cuentas de sus actos públicos. En realidad, se trata de conceptos complementarios de ciudadanía, en tanto la interpretación clásica ofrece una forma rigurosa del cultivo de los derechos políticos. La cultura de derechos y la praxis cívica se reclaman mutuamente tanto en el terreno del concepto como en el de la práctica.

			El ciudadano es usuario de libertad política, vale decir, es usuario de poder en el sentido en el que lo define Hannah Arendt, como la capacidad de actuar en concierto. Se trata del “poder cívico”, no del poder como la mera “capacidad de hacer” en un sentido maquiaveliano. El poder cívico nace del encuentro de las personas en un espacio plural de intercambio de argumentos. En esta línea de pensamiento, la palabra es la fuente del poder, no el uso de la fuerza. Esta idea es tan antigua como Las suplicantes de Eurípides, obra en la que el rey Adrasto de Argos sentencia sobre la desmesura humana frente a su condición de seres de lenguaje. En lugar de usar el logos para resolver sus conflictos, usan la violencia. El texto de Eurípides es contundente:

			¡Fatuos mortales que tendéis el arco más de lo oportuno y recibís de la Justicia innumerables males! Tomáis lecciones de los hechos, ya que no de los amigos. Y vosotras, ciudades, que podéis conjurar el mal por la palabra, dirimís vuestros asuntos con la sangre, no con la palabra (Supp. vv. 745-750).2

			Solo podemos vencer la tentación de la violencia en la medida en que podemos ser capaces de invocar el ejercicio del diálogo como el recurso adecuado para comprender y enfrentar nuestros problemas en los diferentes contextos de la vida.

			La deliberación en los espacios públicos es un tipo de práctica política ciudadana especialmente importante. A través de esta participación, las personas pueden incorporar en la agenda pública temas de interés común, intervenir en la discusión en torno a la toma de decisiones o la pertinencia de determinadas leyes, y también pueden fiscalizar el ejercicio de la función pública de las autoridades del Estado. En el mundo contemporáneo, las organizaciones políticas y las instituciones de la sociedad civil constituyen foros para las acciones de esta clase. Se trata de escenarios para el discernimiento cívico, en los que los agentes pretenden arribar a consensos tanto como expresar razonablemente cuestionamientos y disensos. En efecto, en un régimen democrático constitucional no solo el logro de acuerdos sociales y políticos es considerado un propósito digno de valor, sino que se entiende que no es posible estar de acuerdo en todos los asuntos: en algunos casos, bastará con que podamos entender la naturaleza y los términos de los desacuerdos, y que estemos dispuestos a proteger los derechos de las minorías.

			En una democracia, quien expresa su discrepancia acerca de temas de interés público constituye un interlocutor válido en la conversación cívica. Que pueda llevarse a cabo esta especie de conversación es un rasgo distintivo del sistema de instituciones libres que vertebra la sociedad. En contraste, un régimen totalitario rechaza y prohíbe la expresión del desacuerdo, pues lo considera un signo de debilidad o de desarmonía en la vida común. Se persigue al crítico, se le percibe como un traidor, un apóstata o se le denuncia como un paciente de funestos “desórdenes ideológicos” que habría que corregir antes de que pueda convertirse en un foco de contaminación a mayor escala. La radicalización de la política autoritaria exige cultivar un “espíritu de ortodoxia” en el terreno de las ideas y las convicciones. La verdad o la interpretación del bien colectivo se conciben como un punto de partida, y no como la meta de la investigación y del ejercicio de la deliberación. De hecho, en una sociedad totalitaria la deliberación permanece proscrita o bloqueada, pues se la considera innecesaria o peligrosa. Ella introduce la duda y la incertidumbre allí donde supuestamente deberían existir la certeza y la adhesión sin cuestionamiento.

			El diálogo cívico requiere del cultivo del falibilismo. Se trata de una actitud ética e intelectual básica para el ejercicio de la deliberación pública, tanto en los espacios políticos como en los foros académicos de la vida social. Consiste en estar dispuesto a defender los propios argumentos en la discusión hasta donde sea posible, pero también estar abierto a cambiar la propia perspectiva —en el sentido clásico de la metanoia— si los argumentos que esgrime el otro son sólidos. En suma, el falibilismo exige que aceptemos la posibilidad de estar equivocados y asumamos un nuevo punto de vista si este es el caso. Richard J. Bernstein asevera con razón que “el falibilismo de hecho plantea dudas sobre la posibilidad del conocimiento absoluto incorregible” (2006, p. 58). Se rechaza la idea de la conquista de un saber definitivo, un punto de vista que no deba ser examinado en el espacio común. Todo argumento o forma de juicio es susceptible de revisión.

			La vida cívica se propone brindar a los agentes —personas comunes como usted o como yo— la posibilidad de intervenir en el diseño de la agenda política, la construcción de la ley y la toma de decisiones, a través de su discusión en público. Se trata de una forma básica de distribuir el poder y combatir su concentración. La acción ciudadana construye un nosotros que va más allá de los meros intereses de facción y las convicciones ideológicas. Nos pone en comunicación con la historia de las instituciones de cuya vida participamos, una historia de actividades y movilizaciones comunes, pero también de debates y reflexiones en torno a bienes compartidos, principios y procedimientos. A través de estas prácticas, la política deja de pertenecer a los “políticos” —los políticos “de carrera”, que actúan desde los movimientos y las organizaciones del sistema político— y comienza a convertirse en un asunto que nos involucra a todos los miembros de la sociedad que intervenimos en la cosa pública.

			El ethos cívico tiene que lidiar con dos poderosas dificultades de orden práctico. Uno de estos obstáculos es el hecho de que las desigualdades conspiran contra el sentido de comunidad política y la participación directa. La pobreza no es solo carencia de recursos, es ausencia de libertad; la extrema pobreza puede convertirse, para usar las palabras de Gustavo Gutiérrez, en muerte prematura. Las desigualdades sociales minan la política democrática en cuanto tal. En la perspectiva de Amartya Sen, el desarrollo humano se evalúa tomando en cuenta si todas las personas pueden poner en ejercicio sus capacidades fundamentales, componentes básicos de una vida de calidad (Sen, 2000; Nussbaum, 2012). Los Estados y las instituciones deben ofrecer el marco político y legal —y generar los espacios— para que estas capacidades puedan desplegarse. No solo lograr una vida longeva y saludable y un empleo digno, sino también disfrutar de libertades y oportunidades vinculadas a la expresión del pensamiento y los sentimientos, el cuidado de vínculos sociales y relaciones con las especies naturales, la igualdad civil, el respeto de los derechos humanos, el cuidado de la autonomía pública y privada, etcétera. Cuando tener dinero se convierte en un elemento decisivo para acceder a las condiciones para el logro de dichas capacidades —por ejemplo, recibir un tratamiento médico eficaz o contar con servicios educativos que promuevan la creatividad y la formación del juicio—, la brecha entre las personas se hace más grande y los lugares de encuentro ciudadano se tornan escasos y extraños. Si los espacios educativos, por ejemplo, no son escenarios para interactuar y deliberar juntos, difícilmente podremos encontrar actividades o metas comunes (Sandel, 2013, capítulo 4). Requerimos lugares públicos para el reconocimiento, el debate y la acción común. Espacios igualitarios, abiertos al encuentro de las diferencias y al ejercicio de las libertades sustanciales de la vida cívica. Sin ellos —y sin las actividades que se llevan a cabo en y desde ellos— no tenemos una genuina democracia.

			El otro problema tiene que ver con el debilitamiento de la acción política. Desde La Boétie hasta Dewey, Arendt y Bellah —pasando por Tocqueville— se ha observado que la deserción de los ciudadanos en materia de movilización y vigilancia genera formas de tutelaje o de autoritarismo, a través de la acción de la autodenominada “clase dirigente”, de los tecnócratas o incluso a través de la sujeción por parte de un tirano. La idea es que en la sociedad moderna los individuos tienden a aislarse, a dedicarse exclusivamente a las actividades propias de la esfera privada —el trabajo, el consumo, los pequeños círculos de la familia y los amigos—, concibiendo esta esfera como el lugar privilegiado de realización y libertad. La consecuencia de esta actitud y su concreción es que las personas abandonan el espacio público como foro de deliberación. De hecho, desatienden la acción política, en materia de decisiones comunes y fiscalización. Esta elección no deja las cosas tal como estaban en cuanto al ejercicio de la libertad. En efecto, los individuos dejan el ruedo político y sus exigencias a favor de sus metas privadas en el mercado y sus propósitos en la esfera de la vida personal. Al actuar de esa manera, los agentes abjuran del cultivo de sus libertades políticas y del ejercicio del poder cívico. Son los gobernantes y los políticos en actividad quienes se ocuparán de los asuntos públicos: son ellos los que tomarán las decisiones en representación de sus electores. Al replegarse en sus círculos privados, los individuos entregan esa libertad para actuar a las autoridades; renuncian a practicar la ciudadanía y se comportan como súbditos (Tocqueville, 1969). Esta renuncia genera formas de alienación política que propician la configuración de conductas autoritarias desde los gobiernos. Si los agentes no se preocupan por vigilar a los gobernantes y por preservar la vigencia plena del Estado de derecho, quienes ejercen la función pública pueden conculcar los derechos de otros, e incluso generar formas autocráticas de conducción política. Nada de esto se logra sin la complicidad de los propios individuos, quienes consienten la presencia de este poder tutelar. Por desidia, falta de valor, o quizá convencido por la promesa de eficacia, el ciudadano que renuncia a la acción permite el fortalecimiento del autoritarismo y lo aplaude. No hay señor sin siervo. En pleno renacimiento francés, La Boétie sostiene que “esta obstinada voluntad de servir se ha enraizado tan profundamente que ya parece que el amor mismo a la libertad no es tan natural” (2008, p. 31).

			Ambos fenómenos son inquietantes y minan la posibilidad de la democracia. Es preciso atacarlos a la vez, señalaría de inmediato. El desaliento respecto de la capacidad de transformación que ostenta el ciudadano fortalece las pretensiones de quienes prosperan en tiempos de regímenes autoritarios. Es necesario recuperar la fe en la acción política del ciudadano. Solo se puede realizar la democracia produciéndola en diferentes espacios sociales y políticos. Se recupera la libertad ejercitándola, no existe otra salida. Combatir las desigualdades sociales implica comprometerse con políticas de redistribución y con una mayor inversión estatal en los servicios públicos de educación y salud. Propiciar la apertura de espacios para la participación cívica, luchar por esa apertura. En el presente existen muchos escenarios para la comunicación y el trabajo de la crítica, foros locales y también virtuales; recurrir a ellos significa recuperar espacios para la ciudadanía en cuanto sea posible hacerlos accesibles a todos. Vivimos una suerte de eclipse de la política, no cabe duda, pero no se trata de un hecho irreversible o irreparable: superar esa situación está en nuestras manos.

			****************

			Los ensayos que componen este libro fueron escritos entre los años 2006 y 2020. Todos ellos están dedicados a explorar las determinaciones fundamentales de la construcción de la ciudadanía: la ética de la participación política, la deliberación pública, la cultura de derechos humanos, la inclusión social, el diálogo intercultural, la laicidad del Estado democrático liberal. He intentado elaborar una suerte de reflexión fenomenológica sobre el lugar de cada uno de estos factores en la formación del juicio público y el ejercicio de la ciudadanía. Consolidar la presencia de estos factores en la vida pública a menudo constituye un reto en nuestro país. En el Perú, el fortalecimiento de la cultura de derechos humanos, la erradicación de la mentalidad autoritaria y la secularización de la cultura política siguen siendo tareas pendientes. Necesitamos enfrentar tales desafíos con la mayor seriedad, pues se trata de condiciones esenciales para lograr vivir en una democracia plena. Me gustaría que este libro sea entendido desde aquella preocupación y desde aquel proyecto.

			Agradezco profundamente a Salomón Lerner Febres, Elizabeth Salmón (Instituto de Democracia y Derechos Humanos – Idehpucp), Rafael Fernández Hart y Juan Dejo (Universidad Antonio Ruiz de Montoya – UARM) por su generoso apoyo para el desarrollo de este libro y por su amistad. Su trabajo intelectual y compromiso personal con la justicia y con la ética pública ha sido siempre una fuente de inspiración para mí. He contado con la lectura y los generosos comentarios de Juan Antonio Guerrero, Raschid Rabí, Rafael Campos, David Villena, Juan Carlos Díaz, Jorge Sánchez y Alessandro Caviglia; sus sugerencias y reflexiones han contribuido decisivamente en la elaboración de este libro. Mi gratitud a Augusto Hortal, sacerdote jesuita y profesor emérito de la Universidad Pontificia de Comillas —a quien va dedicado este libro—; su devoción a la filosofía y a la disciplina del concepto, así como su fe en las personas constituyen un ejemplo para quienes cultivamos la filosofía práctica. Tuve el honor de ser el último doctorando que defendió su tesis bajo su dirección. Ha sido y es un gran maestro de muchas generaciones de filósofos que se han ocupado de pensar la praxis en Hispanoamérica desde la centralidad del discernimiento cívico. Sus lecciones, sus consejos y sus escritos constituyen una referencia ineludible para mi propio trabajo.

			

			
				
					1 Estas reflexiones iniciales fueron publicadas previamente el 5 de julio de 2015 en el portal jurídico interdisciplinario Pólemos. https://polemos.pe/etica-civica-y-discernimiento-publico-3/

				

				
					2  A lo largo del presente libro se cita esta notable traducción castellana y solo se introduce alguna modificación cuando resulta estrictamente necesario, dado que se pretende realizar un análisis filosófico de la obra y no tanto un trabajo propiamente exegético.

				

			

		

	

			I
Deliberación práctica y ética cívica

			

	

1
El cultivo de las humanidades y la construcción de ciudadanía3

			Habitamos un mundo en el que —al menos en apariencia— ni la ciudadanía activa ni el cultivo de las humanidades cuentan con un lugar de privilegio. Ni siquiera en los espacios universitarios se tiene la convicción de que la construcción de ciudadanía constituye una meta de la educación superior, o que el estudio de la filosofía, la literatura o la historia deban formar parte del currículum universitario. Hemos asistido —en el caso del Perú, desde el año 1997— al surgimiento y la consolidación de un modelo empresarial de universidad, una organización con fines de lucro que ha apostado por la capacitación de profesionales eficaces que puedan ubicarse en posiciones estratégicas y ventajosas en ese gigantesco y transparente escenario competitivo que pretende ser el mercado. Estas instituciones educan a sus estudiantes no para someter a crítica el poderoso influjo de la razón instrumental (el cálculo costo-beneficio como pauta para la acción) sobre la sociedad contemporánea; ellas los capacitan para poder usarla eficazmente en el mundo de la producción, el intercambio y el consumo. El homo œconomicus no es objeto de reflexión crítica o de estudio histórico-social, constituye el presupuesto teórico de la educación. Este nuevo modelo pedagógico e institucional se nutre de la idea según la cual la universidad educa a los jóvenes para seguir una carrera —nótese el sentido competitivo de esta expresión—; sabemos que esta idea ya forma parte de nuestro sentido común.

			Es evidente que la formación profesional y la inserción exitosa en el mundo del trabajo constituyen objetivos fundamentales para la universidad: cualquier institución de enseñanza superior que no sea capaz de lograr tales metas simplemente fracasa como proyecto educativo. No obstante, la conversión de este prisma económico-técnico en una norma absoluta y excluyente —incluso jerárquica en el orden de los fines de la institución universitaria— nos hace perder de vista una serie de actividades y propósitos sumamente importantes, asociados desde muy antiguo con la vida universitaria, que son inconmensurables con respecto a la lógica atomizadora del mercado, y que son particularmente valiosos para la academia (Lerner, 2000). La universidad tiene una función social que trasciende la actividad privada y las consideraciones instrumentales propias de la economía moderna. Desde sus orígenes, la universidad estuvo comprometida al menos con dos formas de bien común: la producción de conocimiento y la formación de ciudadanos libres. La seducción contemporánea ejercida por la técnica, la ciencia “aplicada” y la capacitación profesional han eclipsado estas preocupaciones, que una genuina universidad honra en sus planes de estudio y en sus proyecciones hacia la comunidad —he discutido la idea empresarial de universidad en un ensayo titulado “Liberalismo y Universidad” (Gamio, 2007, pp. 245-262)—.

			En esta oportunidad voy a concentrarme en uno de estos fines comunes de la formación universitaria: la construcción de ciudadanía democrática. Voy a poner énfasis en los sentidos del concepto de ciudadanía, y en la forma que ambos se articulan en el horizonte de la cultura de la inclusión y los derechos humanos. Me ocuparé del rol que cumplen los procesos de discernimiento público en la articulación de estos sentidos complementarios de agencia política, y en qué medida estos procesos implican tanto el ejercicio de la reflexión como el cultivo de la empatía. Finalmente, examinaré las razones por las cuales las humanidades contribuyen decisivamente a la configuración concreta del discernimiento ciudadano: los ejemplos a los que recurriré serán fundamentalmente literarios; dejaré para otra ocasión la tarea de acometer un ejercicio similar con la historia, la teología o la teoría del arte. La tesis central de este texto es que el fortalecimiento de la democracia y la observancia de los derechos humanos pasan —de un modo ineludible— por la formación humanista de los ciudadanos, basada en el desarrollo de las capacidades de razón práctica y el cultivo de hábitos emocionales vinculados a la experiencia de la compasión y el sentido de justicia. Frente a esta tarea y desafío, la institución universitaria tiene una gran responsabilidad, qué duda cabe.

			1. Dos conceptos complementarios de ciudadanía

			“Ciudadanía” es una categoría eminentemente política en tanto pretende determinar con claridad la posición del agente frente al poder constituido. Esta noción pone de manifiesto el grado de acceso a cierto tipo de libertades y derechos, y la posibilidad de intervención en los asuntos públicos. El concepto de ciudadanía redefine el mapa de nuestros espacios institucionales, así como la ubicación y la movilidad de los individuos en su interior. Ese puede ser nuestro punto de partida. No obstante, no se trata de un concepto unívoco. Desde el punto de vista de la teoría política, contamos al menos con dos concepciones de la ciudadanía, que el pensamiento liberal y el cívico-republicano han hecho suyas, configurando ambas el sentido contemporáneo de lo que significa ser un agente político. Bosquejaré brevemente ambas concepciones, concentrándome en sus elementos sistemáticos y destacando su complementariedad en el contexto de una genuina democracia constitucional.

			A. La primera acepción de ciudadanía alude a una cierta condición jurídica y política que los individuos adquieren a través del nacimiento o en virtud de procesos de naturalización. Ciudadano aquí es fundamentalmente titular de derechos. Este status encuentra su justificación teórica en la hipótesis del contrato social como procedimiento que da origen a la ley y el sistema de instituciones políticas. La tesis más poderosa que está implícita en esta perspectiva sostiene que la fuente de legitimidad del cuerpo legal y de cualquier forma de autoridad política es tanto el consentimiento de los individuos —que son las “partes” del contrato— como la protección de las libertades y los derechos de las personas.

			Los ciudadanos son iguales ante la ley. A veces este principio es llamado con cierto desdén “igualdad formal”; dicho desdén se debe al hecho de que no suelen extraerse los valiosos argumentos e intuiciones morales que ella entraña. Se trata de un principio que cuestiona severamente toda forma de discriminación por razones de origen, cultura, mérito, credo, condición económica, ideología, género o identidad sexual que pueda impedir a los individuos la configuración y el desarrollo de sus proyectos de vida en el nivel del cuerpo, las creencias, las relaciones intersubjetivas y los vínculos con el mundo. El acceso individual a la libertad y al bienestar que pretende garantizar (o al menos proteger) el Estado de derecho no está supeditado a los logros o méritos de los agentes (Vlastos, 1985). A diferencia de los tiempos premodernos —en los que el status de las personas estaba determinado por el lugar que ocupaban en el “orden jerárquico del universo”, asignado por razones de parentesco—, los derechos básicos que gozan los individuos son concebidos como universales, incondicionales e inalienables. Se desprenden de su dignidad, de su capacidad de ser agentes racionales independientes. La igualdad civil ha sustituido así al supuesto jerárquico de la sociedad premoderna, dividida tradicionalmente en estamentos: guerreros, sacerdotes y campesinos. El supuesto contractualista de una situación previa a la constitución de las bases de la ley y el gobierno —el estado natural en los tratados de Locke y Rousseau, la posición original en la filosofía política de John Rawls—, más que un experimento epistemológico, constituye el diseño de una imagen moral que echa luces en torno a la irrelevancia de las diferencias de origen, convicciones y méritos en la configuración de las libertades y los derechos fundamentales. Las inmunidades y prerrogativas que confiere la ley son las mismas para todos los miembros de una comunidad política.

			El Estado de derecho no solo protege a los individuos de la violencia ejercida por otros agentes o por la autoridad política misma, sienta las bases de un sistema de coexistencia social. Pretende ofrecer espacios abiertos a las diferentes expresiones personales y colectivas en materia de cultura, religión, género y sexualidad, siempre que no minen la tolerancia o atenten contra el derecho del otro a creer (o a no creer) y a vivir o no conforme a esa creencia. En principio, se trata de espacios privados en los que los agentes cultivan relaciones —afectivas, familiares, laborales— compatibles con sus visiones de la felicidad. En ellos, el individuo se dedica a las actividades que ha elegido como portadoras de sentido o vehículos de realización, se entrega al cuidado de sus tradiciones locales o a la crítica de sus cimientos. Uno de los rasgos fundamentales de la ciudadanía como condición reside en el hecho de que, si bien el ejercicio de los derechos supone la cultura como horizonte vital ineludible, las culturas no constituyen determinaciones inexorables de la identidad que no son susceptibles de elección. El individuo tiene derecho a desarrollar vínculos de pertenencia a tradiciones o a visiones densas de la vida, pero también puede abandonarlas si con el tiempo estas se tornan opresivas o inconsistentes (Sen, 2007). El Estado debe garantizar que estas elecciones sean posibles, pero no debe pretender intervenir en los procesos de decisión que corren a cuenta y riesgo de los ciudadanos.

			B. La segunda concepción de la ciudadanía corresponde, en contraste, al cultivo de una cierta actividad humana, la política. Nos remite directamente a la célebre definición de Aristóteles, según la cual los ciudadanos son aquellos agentes que a la vez gobiernan y son gobernados (Pol. 1277b10). Son gobernados porque acatan las decisiones que toman las autoridades políticas legalmente elegidas y se someten a las decisiones que se han acordado tomar en la asamblea. Pero a la vez gobiernan, en tanto participan en la elección concertada de las autoridades políticas así como en los procesos de deliberación pública en materia de justicia y legislación. Aristóteles pone énfasis en el hecho según el cual la ciudadanía no puede desligarse del compromiso de los agentes con el ejercicio de las funciones judiciales y los asuntos de gobierno (Pol. 1275a6). Mientras en el sentido liberal de ciudadanía el individuo puede elegir intervenir o no en la “cosa pública”, el ciudadano en este segundo sentido —eminentemente ateniense— es propiamente un agente: si no actúa con otros en la arena pública, la dimensión política de su vida queda en suspenso. Desde Esquilo y Aristóteles hasta Alexis de Tocqueville y Hannah Arendt se ha ido configurando la tesis que sostiene que a través de la acción política se re-vela un aspecto medular de lo estrictamente humano.

			La presencia en el ámbito público pone de manifiesto las capacidades distintivamente humanas del “decir” y del “actuar”. Hannah Arendt sostiene incluso que la polis —en tanto constituye el mundo configurado a partir de la acción común— constituye el “espacio de aparición” del ser humano como tal (1976, pp. 262ss.). La política inaugura escenarios en los que los agentes se encuentran para forjar consensos a través del discurso, pero también se trata de foros en los que se expresan libremente disensos que puedan ser valiosos para señalar los límites y los riesgos de los proyectos que la mayoría ha admitido o promovido. La política activa permite al ciudadano convertirse en coautor de la ley, hecho que redefine la relación entre los miembros de la comunidad y el cuerpo de reglas e instituciones del que es usuario. El respeto a la ley no brota del miedo al castigo resultado de su trasgresión: dicho respeto proviene del reconocimiento ciudadano de la legalidad como una creación colectiva que involucra el esfuerzo y el juicio de cada uno de los agentes políticos.

			En su versión contemporánea, el cuidado de las virtudes cívicas al interior del ágora ha sufrido importantes transformaciones. Como muchos objetores de la espiritualidad de la polis han argumentado, la exaltación ateniense de la vida pública suponía la vigencia de formas de exclusión —la existencia de esclavos, el confinamiento de las mujeres al ámbito doméstico— que son inaceptables desde la cultura de la libertad que ha inaugurado la modernidad. El compromiso cívico con el bien común compite con otros propósitos de carácter privado (como el éxito laboral o la autoexpresión estética) que ejercen un poderoso atractivo entre los individuos. La ciudadanía ya no puede ser el elemento medular de la identidad de las personas. No obstante, la ética de la acción política ha encontrado nuevos espacios públicos en los cuales desarrollarse: los partidos políticos, como organizaciones que aspiran a tomar las riendas del Estado merced a las condiciones de la democracia representativa, y la sociedad civil, el conjunto de instituciones voluntarias que promueven la formación de opinión pública, y la configuración de formas de vigilancia ciudadana del poder estatal.

			No es difícil darse cuenta que ambas concepciones de la ciudadanía son complementarias y se necesitan mutuamente en el seno de una democracia constitucional. La ciudadanía como condición evoca y resume el catálogo de derechos y prerrogativas que protegen al individuo de la interferencia externa y le aseguran el acceso a formas particulares de libertad y bienestar. La ciudadanía como actividad nos remite al tipo de compromisos y movilizaciones que debemos estar dispuestos a hacer en situaciones de crisis. El sistema de derechos individuales no se sostiene por sí mismo. Si no contamos con instituciones sólidas y no encontramos ciudadanos capaces de ejercer formas de denuncia y resistencia a la arbitrariedad, entonces las libertades básicas se tornarían vulnerables ante la acción de gobernantes autoritarios o políticos corruptos. Si los individuos se repliegan hacia sus hogares y recortan las posibilidades de acción común, la cuota de poder a la que renuncian termina inevitablemente en manos de quienes ejercen oficialmente la función pública. El individuo puede elegir actuar políticamente o no —puede percibirse como ciudadano en el primer sentido, y no en el segundo—, pero la completa ausencia de ciudadanía activa podría finalmente minar el sistema político que sostiene los procedimientos y las formas de protección que permiten a las personas entregarse al cuidado de sus proyectos personales. Incluso desde un punto de vista instrumental, el titular de derechos inalienables requiere de la acción cívica como una opción vital significativa para mantener operativa su condición legal y política.

			2. Percepción de la injusticia y empatía

			Si mi argumento es correcto, entonces la buena salud de una democracia constitucional requiere de la articulación de estos dos sentidos de ciudadanía, de modo que el segundo sentido funciona como complemento del primero. Podríamos expresarlo en los términos siguientes: el ciudadano se describe a sí mismo principalmente como sujeto de derechos en virtud de su pertenencia a la comunidad política, y en segunda instancia se percibe como un agente político. Verse privado del segundo sentido de ciudadanía constituiría un grave atentado contra la libertad, pero la exclusión de la ciudadanía como condición equivale a ser condenado a una verdadera muerte civil (Shklar, 1997). Significa estar expuesto de modo permanente a toda forma de violencia —directa, estructural y simbólica—, estar sumido en una situación de radical indefensión en la que el individuo no podría invocar ninguna ley positiva que amparase sus demandas, no podría asociarse con otros para actuar políticamente —a través de los canales regulares— para hacer valer sus derechos más elementales (sobre las formas de violencia, véase Galtung, 2003, pp. 21ss.).

			La historia nos muestra en qué medida determinados sectores de la humanidad —culturas y minorías étnicas, grupos religiosos, mujeres, homosexuales— se han visto privados sistemáticamente de los bienes que reporta la condición de ciudadano. En muchos casos, el argumento ideológico esgrimido para legitimar tal forma de exclusión ha consistido en la apelación a la fatalidad: ese pueblo merece los maltratos que recibe porque padece las consecuencias de una maldición proferida por Dios; esas minorías raciales o sexuales deben ser tratadas como seres en situación de permanente minoría de edad dado que son por naturaleza propensos a la emotividad y no al uso de la razón, etcétera. Se trata de argumentos ad hoc fundados en prejuicios que contradicen impunemente los desarrollos de la antropología cultural y las ciencias biológicas. Ellos han sido invocados para declarar la inaccesibilidad de los miembros de estos sectores de la sociedad a la ciudadanía en términos de derechos individuales. La intolerancia cultural o religiosa, el racismo, el machismo y la homofobia están entre las formas de violencia simbólica que se sostienen en esta clase de apelación falaz a la “naturaleza de las cosas”.

			Corresponde a la cultura de los derechos humanos desenmascarar estos argumentos, falsos en la teoría y mutiladores en la práctica. Probablemente quien mejor ha desarrollado esta crítica sea Judith Shklar, notable profesora de Harvard, fallecida hace unos años. En su obra The Faces of Injustice (1988), ella sostiene que ofrecer una distinción consistente entre injusticias y fatalidades constituye uno de los propósitos básicos de la filosofía política y uno de los modos más plausibles de explicitar los rasgos distintivos de la violencia. Los asuntos humanos están constituidos por acciones, y no fundamentalmente por eventos, en los que por definición no interviene decisivamente la voluntad humana. Las injusticias y las fatalidades aluden a situaciones que producen experiencias de pérdida y dolor en los seres humanos; no obstante, difieren sustancialmente respecto al principio que las produce. Las fatalidades corresponden a aquellas catástrofes que tienen su origen en un fenómeno natural que en principio la ciencia puede explicar. Un terremoto o la erupción de un volcán constituyen buenos ejemplos de aquello que estamos describiendo. Frente a los daños personales o materiales que pueden provocar, solo resta lamentarse por estas circunstancias desafortunadas (y acaso prevenir situaciones similares en el futuro). En contraste, la injusticia es el resultado de una acción humana, con frecuencia motivada por el deseo o la negligencia de sujetos concretos que podemos identificar y responsabilizar por lo ocurrido. Los crímenes contra la vida, la discriminación y la corrupción constituyen casos evidentes de este tipo de daño. Un terremoto es evidentemente un evento funesto que muchas veces prevalece sobre nuestra capacidad de control sobre el entorno. Sin embargo, una vez desatado y producida la destrucción de vidas y propiedades, el diseño y la ejecución de planes de atención a las víctimas sí corresponden al ámbito de la justicia y la injusticia.

			En un sentido importante, la filosofía se ocupa de explorar las diferentes dimensiones de la injusticia, así como sus repercusiones en la vida pública de las personas y en el sistema de instituciones que ellas reconocen como suyo. Siguiendo la tesis desarrollada por Cicerón en Los Oficios —que Shklar (1988) hace suya—, uno puede ser injusto de dos maneras básicas. 1) Activamente, cuando las propias acciones lesionan la integridad o el derecho de un tercero o infringen la ley de alguna forma. 2) Pasivamente, cuando los individuos asumen una actitud condescendiente con los actos delictivos o trasgresores del orden constitucional. A causa del egoísmo, la desidia o la indiferencia, los individuos deciden mirar a otro lado cuando se vulnera el derecho de otro o se violan los principios del Estado de derecho (Cicerón, Off. I,7; Shklar, 1988, pp. 40-50). De este modo, las personas renuncian a actuar como ciudadanos —denunciando el abuso o protestando contra la prepotencia de las autoridades— y eligen comportarse como súbditos (o como meros agentes privados). Al renunciar a la acción solidaria, el sujeto pasivamente injusto no reconoce en el que sufre a un miembro real de la comunidad política, e incluso “prefiere ver solo mala suerte donde las víctimas perciben injusticia” (Shklar, 1988, pp. 48-49). La autora sostiene que la injusticia es una categoría eminentemente cívica, de modo que su práctica solo puede ser percibida en sociedades republicanas en las que la ciudadanía como actividad constituye un valor compartido.

			Las democracias constitucionales apuestan expresamente por la inclusión social y política de quienes habitan la comunidad; en ese sentido, ellas están abocadas —en el discurso, y con frecuencia en la práctica— a combatir la discriminación racial, cultural y sexual, así como las formas de violencia simbólica que ella entraña. Sin embargo, diversos modos de exclusión y discriminación perviven en las mentalidades de los ciudadanos de las repúblicas de hoy, minando silenciosamente las bases del pluralismo que es esencial en una sociedad democrática liberal. Ya hace más de dos siglos que Kant había afirmado que a veces ni siquiera las revoluciones políticas conseguían desterrar los viejos modos de pensar que tienden a arraigarse en las conciencias de los individuos y a convertirse en parte del “sentido común” del grupo social. La exclusión es un hecho de nuestro tiempo, pero corresponde a los ciudadanos y a las instituciones de una democracia constitucional diseñar formas de pedagogía cívica y políticas públicas que apunten a erradicarla.

			Es esta una importante cuestión que se plantea a la deliberación pública tanto en la esfera del Estado como en la de la sociedad civil, y que involucra los dos sentidos de ciudadanía descritos líneas arriba. Excluir al otro equivale a negarle el acceso a las libertades y derechos que permiten a los individuos llevar una vida de calidad, y a la vez supone despojarlo de las herramientas legales y políticas con las cuales denunciar los abusos o ejercer resistencia frente a ellos. Resulta claro que la inclusión efectiva del otro como usuario de nuestra comunidad política implica el reconocimiento de su condición de ciudadano como el reconocimiento de su capacidad de agencia política para la vindicación de sus derechos fundamentales. La pregunta que podemos hacernos es: ¿Cómo sería posible transformar eficazmente los esquemas de pensamiento excluyentes, de modo que podamos incluir a todos los nacidos o naturalizados como miembros reales de nuestra comunidad política?

			Construir ciudadanía significa —entre otras cosas— contribuir a crear conciencia crítica en torno al acceso de todos los individuos a los bienes asociados a la posesión de derechos universales y a las libertades vinculadas a la participación política. El corolario de esta tesis es que las diferencias de raza, cultura, religión, género o sexualidad no constituyen motivos razonables para exceptuar a ciertos individuos del disfrute o el ejercicio de tales bienes. De tal forma que el daño que provocan la exclusión y la discriminación es inaceptable en la perspectiva de una democracia constitucional. No obstante, para hacer justicia y reparar a la víctima es preciso comprender la “naturaleza” y los alcances de la injusticia. Para aproximarnos al sufrimiento del excluido resulta insuficiente el vocabulario de la economía moderna y del derecho básicamente procedimental: la primera contempla la realidad desde el criterio del cálculo costo-beneficio, el segundo estudia la conducta humana desde su remisión a reglas universales. Necesitamos una aproximación al fenómeno del daño que no abandone el horizonte de la singularidad humana, el carácter eminentemente particular de la acción y las relaciones humanas.

			Es en este punto en el que el aporte del trabajo de las humanidades es decisivo. En los últimos años, filósofos de la talla de Richard Rorty (1997; 2000b), Iris Murdoch (2001), Bernard Williams (1994) y Martha Nussbaum (2005; 2006; 1999; 2001) han recurrido a la vieja y fecunda relación entre la ética y la literatura. Estos filósofos han argumentado —desde diferentes derroteros conceptuales— que los desarrollos metafísicos de la filosofía moral no permitían la configuración de modos de pensar y sentir con el otro concreto en circunstancias concretas. El otro que sufre no es un “otro generalizado” o una de las “partes” del hipotético contrato social. Es un ser humano que posee un cuerpo, ha desarrollado su identidad a través de vínculos de amor, amistad y pertenencia social, tiene un conjunto de creencias religiosas, políticas, morales; posee atributos de raza, género, nacionalidad; tiene preferencias literarias, sexuales, etcétera. Afronta determinadas circunstancias adversas que producen en él dolor. Identificar la injusticia, así como sus efectos sobre las víctimas —y eventualmente la discusión en torno a los modos que permitirían conjurarla y reparar el daño— requiere algo más que la intelección de principios abstractos. Exige una conexión empática con la víctima que nos permita descubrir —de manera incontestable— la humanidad del otro.

			Decir que todos los hombres son humanos es una tautología, pero es útil, puesto que sirve para recordarnos que quienes pertenecen anatómicamente a la especie homo sapiens y pueden hablar un lenguaje, usar herramientas, vivir en sociedades, cruzarse a pesar de las diferencias raciales, etc., son también semejantes en otros aspectos que se olvidan más fácilmente. Estos aspectos son, en especial, la capacidad de sentir dolor, tanto por causas físicas inmediatas como por diversas situaciones representadas en la percepción y en el pensamiento; asimismo, la capacidad de sentir afecto por los demás, y sus consecuencias, relacionadas con la frustración del mismo, pérdida de su objeto, etc. (Williams, 1985, pp. 270-271).

			La empatía es una operación de la reflexión y de la imaginación que permite a quien la ejercita ponerse tentativamente en la circunstancia que el otro que sufre afronta. Procura sentir con él y plantearse lo que podría hacer desde esa situación de injusticia y dolor. De este modo, la deliberación práctica se nutre tentativamente de la experiencia de la víctima, de tal forma que el agente se vea impulsado a actuar en su favor. Digo “tentativamente” porque lo que el agente deliberativo hace es reconstruir —con los recursos que brindan la percepción emotiva y el pensamiento— la situación del otro, sus creencias, sus sentimientos. Por medio del diálogo, tal conexión puede ser más estrecha aún. Evidentemente, hay un límite para esa proyección, una parte de ese dolor es incomunicable. Sin embargo, este diálogo constituye una premisa ineludible para el compromiso cívico: nos brinda una comprensión clara de la vulnerabilidad humana y nos permite asumir la defensa de quien padece injusticia.

			La literatura, la historia y las artes nos ejercitan en esa clase de deliberación que se nutre de la experiencia de la empatía. Estas disciplinas nos remiten explícitamente a las experiencias de incertidumbre, indolencia e injusticia, y nos exhortan a asumir una posición que involucre por igual el trabajo de la razón práctica y las emociones. La toma de posición exigida no es la que asumiría un espectador imparcial que pondera costos y beneficios, un observador completamente ajeno a las circunstancias que se viven. Se trata de una perspectiva que procura contar con un retrato complejo de la situación, de tal manera que el agente deliberativo sabe que está emitiendo juicios —y eventualmente tomando decisiones— que afectan o afectarán directamente a otros seres humanos reales. La proyección empática no solo me acerca a la experiencia del dolor de la víctima; desarrolla en mí la convicción de que resulta perfectamente posible que yo estuviese en esa misma situación, reaccionando de modo similar, etcétera. El acto de ponerme en el lugar del otro, procurar sentir con él —e incluso responder por él si no está en condiciones de responder por sí mismo— equivale precisamente a percibirlo como uno de nosotros. En otras palabras, equivale a reconocerlo como parte efectiva de nuestra comunidad política.

			3. Breve exploración de dos ejemplos literarios: Rosa Cuchillo y Las suplicantes

			Estos argumentos ponen de manifiesto la importancia del tipo de reflexión encarnada que aportan las humanidades, así como su relevancia para el fortalecimiento de una cultura de la inclusión. Si lo que buscamos es formar futuros ciudadanos comprometidos con la democracia y los derechos humanos, entonces el tipo de educación escolar y superior que necesitamos no puede concentrarse exclusivamente en el cuidado del pensamiento abstracto y en el desarrollo de capacidades asociadas con la pericia técnica o profesional. Las humanidades constituyen disciplinas que configuran en nosotros formas sutiles de interpretar y juzgar los asuntos humanos y sus sentidos posibles, y contribuyen a desarrollar en nosotros hábitos emocionales derivados del ejercicio de la empatía. Las obras literarias, las crónicas históricas y las obras de arte invitan al lector y al espectador a involucrarse en las vidas de los personajes y las circunstancias que atraviesan —precariedad económica, conflictos morales desgarradores, ausencia de reconocimiento— para, a través del contacto con esa clase de experiencias, purificar el juicio —lo que los griegos denominaban katharsis (para un análisis exhaustivo del concepto ético de katharsis, véase Nussbaum, 1995, pp. 480-3; me he ocupado del tema de las narrativas vitales en Gamio, 2005)—, esto es, discernir en torno a las situaciones de injusticia y vulnerabilidad que viven nuestros semejantes. Estos procesos de clarificación nos permiten asumir una posición frente a casos similares y extraer lecciones importantes acerca de la “naturaleza” de las cuestiones éticas y políticas. Por supuesto, algunas de estas obras pueden plantear tesis cuestionables —es trabajo del lector/ciudadano examinarlas y confrontar sus posiciones en los distintos espacios públicos que ofrece tanto la academia como la sociedad civil—, pero es el ejercicio del pensamiento empático al que invitan las humanidades lo que las convierte en una forma de saber fundamental para la configuración de la deliberación práctica y la educación del carácter —en este punto estoy en deuda con la concepción de la educación universitaria desarrollada por Martha Nussbaum (2001)—.

			De este modo, el cultivo de las humanidades se pone al servicio de la construcción de la ciudadanía, constituyendo la materia prima de la ética de la compasión y de la justicia que la sostiene. Esta ética apunta a la adquisición de las disposiciones y modos de juicio que permitan a los agentes prácticos diseñar libremente los proyectos de vida que puedan razonablemente valorar, pero también pretende poner de manifiesto nuestra responsabilidad con los otros, particularmente aquellos que padecen injusticia. Quisiera —en la última etapa de mi exposición— ocuparme muy brevemente del tema de la empatía y el reconocimiento del otro a la luz de dos obras literarias que intentan llevar a cabo, cada una a su manera y con distintos grados de éxito, un proyecto como el que he descrito. La primera es Rosa Cuchillo, la brillante obra de Oscar Colchado acerca del conflicto armado interno en el Perú. La segunda es la clásica tragedia de Eurípides, Las suplicantes. Ambas nos remiten a la experiencia de la pérdida de los seres queridos, motivada por la guerra. Ambas ponen de manifiesto lo que significa para una vida humana concreta los vínculos familiares y comunitarios, así como la relación con los dioses. Planteo el análisis de estos ejemplos a modo de ejercicio que pone en juego la tesis que he estado desarrollando aquí; advierto que procederé esquemáticamente y dejaré para otra ocasión la tarea de elaborar un examen más detenido de estos textos.

			Rosa Cuchillo narra la historia del alma de una madre que atraviesa los diferentes niveles que posee la morada de los muertos de acuerdo con la cosmovisión andina, tratando de descubrir el paradero de su hijo Liborio, muerto luego de un choque con los soldados. Liborio había sido incorporado a las filas de Sendero Luminoso, a pesar de no estar convencido de la consistencia de sus propósitos o de la legitimidad de sus métodos4. El joven se había percatado de que la organización subversiva no pretendía liberar completamente a los runas del yugo de los mistis5 —en la dirección del mito de Inkarri—; antes bien, postulaban conquistar el poder para ponerlo en manos de la clase obrera, dejando de lado al campesinado quechua. Liborio llega a la conclusión de que los senderistas no comprenden las fuerzas de los apus6 y la Pachamama7: tienen una visión puramente intelectual de la naturaleza y las relaciones que el hombre establece con ella. Ha contemplado con profundo dolor cómo los propios senderistas entraban a las comunidades y masacraban a los pobladores ante la sospecha de que estos acogían (o encubrían) a quienes los habían delatado ante las autoridades. Si lo que él estaba buscando era una señal que mostrara la inminencia del pachacuti en los conflictos que se venían librando en el ande peruano8, no la iba a encontrar en las crueles acciones terroristas.

			Rosa Cuchillo busca conocer el destino del alma de su hijo en el camino que recorre desde el Wañuy Mayu —el río de aguas negras que separa el mundo de los vivos del de los muertos— hacia el Janaq Pacha, el mundo de arriba, en el que se lleva a su consumación la comunión de las almas con los dioses. No tiene más compañía que su perrito negro Wayra, y en el penoso trayecto que ha emprendido tiene que evadir los ataques de jarjachas9 y almas condenadas que pretenden arrastrarla hacia el abismo. Su viaje constituye además un proceso anamnético que le permitirá recuperar el conocimiento acerca de quién en realidad es ella. Algunos críticos han comparado este plano de la narración con el camino que realiza Dante en la Divina comedia —guiado por Virgilio a través del Infierno y del Purgatorio—, así como el tortuoso camino de retorno al hogar emprendido por Ulises en la Odisea. El relato tiene la virtud de articular tiempos y niveles de realidad diversos que se yuxtaponen significativamente con el fin de esclarecer los conflictos que los personajes afrontan.

			Colchado ha logrado describir con singular belleza y hondura las opciones del campesino ayacuchano frente a la violencia, la ausencia del Estado en las localidades altoandinas, el dolor frente a la pérdida de los seres queridos, las graves contradicciones morales de sinchis y senderistas10, la riqueza del universo mítico quechua y wari. Sus personajes son seres de carne y hueso: sus pensamientos y emociones son expresados a través de un lenguaje persuasivo y conmovedor. No obstante, el autor nos transmite la sensación de que, o los conflictos del mundo terminan resolviéndose en el horizonte sobrenatural, o simplemente las diferencias y desigualdades que desgarran el mundo se mantienen irresueltas hasta la llegada del pachacuti… a través de la violencia.

			Este dilema me parece discutible. Pareciera que tenemos que elegir entre el delicado olvido que las almas experimentan al recobrar su lugar en el Janaq Pacha —como es el caso de la propia Rosa Cuchillo que en la morada divina se reconoce como la diosa Cavillaca— y el camino terrible de la guerra como instrumento de la justicia (cósmica). El propio Liborio abandona aceleradamente el mundo espiritual para retomar el camino de la confrontación en el mundo humano, pues está llamado a transformar la realidad histórico-social: “¿Y adónde vas? Indagué. Estoy volviendo a la tierra, respondió, me envía el Padre a ordenar el mundo. ¿Un pachacuti? Dije. Sí, es necesario voltear el mundo al revés.” (Colchado, 1998, p. 198)

			En términos de Liborio, la única forma de poner las cosas en su sitio es a través del combate. Incluso podría suponerse que él mismo se convierte en el caudillo que dirige la Gran Transformación. En su perspectiva, no hay reconciliación, no es posible lograr que los mistis y los runas coexistan en el seno de una comunidad; esa es una hipótesis que los personajes ni siquiera contemplan: la comunidad que propone Liborio es local y étnicamente determinada. No se trata de castigar a los criminales subversivos y a los efectivos militares que violaron los derechos humanos. Tampoco se trata de reconstruir nuestras instituciones y erradicar las condiciones estructurales de la violencia en lo económico y en lo político-social. No se trata de luchar universalmente contra la exclusión y fortalecer una cultura del reconocimiento de las etnias y los credos que componen el Perú. Para los personajes épicos de Rosa Cuchillo, la solución sigue siendo la guerra. A los ojos de Liborio, Sendero Luminoso se equivocó: no había que promover la lucha de clases, sino la lucha entre runas y mistis.

			Esta es una solución que me parece inaceptable, entre otras cosas, porque no constituye propiamente una salida: nos instala nuevamente —e irremediablemente— en medio de la tragedia y de la violencia. Sustituye, eso sí, la “dialéctica materialista” por la apelación al pachacuti como recurso ideológico de legitimación. Divide nuevamente el mundo ético-político entre “nosotros” y “ellos”, sin abandonar el pathos marxista por la “inevitabilidad histórica”. No se supera la violencia en la deliberación, sino (otra vez) la violencia “incorrecta” por la “correcta”. No obstante, toda violencia es inhumana. Creo que, más allá de la fuerza narrativa de la obra, el personaje “idealista” de Rosa Cuchillo transmite un mensaje que debemos rechazar con firmeza porque tenemos poderosas razones para ello: para que no se repita la historia siniestra que hemos vivido. Podría decirse que el proceso de deliberación empática se queda a mitad de camino, pues no puede superar las barreras que plantean tanto las diferencias étnicas como la amarga experiencia de la injusticia estructural.

			En contraste, Las suplicantes plantea desde el inicio la tesis de la absoluta esterilidad de la guerra cuando se trata de resolver los conflictos humanos y llevar a los hombres a un “estadio superior” de su desarrollo. La obra narra la historia de las madres de los argivos que lucharon con Polinices en la guerra civil que azotó Tebas y murieron en la refriega. Estas mujeres piden a Teseo —gobernante de Atenas, que aparece como democrática gracias a la pluma de Eurípides— que interceda ante Creonte para poder recuperar los cadáveres de sus seres queridos y lograr la paz para ellos. Constituye un dato importante el constatar que el autor convierte a estas madres que claman por justicia en el coro trágico —el coro representa la voz de la razón práctica, la perspectiva de la phronēsis (la prudencia), posición tradicionalmente reservada a los ciudadanos de la polis (varones, evidentemente)—.

			Inicialmente Teseo se muestra reacio a acceder a lo que las mujeres argivas le solicitan: conoce la tozudez y el espíritu vengativo de Creonte y es perfectamente consciente del carácter injusto de la aventura que llevó a Polinices y a un ejército invasor ante los muros de Tebas. Es su madre Etra la que lo convence con duras palabras. Los lamentos de las mujeres de Argos la han conmovido. Ella sabe que constituye una ley no escrita en la Hélade el cumplir con brindarle a todo ser humano —incluyendo al enemigo— “su tumba debida y exequias” con el fin de reconciliar al muerto con la tierra que bebió su sangre. En esta línea de pensamiento, persuadir a Creonte para que devuelva los cadáveres de los guerreros constituye una empresa justa y piadosa; esta convicción lleva a Teseo a hacer suya la exigencia de las suplicantes. Siguiendo estrictamente las tradiciones políticas de la ciudad, el rey consulta a la asamblea para obtener el consentimiento del dēmos frente a la campaña que comandará. Al conocer la negativa de Creonte a entregar los cuerpos, los atenienses se preparan para la guerra. Teseo no tiene otra opción que obligar a Creonte a ceder aquello que ya pertenece por derecho propio a los dioses subterráneos. Es aquí dónde podemos reconocer el penetrante juicio de Eurípides sobre la violencia, último recurso frente a lo que es sabio y correcto. Nótese el contraste con la posición esbozada por los personajes principales de Rosa Cuchillo: “¡Fatuos mortales que tendéis el arco más de lo oportuno y recibís de la Justicia innumerables males! Tomáis lecciones de los hechos, ya que no de los amigos. Y vosotros, Estados, que podéis conjurar el mal por la palabra, dirimís vuestros asuntos con la sangre, no con la palabra” (Supp. vv. 745-750).

			La justicia es concebida como la observancia de un orden —todavía de tonalidades cósmicas— que genera armonía en las relaciones humanas, la misma que es quebrada por la desmesura (hybris) presente en las acciones y los deseos de los hombres (“tender el arco más de lo debido”). El resultado de estas imprudencias es el mal, el daño. El hecho del mal re-vela la injusticia humana. La metáfora educativa no es gratuita; recuérdese que la sabiduría trágica consiste en el aprendizaje a través del dolor, que contribuye a formar —por medio de la experiencia— el juicio prudente, basado en la comprensión de la correcta “medida” humana. Esta clase de comprensión práctica busca tomar lecciones de los amigos (philoi, esto es, amigos, amantes, conciudadanos). En cuanto a la actitud de las ciudades (poleis), la obra las confronta categóricamente: en lugar de dirimir los conflictos a través de la palabra —aquel elemento característico de la vida humana que constituye el horizonte que posibilita el entendimiento común y la construcción de la propia comunidad—, recurren a la violencia. La perspectiva que asume Liborio en Rosa Cuchillo es precisamente la que denuncia Eurípides: la desesperación ante la muerte y el desamparo lleva al joven a perder la fe en el poder de la palabra. En el otro extremo del dilema, Teseo usa la fuerza para arrebatarles los cadáveres argivos a los hombres de Tebas. Una vez lograda la victoria, el rey de Atenas no cede a la tentación de entrar en la ciudad, a pesar de que la tiene a su merced. El texto es elocuente para explicar las razones del soberano: “Y aunque estaba en sus manos invadir las murallas, Teseo se contuvo, pues decía que no había ido a arrasar una ciudad, sino a reclamar unos cadáveres” (Supp. vv. 723-725).

			En Rosa Cuchillo y en Las suplicantes encontramos interpretaciones rivales en torno al vínculo ético entre conflicto y justicia. Ambas obras ofrecen justificaciones diferentes a lo que significa vivir en una comunidad, y ponen en juego criterios diferentes acerca de quién pertenece y quién no pertenece potencialmente a esa comunidad. Aunque ninguno de estos textos utiliza el concepto de ciudadanía en el registro de las democracias liberales, es evidente que el drama de Eurípides explora alguno de los dilemas que hemos discutido aquí en términos de exclusión y posesión de derechos. El estudio de esta clase de conflictos constituye una tarea ineludible para quienes encontramos en la universidad un espacio privilegiado para el ejercicio del pensamiento crítico y el cultivo de la empatía.

			

OEBPS/OEBPS/font/Calibri-Light.ttf


OEBPS/OEBPS/font/TimesNewRomanPS-ItalicMT.ttf


OEBPS/OEBPS/font/Calibri-LightItalic.ttf


OEBPS/OEBPS/font/Calibri.ttf


OEBPS/OEBPS/font/AGaramondPro-BoldItalic.otf


OEBPS/OEBPS/font/ArialMT.ttf


OEBPS/OEBPS/font/Arial-BoldMT.ttf


OEBPS/OEBPS/font/TimesNewRomanPSMT.ttf


OEBPS/OEBPS/font/AGaramondPro-Italic.otf


OEBPS/OEBPS/font/TimesNewRomanPS-BoldMT.ttf


OEBPS/cover.jpeg
GONZALO GAMIO GEHRI

LA CONSTRUCCION

DE LA CIUDADANIA

Ensayos sobre filosofia politica

IDEHPUCP





OEBPS/OEBPS/font/Garamond.TTF


OEBPS/OEBPS/font/Garamond-Bold.TTF


OEBPS/OEBPS/font/Arial-BoldItalicMT.ttf


OEBPS/OEBPS/font/Garamond-Italic.TTF


