


[image: Pedro José Posada Gómez–Lógica, dialéctica y retórica–Aristóteles y las teoríasde la argumentación]







[image: Lógica, dialéctica y retórica (en Aristóteles y las teoríasde la argumentación)]








Posada Gómez, Pedro José


Lógica, dialéctica y retórica (en Aristóteles y las teoríasde la argumentación) / Pedro José Posada Gómez.


300 páginas ; 24 cm.-- (Colección artes y humanidades)


Incluye bibliografía


1 .Aristóteles, 384-322 a. de C- Crítica e interpretación


2. Teoría de la argumentación 3.Retórica 4.Dialéctica5. Lógica - Teorías I.


Tít. II. Serie.


185 cd 21 ed.


A1503956


CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis Ángel Arango





Universidad del Valle


Programa Editorial


Título: Lógica, dialéctica y retórica (en Aristóteles y las teorías de la argumentación)


Autor: Pedro José Posada Gómez


ISBN: 978-958-765-186-7


ISBN-Pdf: 978-958-507-068-4


ISBN-Epub: 978-958-507-073-8


DOI: 10.25100/peu.7651867


Colección: Artes y Humanidades-Filosofía


Primera edición


Primera reimpresión 2023


© Universidad del Valle


© Pedro José Posada Gómez


Diseño y diagramación: Hugo H. Ordóñez nievas


Corrección de estilo: Juan Carlos García (G&G Editores)





Este libro, salvo las excepciones previstas por la Ley, no puede ser reproducido por ningún medio sin previa autorización escrita por la Universidad del Valle.


El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresión del autor y no compromete el pensamiento institucional de la Universidad del Valle, ni genera responsabilidad frente a terceros. El autor es responsable del respeto a los derechos de autor del material contenido en la publicación, razón por la cual la universidad no asume ninguna responsabilidad en caso de omisiones o errores.


Diseño epub:
Hipertexto – Netizen Digital Solutions






[image: The Conquest of Happiness]






Al profesor Adolfo León Gómez, PhD.
(Universidad del Valle),
quien discutió conmigo los borradores
de este trabajo y me recomendó
abundante bibliografía.




CONTENIDO


PRESENTACIÓN


PARTE I
DIALÉCTICA, LÓGICA Y RETÓRICA EN ARISTÓTELES


CAPÍTULO 1
EL CONCEPTO DE ‘RAZONAMIENTO’ EN LOS TÓPICOS Y EN LAS REFUTACIONES SOFÍSTICAS


CAPÍTULO 2
LA CONCEPCIÓN ARISTOTÉLICA DE LA LÓGICA Y SUS RELACIONES CON LA DIALÉCTICA


2.1. El orden cronológico de los libros del Órganon


2.2. Algunas pesquisas terminológicas


2.3. La versión aristotélica de la lógica


2.4. La lógica en los Analíticos


2.5. Los primeros principios del razonamiento y de la demostración


2.6. Los vínculos entre Dialéctica y Analítica


2.7. Consideraciones finales sobre la lógica aristotélica (la diferencia entre el silogismo válido y el demostrativo)


CAPÍTULO 3
LA RETÓRICA COMO ANTISTROFA DE LA DIALÉCTICA


3.1. Sobre los inicios de la reflexión sobre la Retórica hasta Platón


3.2. La Retórica de Aristóteles


PARTE II
LA INFLUENCIA DEL CANON ARISTOTÉLICO EN LAS TEORÍAS DE LA ARGUMENTACIÓN (PERELMAN, TOULMIN, VAN EEMEREN, HABERMAS)


CAPÍTULO 4
VALORACIÓN DEL CANON ARISTOTÉLICO EN LA OBRA DE PERELMAN-OLBRECHTS


4.1. Nueva Retórica como continuación crítica de la tradición aristotélica de la retórica y la dialéctica


4.2. Una postura crítica frente al racionalismo moderno (desde Descartes hasta el positivismo lógico) apoyado en el modelo analítico deductivo de la razón y el razonamiento


4.3. Las “pruebas retóricas” y las “pruebas analíticas”


4.4. Diferencias entre la argumentación en el lenguaje cotidiano y la demostración en un sistema lógico


4.5. Algunas observaciones generales sobre la relación de la Nueva Retórica con la lógica, la dialéctica y la retórica aristotélicas


CAPÍTULO 5
S. E. TOULMIN FRENTE A LA LÓGICA FORMAL


5.1. El objetivo de The uses of argument


5.2. Toulmin frente a Aristóteles y a la lógica formal


5.3. La forma de los argumentos (El esquema de Toulmin)


5.4. Críticas al esquema de Toulmin


CAPÍTULO 6
EL MODELO PRAGMA-DIALÉCTICO DE ANÁLISIS DE LA ARGUMENTACIÓN


6.1. Orígenes, desarrollo y presupuestos teóricos de la pragma-dialéctica


6.2. Sinopsis general del modelo pragma-dialéctico para el análisis de la argumentación


6.3. Dialéctica, lógica y retórica en la teoría pragma-dialéctica


CAPÍTULO 7
TEORÍA DE LA ARGUMENTACIÓN COMO ACCIÓN COMUNICATIVA (HABERMAS)


7.1. La argumentación como un tipo especial de acción comunicativa


7.2. Los aspectos lógicos, dialécticos y retóricos del habla argumentativa


7.3. Un modelo para la argumentación en el discurso de la racionalidad práctica


7.4. Conclusiones provisionales sobre la propuesta de Habermas


CONCLUSIONES


Elementos para una Teoría General de la Argumentación


BIBLIOGRAFÍA


NOTAS AL PIE




PRESENTACIÓN


Después de más de medio siglo de su surgimiento, la teoría de la argumentación se ha constituido en un sólido campo de investigación, enmarcable en el llamado giro lingüístico y pragmático de la filosofía del lenguaje. Desde la teoría de la acción comunicativa, Habermas ha planteado un reto a los teóricos de la argumentación: el de dar cuenta de los aspectos lógicos, dialécticos y retóricos del habla argumentativa. El trabajo que aquí se presenta surgió como un intento de sopesar la viabilidad y pertinencia de esa idea habermasiana.


Para ese propósito, se dividió el trabajo en dos partes. En la primera se hace un repaso de las nociones aristotélicas de dialéctica, lógica y retórica, y de sus posibles conexiones; en la segunda se analiza la influencia de las tres disciplinas aristotélicas en cuatro teorías de la argumentación, las elaboradas por Perelman-Olbrechts, S. E. Toulmin, F. van Eemeren y la del mismo Habermas.


I. La revisión de los textos de Aristóteles estuvo guiada por un hecho ya establecido y aceptado por los estudiosos: la prioridad de la Tópica sobre la Analítica. Es decir, el reconocimiento de que la teoría dialéctica aristotélica es anterior y fundadora de su teoría lógica. Este dato, ya señalado por Pierre Aubenque, me permitió encontrar en los Tópicos y las Refutaciones sofísticas, no solo los elementos de la dialéctica aristotélica sino también la noción clave de su lógica analítica: el silogismo demostrativo (y la noción correlativa de argumento didáctico). Aún más, la clasificación de los tipos de razonamiento en esta obra seminal del estagirita se convirtió en la guía para vislumbrar las conexiones entre las tres disciplinas aristotélicas. Comparando la lista de razonamientos (συλλογισμός en los Tópicos 100a 25) y la lista de argumentos (λόγων γένη en las Refutaciones sofísticas, 165b) se tiene una correspondencia entre los razonamientos demostrativos y los argumentos didácticos, por un lado, y entre los razonamientos dialécticos y los argumentos dialécticos y críticos, por el otro. Tal distinción entre el campo de la demostración y el del razonamiento de lo verosímil volverá a aparecer en los Analíticos y en la Retórica.


Y no es solo que la lógica aristotélica (es decir, su teoría sobre el silogismo apodíctico y analítico) es una extensión o derivación de sus categorías de “razonamiento demostrativo” y “argumento didáctico”, sino que la posterior división de los razonamientos dialécticos en “silogismos” y “comprobaciones” (tradicionalmente llamados deducciones e inducciones) incluye al razonamiento demostrativo como un caso de la argumentación dialéctica y permite ver el enfoque dialéctico que Aristóteles le dio a su teoría analítica. Aún más, los razonamientos silogísticos y comprobativos reaparecerán como elementos integrantes de la retórica aristotélica.


Resumiendo:


1. El desarrollo de la teoría lógica aristotélica se deriva de su reflexión sobre el diálogo y la dialéctica, como un caso especial de ella, aquel de los razonamientos demostrativos y científicos, que parten de premisas verdaderas y aplican las formas correctas de razonar.


2. Los argumentos dialécticos no se distinguen de los demostrativos por su aspecto formal, sino por la calidad epistémica de sus premisas (el ser verdaderas o el ser plausibles).


Este segundo aspecto es importante, pues parece ir en contra de una interpretación (presente aún en la lectura que de Aristóteles hace Ch. Perelman) que ve en la dialéctica aristotélica un enfoque opuesto y radicalmente diferenciado de su lógica. La idea que se quiere resaltar aparece también en esta observación con la que concluye Tricot su introducción a la traducción francesa de los Tópicos:


En contra de la opinión de la mayoría de los intérpretes antiguos, la lógica de lo probable (plausible) no sería ya un complemento de la lógica de lo necesario; ella no sería una segunda lógica aplicable al dominio en el que la verdad científica no sería alcanzable. Ella aparece más bien como una especie de ejercicio preparatorio para la teoría de la demostración y de la ciencia, teoría que, en la mente de Aristóteles, debería completar la dialéctica tradicional, tal como Platón, los Sofistas y él mismo la habían practicado. (Tricot, 2004, pp. 8-9)


Mi revisión de la lógica aristotélica permitió aclarar otros aspectos (además de la génesis y el tratamiento dialécticos de la teoría analítica):


• Que para Aristóteles la lógica o analítica no es una ciencia, sino un instrumento o propedéutica de la ciencia. Es decir, de la demostración de los primeros principios de la ciencia que realiza el científico ante su auditorio de aprendices. Primeros principios que son obtenidos en el intercambio dialéctico.


• Que la “lógica”, “analítica” o “apodíctica” aristotélica surge como una ampliación o especificación del estudio del razonamiento iniciado en los Tópicos; es decir, en la dialéctica aristotélica.


• Que Aristóteles mantiene una perspectiva dialéctica a lo largo de su presentación del razonamiento analítico.


• Que cuando descubre el silogismo apodíctico, Aristóteles lo considera como un instrumento aplicable a todo tipo de razonamiento, sea este dialéctico, demostrativo o retórico.


El repaso de la lógica aristotélica permitió también constatar que Aristóteles es menos formalista de lo que generalmente se ha entendido y que su presentación de la lógica asume la forma de un sistema de reglas de inferencia y no aquel de leyes o tautologías al que lo redujo Jean Lukasiewicz.


Esta primera parte concluye con la relectura de la Retórica aristotélica, cuyo punto de partida es la conocida afirmación: “La retórica es una antistrofa de la dialéctica, ya que ambas tratan de aquellas cuestiones que permiten tener conocimientos en cierto modo comunes a todos y que no pertenecen a ninguna ciencia determinada” (1354a 1-5).


El sentido de esta relación entre la dialéctica y la retórica se comprende mejor a partir de la distinción de los tipos de “pruebas” que utiliza la retórica. Después de su definición de la retórica como “...la facultad de teorizar lo que es adecuado en cada caso para convencer” (1355b 25), Aristóteles presenta los dos tipos de “pruebas por persuasión” (πίστεις): las propias del arte (ἔντεχνοι) y las ajenas al arte (ἄτεχνοί):


Llamo ajenas al arte a cuantas no se obtienen por nosotros, sino que existían de antemano, como los testigos, las confesiones bajo suplicio, los documentos y otras semejantes; y propias del arte, las que pueden prepararse con método y por nosotros mismos, de modo que las primeras hay que utilizarlas y las segundas inventarlas (1355b 35).


El esfuerzo aristotélico por presentar una retórica filosófica (que se separe del tratamiento de ella por los sofistas) le llevará a enfatizar la importancia del componente lógico y dialéctico de la retórica, en sus tipos de pruebas y en su tratamiento del tema.


Es ampliamente conocida la clasificación aristotélica de las pruebas por persuasión que se obtienen mediante el discurso:


De entre las pruebas por persuasión, las que pueden obtenerse mediante el discurso son de tres especies: unas residen en el talante del que habla, otras en el disponer al oyente de alguna manera y, las últimas, en el discurso mismo, merced a lo que éste demuestra o parece demostrar. (1356a)


Dice el filósofo que los tratadistas se han centrado o bien en las pruebas ajenas al arte, o en las que se refieren al ἦθος del orador y al πάθος del auditorio; de allí su afán por destacar las pruebas basadas en el discurso mismo, en el λόγος. La aplicación en la retórica de estas distinciones aristotélicas ha dado lugar a innumerables debates. Me limito aquí a presentar una interpretación que considero plausible para la tesis de que hay una conexión sistemática entre la dialéctica, la lógica y la retórica aristotélicas.


Aristóteles describe el componente lógico de la retórica en analogía con la dialéctica:


(...) en lo que toca a la demostración y la demostración aparente, de igual manera que en la dialéctica se dan la inducción, el silogismo y el silogismo aparente, aquí (en la retórica) acontece también de modo similar. En efecto, por una parte, el ejemplo es una inducción; y, por otra parte, el entimema es un silogismo; y, por otra parte, en fin, el entimema aparente es un silogismo aparente. Llamo pues, entimema al silogismo retórico y ejemplo a la inducción retórica. (1356b)


Mi conclusión en esta parte es que Aristóteles construye su versión de la retórica teniendo como marco de referencia los tipos de razonamiento que había estudiado en la dialéctica (Tópicos y Refutaciones sofísticas), por lo cual su retórica no es opuesta al razonamiento dialéctico (y lógico) sino que muestra un uso persuasivo de los razonamientos analizados en sus obras previas. En este sentido, la retórica es homóloga de la dialéctica, un “esqueje” de ella, y contiene un componente estrictamente racional en las “pruebas” (πίστεις) propias del arte, que son los entimemas y ejemplos (los primeros enfocados a la pretensión de validez universalizante del silogismo y los segundos al uso retórico del caso particular).


II. En la segunda parte de este trabajo se presentan los elementos centrales de cuatro teorías contemporáneas sobre la argumentación y, como ya se dijo, en ella se analiza la influencia de las tres disciplinas aristotélicas en la Nueva Retórica de Perelman-Olbrechts, en la teoría sobre la noción de argumento de S. E. Toulmin, en la pragma-dialéctica o Nueva Dialéctica de F. van Eemeren y Rob Grootendorst y en la teoría de la acción comunicativa de J. Habermas. Se hace un resumen de las conclusiones de esta segunda parte:


1. Perelman-Olbrechts presentan su teoría a partir de la distinción aristotélica entre los razonamientos necesarios (demostrativos y analíticos) y los razonamientos dialécticos (plausibles o verosímiles): “Nuestro análisis se refiere a las pruebas que Aristóteles llama dialécticas, que examina en los Tópicos y cuyo empleo muestra en la Retórica” (Perelman y Olbrechts, 1958/1994, p. 35)1. Este énfasis en un elemento común a la dialéctica y a la retórica aristotélicas explica que los autores consideren que su teoría podría ser denominada tanto ‘Nueva Retórica’ como ‘Nueva Dialéctica’.


Para Perelman-Olbrechts la noción de retórica ha estado ligada desde sus inicios a la búsqueda de la adhesión, por lo que el concepto de auditorio siempre ha sido central en ella: “Nuestro acercamiento (a la retórica) pretende subrayar el hecho de que toda argumentación se desarrolla en función de un auditorio” y agregan: “Dentro de este marco, el estudio de lo opinable, en los Tópicos, podrá encontrar su lugar” (Perelman y Olbrechts, 1958/1994, p. 36). Así, partiendo de que tanto la retórica como la dialéctica se ocupan de lo opinable, Perelman-Olbrechts consideran que la dialéctica de los Tópicos puede quedar inserta en su Nueva Retórica.


El papel de la lógica y su valoración en la Nueva Retórica de Perelman-Olbrechts, pasó por varias etapas: 1) una de oposición, que se puede ver en el libro Logique et Rhétorique (1950), 2) otra de complementariedad, como se expresa en algunos pasajes del Tratado (1958), y 3) una de inclusión de la lógica en la retórica, como lo aclara L. Olbrechts-Tyteca en una nota al pie del artículo de 1963: Rencontre avec la rhétorique: “Creo que, en este momento, nuestras investigaciones tenderían más a hacer de la lógica una parte de la retórica” (p. 17). Esto se entiende si se recuerda que en un primer momento la Nueva Retórica se opone al intento de reducir el razonamiento humano al cálculo lógico-matemático; en el segundo, la Nueva Retórica se presenta como organón de la razón práctica, complementario del dominio del pensamiento lógico formalizable; y en el tercer momento, la Nueva Retórica subsume al lenguaje lógico-formal como un caso especial suyo, aquel en el cual la reducción de las diferencias y la estandarización del lenguaje y las reglas de inferencia permiten el proceso lógico-deductivo.


A pesar de ello, la teoría de la argumentación de Perelman-Olbrechts parece haberse desarrollado principalmente con la idea de oposición y complementariedad entre análisis lógico y análisis argumentativo (o “retórico”). Como queda reflejado 1) en el hecho de que tanto en el Tratado (1958) como en el Imperio (1978) casi todos los capítulos comienzan con la distinción tajante entre esos dos tipos de ‘pruebas’, 2) en la afirmación enfática de que la Nueva Retórica abarca “el campo inmenso del pensamiento no formalizado” (Imperio Retórico, p. 211), y 3) en la eliminación del criterio de validez lógico-formal para la valoración de los argumentos denominados “cuasilógicos”.


2. En el quinto capítulo se examina la propuesta de Toulmin para el análisis de los argumentos. Que no fue planteada en principio como una teoría de la retórica o de la argumentación sino como una revisión crítica del desarrollo de la lógica hacia el formalismo y su alejamiento de la argumentación cotidiana. A pesar de ello, el análisis que hace Toulmin de la estructura de los argumentos se ha constituido en un modelo de análisis argumentativo.


Contra la absolutización del criterio de validez lógico-formal (la configuración), Toulmin propone evaluar los argumentos en términos del procedimiento que los hace posibles. Para él, la congruencia y la coherencia (lógicas) son apenas “prerrequisitos de la evaluación racional” o, dicho en otros términos: “las consideraciones lógicas no son sino consideraciones formales” (Toulmin, 1958/2007, p. 223), es decir, son consideraciones que tienen que ver con las formalidades preliminares de la expresión de un argumento y no con los méritos reales de argumento o proposición alguna.


No obstante sus valiosas críticas al modelo lógico analítico y sus intentos por encontrar un análisis más amplio de los argumentos cotidianos, no podríamos pedirle a la teoría de Toulmin una reinterpretación de la retórica o la dialéctica antiguas. El esquema del argumento desarrollado por Toulmin deja poco o nulo espacio para los aspectos vinculados con el ἦθος del orador (o de los dialogantes) y con el πάθος del auditorio. Su aplicabilidad inmediata parece restringida a una ampliación del análisis lógico de la estructura de los argumentos, y en un análisis más ambicioso de la argumentación tendrá que ser complementado con otros modelos teóricos.


3. En el capítulo 6 se revisa el modelo pragma-dialéctico de análisis de la argumentación. Un ambicioso programa de investigación que se encuentra en desarrollo. Los principales logros de este modelo, a nuestro juicio, son: 1) un enfoque dialéctico de la argumentación como intento de resolver una diferencia de opinión, 2) un decálogo de reglas que permiten evaluar de manera racional el procedimiento dialéctico de la disputa y que, a la vez, 3) permiten sistematizar de una forma novedosa el tema de las falacias que se presentan en las argumentaciones.


El modelo pragma-dialéctico intenta incluir los aspectos lógicos y retóricos de la argumentación. Los primeros, incluyendo la “corrección lógica” como una de las reglas de la disputa racional, y los segundos, incorporando el tema de las “maniobras estratégicas” en el modelo de análisis. Ambos elementos, sin embargo, no parecen haber sido desarrollados de forma satisfactoria en la pragma-dialéctica: El aspecto lógico, porque los autores pretenden escapar a lo que llaman el “deductivismo” lógico-formal, pero sin haber aportado una alternativa clara a él. Y el aspecto retórico, porque los autores mantienen una concepción de la retórica como “maniobras” que se agregan como elementos adicionales al proceso dialéctico, con el único objeto de ganar la disputa a toda costa. En su momento se dijo que esta concepción de la retórica parece coincidir mejor con lo que Aristóteles llamaba la erística, en su teoría dialéctica.


En este capítulo se concluye que el modelo habermasiano posee dos características que lo distinguen de otras teorías de la argumentación: su intento de integrar las perspectivas de la lógica, la dialéctica y la retórica, y su carácter de modelo ideal o formal. La primera característica parece darle una ventaja en relación con otras teorías que (como la de Toulmin o la de Perelman) se han construido sobre la separación del aspecto lógico respecto de los aspectos retóricos y dialécticos. Esta separación, inspirada en la distinción aristotélica entre los razonamientos apodícticos y los dialécticos, tiende a olvidar que para Aristóteles era posible y necesario percibir el carácter lógico de ambos tipos de razonamiento. En esta separación se asume, primero, la reducción positivista de la lógica a su forma de cálculo axiomatizado de leyes, y se la opone a la dialéctica y la retórica. Si se tuviera en mente la presentación de la lógica como un sistema de reglas de inferencia, se vería mejor el carácter complementario de la lógica, en relación con las otras dos esferas. No debe olvidarse que por su génesis y por su función de herramienta de análisis de la validez y coherencia de los argumentos, el sistema de reglas de inferencia posee una tradición que desborda su forma meramente calculística.


El segundo aspecto de la propuesta habermasiana, su énfasis en los presupuestos ideales que deben satisfacer las argumentaciones —especialmente en los aspectos del procedimiento dialéctico y el proceso retórico—, puede ser justificado si se piensa en una teoría que tendría esencialmente una función crítica o evaluativa de los argumentos reales; sería una especie de ideal regulativo de la argumentación. Pero, si se pretende una teoría que además pueda describir la argumentación cotidiana, se tendría que avanzar en la reconstrucción, no solo de los presupuestos formales de la argumentación sino, además, de las desviaciones y patologías argumentativas. Esto permitiría refinar los criterios para evaluar la fuerza de los argumentos (eficacia y validez), y para distinguir el modo como la persuasión de auditorios particulares puede pretender (explícita o implícitamente) el convencimiento de un auditorio universal mediante sus pretensiones de validez; es decir, el modo como “una opinión puede transformarse en saber”. La distinción habermasiana entre ‘discurso’ y ‘crítica’ refleja esta tensión entre los aspectos universalistas y particularistas de la argumentación.


Finalmente, y ya en las conclusiones del trabajo, se presentan algunas ideas sobre cómo se podría enriquecer la propuesta habermasiana para el análisis de la argumentación, retomando aportes de las otras teorías consideradas. A este modelo de análisis propongo llamarlo “dinámica de la acción argumentativa”, pues vista como una actividad, la argumentación presenta un aspecto dinámico que se podría descomponer en tres momentos: el momento del pre-acuerdo epistemo-lógico; el momento del desenlace dialéctico del desacuerdo y el debate, y el momento de la evaluación “retórica” del acuerdo logrado.


Esta propuesta tiene aún varios problemas por resolver: ¿qué concepción de la lógica y qué herramientas formales son más adecuadas para el análisis de los argumentos en general, académicos y cotidianos?, ¿cómo distinguir los procedimientos dialécticos enfocados en el acuerdo cooperativamente alcanzado de aquellos realizados de forma competitiva, agonística o erística?, y, sobre todo, ¿qué criterios orientan el “proceso retórico” al momento de evaluar las pretensiones de validez de cada argumentación y su posible universalización? Por el momento solo tengo respuestas parciales y aproximadas a estos interrogantes.




PARTE IDIALÉCTICA, LÓGICA Y RETÓRICA EN ARISTÓTELES




CAPÍTULO 1EL CONCEPTO DE ‘RAZONAMIENTO’ EN LOS TÓPICOS Y EN LAS REFUTACIONES SOFÍSTICAS


El propósito en este capítulo es analizar el concepto de ‘razonamiento’ (y la clasificación de los distintos tipos de razonamiento) en los Tópicos y en las Refutaciones sofísticas, como parte de la teoría aristotélica de la dialéctica, para intentar defender la tesis de que los desarrollos lógicos de los Analíticos son una especificación de uno de los tipos de razonamiento ya considerados de modo general en la dialéctica. Más adelante se intentará aclarar el papel de tal concepción del razonamiento en los Analíticos y en la Retórica de Aristóteles.


Los Tópicos comienzan con la determinación del objeto o propósito que se disponen a estudiar —el método del razonamiento dialéctico— y con una rigurosa definición de los términos que se usarán en dicho estudio. Dice Aristóteles:


El propósito de este estudio es encontrar un método a partir del cual podamos razonar2 sobre todo problema3 que se nos proponga, a partir de cosas plausibles4, y gracias al cual, si nosotros mismos sostenemos un enunciado5, no digamos nada que le sea contrario. (100 a 1-20)


Y continúa: “... hay que decir primero qué es un razonamiento6 y cuáles sus diferencias para que pueda comprenderse el razonamiento dialéctico7: en efecto, esto es lo que buscamos en el presente estudio”.


Se trata entonces de definir el concepto de razonamiento, determinar sus tipos y pasar luego al desarrollo de los razonamientos o silogismos dialécticos, tema central del texto. Nótese que en la traducción de F. Larroyo, más que de “sostener un enunciado” (según la versión de M. C. S.), se trata de “sostener una discusión”, lo que lo acerca al campo de la dialéctica. Se trata de un método para razonar frente a cuestiones que se plantean (o que se nos plantean); y que toma como punto de partida, como premisas, nociones que son compartidas por la mayoría. Las definiciones de los tipos de razonamiento aclararán otros aspectos de la primera frase del texto acabada de citar. Continúa Aristóteles: “Un razonamiento (συλλογισμός) es un discurso (λόγος) en el que, sentadas ciertas cosas, necesariamente8 se da a la vez, a través de lo establecido, algo distinto de lo establecido”9 (100 a 25).


Este concepto general de ‘razonamiento’ (silogismo) se desglosa en cuatro tipos distintos:


1. Hay demostración cuando el razonamiento10 (el silogismo es demostrativo cuando) parte de cosas verdaderas y primordiales, o de cosas cuyo conocimiento se origina a través de cosas primordiales y verdaderas;


2. en cambio, es dialéctico el razonamiento11 (silogismo) construido a partir de cosas plausibles. (100a 25-30)


Aquí Aristóteles introduce una importante aclaración sobre lo que entiende por ‘verdadero’ y por ‘plausible’, que es lo que distingue a las premisas ‘demostrativas’ de las ‘dialécticas’ y a los silogismos formados con ellas:


Son cosas verdaderas y primordiales las cosas que tienen credibilidad, no por otras, sino por sí mismas (en efecto, en los principios cognoscitivos12 no hay que inquirir el por qué, sino que cada principio ha de ser digno de crédito en sí mismo); son cosas plausibles las que parecen bien a todos, o a la mayoría, o a los sabios, y, entre estos últimos, a todos, o a la mayoría, o a los más conocidos y reputados. (100b 20-25)


Así, lo que caracteriza a las premisas de los razonamientos demostrativos es el hecho de partir del conocimiento de algo verdadero y básico, evidente; como los principios del conocimiento ‘científico’. Las premisas de los razonamientos dialécticos parten de lo que es plausible para la mayoría, o al menos para la mayoría de los sabios. No se establece diferencia en la ‘forma lógica’ de ambos tipos de razonamiento13.


A continuación Aristóteles define otros dos tipos de razonamiento, que parten del error de considerar (o hacer que otro considere) algo meramente aparente como algo real:


3. Y un razonamiento erístico14 es el que parte de cosas que parecen plausibles pero no lo son, y también el que, pareciendo un razonamiento (y no siéndolo) parte de cosas plausibles o de cosas que lo parecen; en efecto, no todo lo que parece plausible lo es realmente. (100b 25-30)


Así, Aristóteles distingue dos tipos de razonamiento erístico: el razonamiento erístico en sentido estricto (que parte de cosas que parecen plausibles pero no lo son) y el razonamiento erístico que no es un razonamiento (aunque lo parezca)15, pues no concluye nada16.


4. Además de todos los razonamientos mencionados, están los razonamientos desviados17, que surgen a partir de las cuestiones concernientes exclusivamente a algunos conocimientos, por ejemplo, en el caso de la geometría y otros conocimientos emparentados con esta. (101a 5-8)


Aristóteles da como ejemplo de este último caso el hacer ‘figuras falsas’ (“trazando de forma indebida los semicírculos” o “tirando ciertas líneas como no deberían ser tiradas”), en una demostración geométrica; pues tal proceder no parte de lo verdadero ni de lo probable, sino del falseamiento de los supuestos de una ciencia (Cuando se constituya la forma analítica de la lógica, los razonamientos desviados podrán ser considerados como ‘errores lógicos’, o faltas a las reglas de la lógica).


Hasta aquí, se cuenta con una determinación del objeto del estudio de la dialéctica y con una clasificación de cuatro tipos distintos de razonamiento. Sobre lo primero, hay indicios de que Aristóteles concebía la dialéctica como una disciplina que considera todos los tipos de razonamiento (y no solo los razonamientos dialécticos), pues en la conclusión de las Refutaciones sofísticas (que es el último capítulo de los Tópicos) se reivindica como el iniciador de la reflexión sistemática sobre esta disciplina (a diferencia de la Retórica, en la que reconoce varios antecesores) y lo dice con estas palabras:


Sobre las cuestiones de retórica existían ya muchos y antiguos escritos, mientras que sobre el razonar (συλλογίζεσθαι) no teníamos absolutamente nada anterior que citar, sino que hemos debido afanarnos empleando mucho tiempo en investigar con gran esfuerzo. (184 b)18


El alcance de esta nueva disciplina, que estudia el arte de construir razonamientos, es bastante amplio, pues según Aristóteles ella es útil, en primer lugar, para tres cosas:


(...) para ejercitarse, para las conversaciones y para los conocimientos en filosofía19. (...) en efecto: teniendo un método, podremos habérnoslas más fácilmente con lo que nos sea propuesto; para las conversaciones, porque, habiendo inventariado las opiniones de la mayoría, discutiremos con ellos, no a partir de pareceres ajenos, sino de los suyos propios, forzándoles a modificar aquello que nos parezca que no enuncian bien; para los conocimientos en filosofía, porque, pudiendo desarrollar una dificultad en ambos sentidos, discerniremos más fácilmente lo verdadero de lo falso en cada cosa. (101 a 25-35)20


Así, pues, la dialéctica es, a la vez, un método para razonar, para discutir, para encontrar la verdad, o al menos, lo verosímil, en cada caso, y para encontrar los primeros principios de las ciencias. Esto último es enunciado enseguida por Aristóteles como una utilidad adicional de la dialéctica: “... además es útil para las cuestiones primordiales propias de cada conocimiento” (101 a 35).


Y continúa:


(...) porque de los principios particulares de una ciencia dada es imposible sacar nada al respecto, por ser los principios lo primero de todo21; es preciso, más bien, abordar el tema valiéndose de proposiciones probables relativas al objeto en cuestión. Y esta es la virtualidad propia de la dialéctica, o su efecto más genuino. Porque, siendo un arte indagatoria, domina el acceso a los principios de todas las ciencias22. (101 a 35-39)


Se planteará, a modo de hipótesis, la primacía y prioridad del enfoque dialéctico en el organón aristotélico. Pues, si, como hemos visto, los razonamientos demostrativos (y, como se verá, los ‘analíticos’) se caracterizan por partir de premisas tenidas por verdaderas, el establecimiento de esta verdad solo parece posible como resultado de la indagación dialéctica23.


En general, se intentará argumentar a favor de dos hipótesis generales (que no aspiran a ser originales, sino pertinentes para nuestro intento de mostrar los vínculos entre las tres disciplinas del canon aristotélico):


1. Que el desarrollo de la teoría lógica aristotélica se deriva de su reflexión sobre el diálogo y la dialéctica, como un caso especial de ella, aquel de los razonamientos demostrativos y científicos, que parten de premisas verdaderas y aplican las formas correctas de razonar24.


2. Que los argumentos dialécticos no se distinguen de los demostrativos por su aspecto formal, sino por la calidad epistémica de sus premisas (el ser verdaderas o el ser plausibles).


Volvamos ahora a la clasificación aristotélica de los razonamientos. Mientras que en los Tópicos aparece la distinción entre los cuatro tipos de razonamiento (συλλογισμοί) mencionados (demostrativos, dialécticos, erísticos y paralogismos), en las Refutaciones sofísticas (consideradas como el último libro, o capítulo, de la anterior) se encuentra la siguiente clasificación de los distintos tipos de ‘argumentos’ en el debate dialéctico25:


Hay cuatro géneros de argumentos en la discusión Ἔστι δὴ τῶν ἐν τῷ διαλέγεσθαι λόγων τέτταρα γένη): didácticos (διδασκαλικοί), dialécticos (διαλεκτικοί), críticos (πειραστικοί) y erísticos (ἐριστικοί). Son didácticos los que prueban a partir de los principios peculiares de cada disciplina y no a partir de las opiniones del que responde (pues es preciso que el discípulo se convenza); dialécticos los que prueban la contradicción (que se sigue) a partir de cosas (premisas) plausibles; críticos, los construidos a partir de cosas que resultan plausibles para el que responde y que es necesario que sepa el que presume tener un conocimiento (de qué manera, empero, se ha precisado en otros textos); erísticos, los que, a partir de cosas que parecen plausibles, pero no lo son, prueban o parece que prueban. (165 b 1-5)26


Enseguida introduce Aristóteles una aclaración interesante: “... acerca de los argumentos demostrativos se ha hablado en los Analíticos27; acerca de los dialécticos y críticos, en otros textos28; de los contenciosos y erísticos29, hablemos ahora” (165 b 10).


Aceptando la anterioridad cronológica de los Tópicos y las Refutaciones sofísticas con respecto a los Analíticos, se puede tener otra pista para apoyar la hipótesis sobre la primacía del enfoque dialéctico y la aparición de la lógica analítica como un desarrollo que prolonga un aspecto de la dialéctica: el relacionado con los argumentos o silogismos demostrativos, que entonces serán ‘analíticos’, en el sentido de ‘apodícticos’ (ἀποδεικτικός).


Pero antes de puntualizar mejor esta hipótesis, es prudente revisar las diferencias entre las dos clasificaciones.


Lo primero que hay que anotar es que ellas clasifican dos cosas distintas: en los Tópicos se trata de tipos de ‘razonamientos’ o ‘silogismos’ en general; en las Refutaciones se trata de los tipos de ‘argumentos’ que pueden presentarse en el diálogo (τῶν ἐν τῷ διαλέγεσθαι λόγων). Puntos de partida para debatir, razonar o inquirir, en presencia del otro, y para él. Por eso las referencias a “el que responde” en el texto de las Refutaciones, que alude a la división de tareas entre “el que pregunta” y “el que responde”30, que era típica del diálogo profesional entre los griegos31.


Las coincidencias y diferencias entre los dos textos permiten ver, en segundo lugar, que hay un vínculo o un tipo de correspondencia entre los argumentos didácticos y los demostrativos (objeto principal de los Analíticos), entre los dialécticos y críticos (objeto principal de los Tópicos) y entre los contenciosos y erísticos (objeto principal de las Refutaciones sofísticas).


El vínculo entre los argumentos didácticos y los razonamientos demostrativos está en que, en el ‘diálogo’ entre el que enseña y el que aprende, no se parte de las opiniones del que aprende sino de los principios de la ciencia que se está exponiendo; es decir, de lo que ha sido ‘demostrado’ (o de su demostración), pues se trata de que el alumno quede convencido de su verdad (por su demostración). Así el razonamiento lógico apodíctico se presenta como argumento didáctico en el diálogo entre maestro y aprendiz.


El vínculo entre los razonamientos dialécticos y los argumentos críticos (o examinativos) también parece claro. Solo que aquí aparece una triple categorización, pues hay razonamientos dialécticos, de un lado, y argumentos dialécticos y argumentos críticos, del otro. Lo que caracteriza a un razonamiento dialéctico es el hecho de partir de opiniones plausibles (ἔνδοξος); en el diálogo, el argumento dialéctico parte también de lo que es plausible para concluir la contradicción (por razonamiento o silogismo dialéctico); y cuando en el diálogo o debate los argumentos parten de lo que es plausible para el que responde se trata de argumentos ‘examinativos’ o ‘críticos’32. Al parecer, el argumento crítico (πειραστικός) es un tipo de argumento dialéctico. J. B. Gourinat ha estudiado a fondo sus vínculos y diferencias. Él parte de lo que afirma Aristóteles en la conclusión de las Refutaciones sofísticas:


“Nos habíamos propuesto, pues, encontrar una capacidad de razonar acerca de aquello que se nos planteara entre las cosas que se dan como plausibles; en efecto, esta es la tarea de la dialéctica propiamente tal y de la crítica” (Ref. sof. 183 a 37- 183b).


Enseguida agrega Aristóteles que el dialéctico debe “no solo... poner a prueba al adversario”, sino también “hacer como si conociera realmente el tema” y “defender las tesis a través de las proposiciones más plausibles dentro de cada tema”. De estas y otras consideraciones, Gourinat concluye que:


Existe, por lo tanto, un gran parentesco entre la dialéctica y la puesta a prueba (peirástica). Contrariamente al diálogo didáctico, la puesta a prueba no toma como premisas los principios propios de una ciencia, puesto que son, al contrario, esos principios los que examina o, más exactamente, según parece, el conocimiento que tiene de ellos el que es puesto a prueba. Esto es lo que conduce a Aristóteles a presentar la peirástica como una parte de la dialéctica. Sin duda, las descripciones respectivas de la dialéctica y de la peirástica en el capítulo 2 de las Refutaciones tienden más bien a distinguirlas bastante netamente. Pero esto no es incompatible con la idea de que la peirástica es una parte de la dialéctica, en la medida en que la una y la otra parten de opiniones. No son las mismas opiniones y el fin tampoco es el mismo, pero esto es suficiente para que haya un cierto parentesco entre la una y la otra. La distinción, además, no estaba claramente realizada en los Tópicos, donde el término peirastikóv no aparecía. (Gourinat, 2002, p. 490)


Y más adelante: “... una de las funciones de la dialéctica es poner a prueba los principios de cada ciencia. Esto es también lo que le conduce a decir que ‘la dialéctica es la puesta a prueba de lo que la filosofía conoce’” (Metafísica, 1004 b 25-26)33.


En el caso de los argumentos contenciosos (o agonísticos) y erísticos, se tenía (en los Tópicos) un tipo de razonamiento que, o bien parte de premisas que parecen plausibles, o bien que es, él mismo, un razonamiento aparente. En el diálogo, tales razonamientos aparecerán en argumentos ‘agonísticos’ y ‘contenciosos’ que solo buscan la derrota del oponente. Según aclara Gourinat (2002, p. 39):


Como el razonamiento dialéctico, el razonamiento erístico busca una refutación de quien responde por el que pregunta, y ése es su objetivo preferente (R. S., 3, 165b14-18). Pero el que interroga en el razonamiento erístico busca otras formas de victoria: suscitar error o paradoja (R. S., 3, 165b14; véase 12, 172b10-173a30), provocar solecismos (R. S., 3, 165b14-15; véase 14, 173b17-174 a16), engendrar el parloteo (R. S., 3, 165b15; véase 13, 173a31-173b16). Además, la refutación erística es diferente de la refutación dialéctica, puesto que parte de premisas que no son endoxales (plausibles), o no deduce correctamente su conclusión.


Más adelante se dirá algo más sobre la erística como razonamiento sofístico y sobre las falacias o elencos que la caracterizan. Como ahora se trata de aclarar el concepto de razonamiento y sus tipos en los Tópicos y las Refutaciones, conviene mirar la forma como opera el razonamiento dialéctico y cuál es su relación con la filosofía en general.


Aristóteles analiza el método dialéctico partiendo del ideal de que “si pudiéramos hacernos cargo de a cuántas y cuáles cosas se refieren y de qué constan los enunciados, así como el modo de disponer sin restricciones de ellas, cumpliríamos adecuadamente el programa establecido”34, es decir, dominar “un método que no descuide ninguna de sus posibilidades”, tal como lo hacen los que dominan los métodos de la medicina o la retórica.


Pasa luego Aristóteles a construir los elementos de este método: “Son iguales en número e idénticas las cosas de las que constan los argumentos (λόγοι) y aquellas sobre las que versan los razonamientos (συλλογισμοί)35”.


Lo que dice a continuación Aristóteles podría conducir a aclarar más la situación: “En efecto, los argumentos (λόγοι) surgen de las proposiciones (προτάσεις36) y aquello sobre lo que versan los razonamientos (συλλογισμοί) son los problemas (προβλήματα)...”37.


Esta correspondencia entre los “argumentos” en general (λόγοι) y los “razonamientos” o silogismos, parece anunciar una distinción entre unos razonamientos lógicos y otros dialécticos38, pero no es así, como se desprende de que Aristóteles hablará enseguida de “proposiciones dialécticas” y “problemas dialécticos”, lo que sugiere que ellos servirán de premisas de los “argumentos” y “razonamientos” dialécticos. Sin embargo, la distinción entre “proposiciones” (προτάσεις) y “problemas” (προβλήματα) sí parece anunciar una diferencia entre premisas que sirven al razonamiento privado (del dialéctico) y problemas o preguntas que se lanzan al oponente en el debate dialéctico público.


Pero el asunto no parece estar del todo claro. A continuación las ilustraciones que Aristóteles da de ellas. “Toda proposición y todo problema —dice Aristóteles— indican, bien un género, bien un propio, bien un accidente”39, categorías a las que enseguida agrega la definición. Y dice que es a partir de estas cuatro cosas que surgen las proposiciones y los problemas, los cuales difieren en el modo40, e ilustra esto dando dos casos de proposiciones:


• ¿Acaso “animal pedestre bípedo” es la definición de hombre? y


• ¿Acaso “animal” es el género del hombre?


• Y la primera se transforma en problema al tomar la forma:


• El animal pedestre bípedo ¿es la definición de hombre o no?41 (y la segunda, ‘animal, ¿es el género del hombre o no?’).


Aristóteles presenta los dos casos en forma de preguntas. La diferencia estaría, si nos atenemos a la traducción de Candel (1982), en que el problema plantea la elección entre dos alternativas. Sin embargo, se puede asumir que se trata de ‘proposiciones’ y ‘problemas’ dialécticos. Pues cabe pensar que la proposición, en tanto ‘premisa’ de un argumento, o razonamiento en general, pueda ser una simple afirmación, mientras que el problema, como punto de partida de un razonamiento o silogismo dialéctico, asuma normalmente la forma de una interrogación. Esto parece posible atendiendo a lo que dirá más adelante Aristóteles cuando empieza a explicar qué es una ‘proposición dialéctica’ y qué un ‘problema dialéctico’: “No toda proposición ni todo problema se ha de considerar dialéctico: pues nadie en su sano juicio propondría lo que para nadie resulta plausible, ni pondría en cuestión lo que es manifiesto para todos o para la mayoría” (104 a 5).


Aquí, la proposición ‘propone’ y el problema ‘pone en cuestión’ (plantea un interrogante). La siguiente definición de ‘proposición dialéctica’ y ‘problema dialéctico’ plantea un punto de vista diferente:


Una proposición dialéctica es una pregunta plausible, bien para todos, bien para la mayoría, bien para los sabios, y, de entre éstos, bien para todos, bien para la mayoría, bien para los más conocidos (de ellos), y que no sea paradójica: pues cualquiera haría suyo lo que es plausible para los sabios, siempre que no sea contrario a las opiniones de la mayoría. (104 a 5-10)42


Un problema dialéctico es la consideración de una cuestión (theorema43), tendiente, bien al deseo y al rechazo, bien a la verdad y el conocimiento, ya sea por sí misma, ya como instrumento para alguna otra cuestión de este tipo, acerca de la cual, o no se opina ni de una manera ni de otra, o la mayoría opina de manera contraria a los sabios, o los sabios de manera contraria a la mayoría, o bien cada uno de esos grupos tiene discrepancias en su seno. (104 b 1-7)44


Así, mientras la proposición dialéctica surge cuestionando lo que la mayoría acepta (por lo que no puede ser paradójica), el problema dialéctico se pregunta por algo que es materia de controversia (θεώρημα). Aquí, el carácter dialéctico de ambas está señalado por la referencia a lo que la mayoría considera plausible o lo que la mayoría considera controvertible. Pero ambas se plantean como preguntas (nótese la semejanza con los ejemplos dados antes). Con lo cual se retorna a la inicial distinción entre la proposición y el problema, pareciendo ahora que la primera surge de lo que se considera establecido y el segundo de lo que se considera controvertible.


Agrega el texto de los Tópicos que “todas las opiniones que estén de acuerdo con las técnicas (como la medicina o la geometría) son proposiciones dialécticas”45, pues cualquiera aceptaría lo que es plausible para los que, como el médico o el geómetra, han estudiado estos asuntos. Esta apelación a lo admitido o establecido, abona la posibilidad de que las ‘proposiciones’ dialécticas puedan presentarse como afirmaciones. Pero este desarrollo corresponderá a los Analíticos, donde se definirá la ‘proposición’ (πρότασις) como “un enunciado afirmativo o negativo de algo acerca de algo”, enunciado que puede ser universal, particular o indefinido (An. I. 24 a 15). Por lo pronto, en el capítulo VIII de los Tópicos se seguirá definiendo la proposición dialéctica como “aquella ante la cual es posible responder sí o no” (158 a 15).


Los problemas dialécticos se denominan θέσις cuando surgen de “un juicio paradójico de alguien conocido en el terreno de la filosofía” (104 b 20) y Aristóteles ilustra este tipo de problemas o tesis con tres afirmaciones: “que no es posible contradecir, tal como dijo Antístenes, o que todo se mueve, según Heráclito, o que lo que es (ὤν) es uno, tal como dice Meliso” (104 b 22). Agrega que:


No es preciso examinar todo problema ni toda tesis, sino aquella en la que encuentre dificultad alguien que precise de un argumento y no de una corrección o una sensación; en efecto, los que dudan sobre si es preciso honrar a los dioses y amar a los padres o no, precisan de una corrección, y los que dudan de si la nieve es blanca o no, precisan de una sensación.


Además de excluir del examen dialéctico estas ideas morales o empíricas ‘evidentes’, Aristóteles excluye aquellas proposiciones o tesis “cuya demostración es inmediata o demasiado larga: pues los unos no tienen dificultad y los otros tienen más de lo que conviene a una ejercitación” (105 a 5). Desafortunadamente, no da ejemplos de este último par, aunque se puede suponer que las primeras son “evidentes”, y las segundas exigen un proceso demostrativo demasiado largo para efectos del intercambio dialéctico.


Queda por ver cómo serían los ‘argumentos’ y los ‘razonamientos’ dialécticos, que surgirían de las proposiciones y problemas correspondientes. Efectivamente, Aristóteles pasa a ocuparse de los ‘argumentos dialécticos’, aunque, curiosamente, no agrega nada sobre los ‘razonamientos dialécticos’. Pues dice que los argumentos dialécticos son de dos tipos: los que se dan por comprobación (ἐπαγωγή46) y los que se dan por razonamiento (silogismo) (105a 10). Y aclara que se ocupará de los primeros, pues ya anteriormente ha dicho qué es razonamiento. Aunque, como se ha visto, lo único que ha dicho antes es la definición general de razonamiento (100a 25) que sirvió de base a la división en razonamientos demostrativos, dialécticos, erísticos y desviados (paralogismos). Así, da la impresión de que el concepto general de razonamiento es, a la vez, un caso de argumento dialéctico (O que las formas del silogismo deductivo y de la comprobación se dan por igual en todos los argumentos dialécticos).


Define entonces Aristóteles la comprobación como “el camino que va desde las cosas singulares hasta lo universal”47. Por ejemplo: “si el más eficaz piloto es el versado en su oficio, así como el cochero, también en general el versado es el mejor en cada cosa” (105a 15). Y agrega una aclaración importante: “La comprobación es un argumento más convincente y claro, más accesible a la sensación y común a la mayoría, mientras que el razonamiento es más fuerte y más efectivo frente a los contradictores” (105a 16-19)48. El origen sensible de la comprobación la hace más accesible a la mayoría, mientras que la fuerza deductiva del razonamiento silogístico la hace más efectiva para refutar al contradictor en el debate dialéctico.


Los siguientes parágrafos del Libro I (105 a 13-17) estarán dedicados a explicar cuatro medios o instrumentos mediante los cuales se construirán los razonamientos dialécticos: 1. Tomar o elegir las proposiciones (prótasis o premisas), 2. Distinguir los diferentes sentidos en los que se puede decir una cosa, 3. Analizar las diferencias, y 4. Observar las semejanzas. Las tres últimas pueden ser presentadas también como premisas (prótasis) (105a 20-30).


En la exposición del primer punto Aristóteles afirma que “Hay tres clases de proposiciones y problemas (...) unas son proposiciones éticas, otras físicas y otras lógicas”49. Afirmación importante por ser uno de los escasos lugares donde el autor usa el adjetivo ‘lógica’. Los ejemplos que da de cada una de ellas muestran que esta clasificación se deriva del tipo de asuntos que cada una de ellas expresa. Así, es una proposición ética: “si hay que obedecer más a los padres o a las leyes, caso de estar en desacuerdo”; una proposición física: “si el mundo es eterno o no”; y una proposición lógica: “si el conocimiento de los contrarios es el mismo o no”50 (105b 20-25).


En esta parte Aristóteles inserta otra observación interesante: “... con relación a la filosofía, hay que tratar acerca de estas cosas conforme a la verdad (ἀλήθεια), mientras que, en relación con la opinión (δόξα), se han de tratar dialécticamente” (105b 30)51. Observación a la que habrá que volver cuando se reconsideren las relaciones entre la dialéctica y la filosofía.


El Libro I de los Tópicos termina con algunas observaciones sobre la utilidad de los tres últimos instrumentos dialécticos señalados en la anterior enumeración: saber de cuántas maneras se dice algo, encontrar las diferencias y encontrar las semejanzas. Lo primero es sobre todo útil para evitar los razonamientos desviados o paralogismos (especialmente, para evitar la ἀμφιβολία). Lo segundo, para construir razonamientos sobre lo idéntico y lo distinto; y los últimos, para construir los argumentos por ‘comprobación’, así como para los razonamientos hipotéticos y para dar definiciones (108a 18-108b 10).


Los Libros II a VII de los Tópicos están dedicados al análisis del uso de los distintos topoi o “lugares comunes” en las disputas dialécticas. Los lugares comunes son clasificados según su pertenencia a los cuatro tipos de “predicables” (la definición, lo propio, el género y el accidente), así: Lugares del accidente (Libros II y III), lugares del género (Libro IV), lugares de lo propio (Libro V), lugares de la definición (Libros VI y VII).


Sobre el concepto de “lugar común” (τόπος) anota Bochenski (1985, p. 64) que “Aristóteles no llegó a definirlos nunca, y hasta hoy nadie ha logrado expresar clara y brevemente qué son en realidad. En todo caso se trata de ciertas indicaciones muy generales en orden a la formación de argumentos”. Efectivamente, en estos capítulos se encuentra el lector una serie de recomendaciones que deben seguir las partes en el debate dialéctico, ya sea para establecer los argumentos propios o para refutar los del contrario. Aristóteles se vale aquí de recursos lógicos (contradicción, identidad), semánticos (sinonimia, homonimia, antonimia) y retóricos (ejemplos, modelos, analogías), elementos que serán desarrollados más detenidamente en sus obras posteriores. En la mayoría de los casos, los argumentos son presentados como inferencias inmediatas (es decir, que van de una premisa a la conclusión), lo que supone un uso, así sea intuitivo, de lo que posteriormente vendrá a ser conocido como el cuadrado de oposiciones52.


Para Bochenski (p. 65), la importancia lógica de la teoría de los “predicables” consiste en que:


Se trata de un intento de análisis de la sentencia bajo la perspectiva de las relaciones entre sujeto y predicado. Dicho análisis es realizado desde un punto de vista objetivo, no formal; con todo, en él resuenan también ideas puramente estructurales, como, p. ej., la diferencia entre género y diferencia específica o propio, en la que el género viene manifiestamente simbolizado por un nombre y las propiedades por un functor.


El último parágrafo del Libro VII está dedicado a mostrar la “facilidad y dificultad para refutar y establecer los problemas”. Aquí Aristóteles argumenta principios generales como que: es más difícil establecer que refutar una definición, pues “al que elimina le basta con argumentar contra una sola cosa: pues, una vez refutamos una cosa cualquiera (de la definición), habremos eliminado la definición; el que establece, en cambio, es necesario que pruebe que todas y cada una de las cosas (enunciadas) se dan en la definición. Además, el que establece ha de conducir el razonamiento de acuerdo con el todo (universalmente) (...) El que refuta, en cambio, ya no es necesario que muestre lo universal; en efecto, le basta con mostrar que el enunciado no es verdad acerca de algunas de las cosas que caen bajo el nombre” (154a 34- 154b 4); en el caso de lo propio y el género “es más fácil refutar que establecer” (154b 13); en el caso del accidente “el universal es más fácil de refutar que de establecer: pues el que establece ha de mostrar que se da en todas las cosas, y al que refuta le basta mostrar que no se da en una. El particular, en cambio, a la inversa: es más fácil de establecer que de refutar: pues al que establece le basta mostrar que se da en alguna cosa; al que refuta, en cambio, que no se da en ninguna” (154b 33- 155a 3), etc.


El Libro VIII está dedicado a cuestiones generales de la práctica dialéctica: reglas de la interrogación, papel del que pregunta y del que responde, claridad y falsedad de los argumentos, petición de principio, entre otros.


En el primer parágrafo, sobre las reglas de la interrogación, Aristóteles plantea el orden y la manera como se debe preguntar. Establece tres pasos: 1. Encontrar el lugar (τόπος) desde el cual se va a atacar, 2. Formular las preguntas y ordenarlas para uno mismo, 3. Plantearlas al otro (155b 1-7). Lo que agrega enseguida es importante para la comprensión de las relaciones entre la dialéctica y la filosofía:


Así pues, hasta el momento de encontrar el lugar, la investigación es semejante para el filósofo y para el dialéctico, mientras que ordenar las cuestiones y formular las preguntas es ya propio del dialéctico: en efecto, todo esto (se hace) de cara al otro. Al filósofo y al que investiga para sí, en cambio, con tal de que las cosas por las que se establece el razonamiento sean verdaderas y conocidas, nada le importa que el que responda no las haga suyas por ser próximas a la cuestión inicial y porque prevé por ello la consecuencia resultante, sino que, en todo caso, se esforzará en que sus postulados sean los más conocidos y próximos posible: pues a partir de estos se establecen los razonamientos científicos. (155b 6-16)53


Dos cosas quedan claras en este párrafo: 1. Una diferencia entre el razonamiento dialéctico y la indagación filosófica radica en el carácter público de la primera y el privado de la segunda; 2. Se afirma una semejanza entre la indagación filosófica, la indagación para sí mismo y el razonamiento científico: en los tres casos se parte de premisas que sean “verdaderas y conocidas”, que sean “los más conocidos y próximos posible”.


Aristóteles pasa a continuación a precisar el orden y el modo de formular las preguntas en el debate dialéctico. Pero antes aclara qué proposiciones sirven como punto de partida, distinguiendo entre estas las “necesarias” y las “que se pueden adoptar”. Llama “necesarias” a aquellas “mediante las cuales se realiza el razonamiento” (silogismo), y distingue cuatro tipos en “las que se pueden adoptar”: 1. Las que sirven para la comprobación (inducción), 2. Las que sirven para la “ampliación del enunciado”, 3. Las que sirven para “disimular la conclusión”, y 4. Las que sirven “para que el enunciado sea más claro” (155b 15-20).


Respecto de las premisas necesarias, dice, además, que éstas “se han de hacer aceptar por razonamiento o por comprobación, o bien unas por comprobación y otras por razonamiento, proponiendo por sí mismas todas aquellas que son demasiado evidentes...” (155b 35). Aquí se distingue, pues, entre premisas para el razonamiento deductivo y premisas para el razonamiento inductivo (comprobación). Las premisas adoptadas para la comprobación sirven para que se conceda, a partir de casos singulares, lo universal (156a 4). La ‘técnica’ de la ampliación consiste en un “hinchamiento provocado con vistas a adornar sus elementos esenciales y facilitar su aceptación” (Candel, 1982, p. 276, nota 124); el ‘método’ de ‘disimular’ (κρύψις) la conclusión se realiza “al probar por razonamientos previos aquellas proposiciones mediante las cuales se realiza el razonamiento probatorio de lo que se pretende desde el principio, y esto en la mayor cantidad posible” (156a 7-10)54. Este procedimiento es uno de los muchos trucos que enseña Aristóteles para vencer al contendor en la disputa dialéctica; trucos que abundan en los Tópicos, dirigidos tanto al que pregunta como al que responde. Este es uno de varios casos en los que Aristóteles introduce en su dialéctica elementos típicamente retóricos. Otros ejemplos, en el Libro VIII, serían: “Es preciso también lanzarse una objeción a uno mismo, puesto que los que responden se comportan sin recelo ante los que parecen abordar la cosa imparcialmente” (156b 18); “Además, conviene no insistir sobre un mismo argumento, aunque sea útil: pues, ante los que insisten, se ofrece más resistencia” (156b 24); “... conviene alargar e intercalar cuestiones no útiles para el enunciado (...) pues al haber muchas cosas, no está claro en cuál está lo falso” (157a 1)55.


En el capítulo 4 del Libro VIII se precisa cuál es la tarea del que “responde bien” y la del que “pregunta bien”:


Es misión del que pregunta conducir el discurso (λόγος) de modo que haga decir al que responde las más inadmisibles de las consecuencias necesarias obtenidas a través de la tesis; es misión del que responde, en cambio, hacer que lo imposible o lo paradójico no parezca desprenderse por su mediación, sino a través de la tesis: pues sin duda son distintos el error de exponer primero lo que no se debe y el de no defender del modo debido lo ya expuesto. (159a 20-25)56


Así, tratándose de una justa dialéctica, el que responde se responsabiliza de defender la tesis lo mejor que pueda; si el que pregunta lo hace incurrir en ‘imposibilidades’ o ‘paradojas’, el que responde tratará de responsabilizar a la tesis y no a sus argumentos en defensa de ella; pues los defectos de la tesis (partir de una tesis errada) no lo son del argumentador (de su modo de argumentar a favor de ella).


El siguiente capítulo del Libro VIII precisa las normas que ha de seguir el que responde cuando los argumentos se construyen con miras a “ejercitarse y ensayar”; pues, aclara Aristóteles, “no son idénticos los fines de los que enseñan o de los que aprenden y de los que contienden, ni de estos y los que conversan entre ellos de cara a una investigación” (159a 25). Inmediatamente, aclara a cuáles fines tiende cada uno de los tres ‘diálogos’ o ‘debates’ dialécticos: el del maestro con el aprendiz (didáctico), el de los que se enfrentan en la contienda dialéctica (agonístico), y el de los que investigan (¿crítico?):


(...) pues el que aprende debe exponer siempre lo que él opina: y, en efecto, nadie se va a dedicar a enseñarle algo falso [...] Entre los que contienden, en cambio, el que pregunta debe aparentar por todos los medios que ejerce alguna influencia, y el que responde, parecer que no le afecta para nada [...] En los encuentros dialécticos, en que no se construyen los argumentos por mor de competición, sino de ensayo e investigación, no está detallado de ninguna manera a qué debe tender el que responde, y cuáles cosas debe conceder y cuáles no, para defender correcta o incorrectamente la tesis”57. (159a 28-38)


Es decir, a diferencia de la justa dialéctica, donde cada uno defiende lo suyo, el aprendiz que responde al maestro no teme decir lo que opina, pues si es refutado, aprende algo verdadero; en el debate de los dialécticos, cada uno debe mostrarse fuerte frente al otro, el que pregunta debe ‘aparentar’ que ha asestado un duro golpe a la tesis del otro, y el que responde, aparentar que el lance no lo toca para nada. Diferente a estas dos situaciones, el papel del que responde, en los diálogos de los que buscan la verdad mediante la investigación y el ensayo, no está predeterminado (posiblemente porque la tesis no está pre-determinada, en su valor de verdad, para ninguno de los dialogantes).


El texto continúa pues con las normas que ha de seguir el que responde en este último tipo de diálogo. El que responde puede sostener una tesis plausible, una no plausible, o una que no sea ni lo uno ni lo otro, y las puede sostener bien de un modo absoluto o bien de un modo relativo a alguien (por ejemplo, ‘según fulano...’ o ‘yo sostengo que’). Y esto es indiferente porque “el modo de responder bien y conceder o no conceder lo preguntado será el mismo” (159b 4). Es decir, la respuesta a la tesis planteada será la misma, independientemente de quién o quiénes la sostengan y del modo como la sostengan. Como regla general “el que razona correctamente demuestra lo puesto a discusión a partir de cosas más plausibles y conocidas (que la conclusión)” (159b 7). Además, “hay que aceptar todo lo que sea plausible, y, de lo que no lo sea, todo aquello que sea menos no plausible que la conclusión: pues aquí se podrá decir que se ha discutido adecuadamente” (159b 18)58. Aun en el caso de que lo establecido solo sea plausible (no plausible) para el que responde, el que pregunta aceptará su criterio (¿a modo de hipótesis?) (159b 27), y lo mismo cuando el que responde está defendiendo la opinión de otro, “es evidente que hay que aceptar y rechazar cada cosa atendiendo al pensamiento de aquel” (159b 30). Reglas paralelas se establecen para el que responde (159b 37-160a 17). Ante las preguntas que contienen oscuridades o ambigüedades, el que responde deberá decir ‘No entiendo’ (160a 18). Si la ambigüedad se percibió después de haber aceptado algo, se le deberá decir al que pregunta ‘No lo concedí por atender a esto, sino a esto otro’ (No lo acepté en este sentido, sino en este otro) (160a 33). “Pero si lo preguntado es claro y simple, hay que responder sí o no” (160a 34).


Con respecto a cómo responder a los argumentos por comprobación (inducción) se aconsejan dos cosas: “aceptar todas las cuestiones (premisas) singulares, con tal que sean verdaderas y plausibles” (160b), y “contra lo universal (conclusión) hay que intentar lanzar una objeción” (160b 2), pues se considera una acción de mala fe el rechazo de lo universal sin que se plantee como respuesta una objeción o una contrarréplica, y “la mala fe en las argumentaciones es una respuesta al margen de los modos mencionados, destructora del razonamiento” (160b 13).


Por otro lado, “hay que guardarse de sostener una hipótesis no plausible”, y una hipótesis puede ser no plausible por dos razones: porque de ella se desprenden cosas absurdas (como cuando se sostiene que todo se mueve o que nada se mueve), o porque son elegidas “por alguna costumbre depravada y que son contrarias a la sana voluntad (como que el bien es el placer o que cometer una injusticia es mejor que padecerla)” (160b 17-20). Pues “se detesta, no al que sostiene estas cosas por mor de la argumentación, sino al que las enuncia como plausibles” (160b 21).


Los últimos capítulos del Libro VIII abundan en consejos para refutar los argumentos del contrario, por ejemplo: atacar las premisas falsas del argumento (160b 24) o atacar al adversario, en vez de a la tesis (161a 20). También se proponen nuevos nombres para los distintos argumentos: “φιλοσόφημα”, para el razonamiento demostrativo (silogismo apodíctico); “ἐπιχείρημα”, para un razonamiento dialéctico (silogismo dialéctico); “σόφισμα”, para el razonamiento erístico (silogismo erístico); y “ἀπόρημα”, para el razonamiento dialéctico de contradicción (162a 15)59.


Finalmente, Aristóteles hace algunas observaciones sobre la ‘petición de principio’ y la ‘petición de los contrarios’, distinguiendo cinco casos en cada una de ellas. Interesa aquí tomar nota de los referidos a la petición de principio, pues ella volverá a aparecer en las Refutaciones sofísticas. Dice el autor que en el terreno de la opinión (que es el de la dialéctica) el que interroga “postula lo del principio” de cinco maneras:


1. “si uno postula aquello mismo que es preciso mostrar” (162b 35).


2. “cuando, siendo preciso demostrar algo particularmente, alguien postula que se demuestre universalmente” (163a).


3. “si alguien, habiéndose quedado en mostrar algo universalmente, postulara que se mostrase particularmente” (163a 5).


4. “si alguien, habiéndolo ya dividido (el caso universal en sus casos particulares), postula el problema” (163a 9)60.


5. “si alguien postulara una de las cosas que se siguen necesariamente la una de la otra” (163a 12)61.


Para terminar este capítulo, veamos a continuación lo que se dice sobre el concepto de razonamiento en las Refutaciones sofísticas: El texto inicia planteando su tema: “Hablemos acerca de las refutaciones sofísticas (σοφιστικῶν ἐλέγχων) y de las refutaciones aparentes (φαινομένων ἐλέγχων), que son en realidad razonamientos desviados (παραλογισμῶν) y no refutaciones, y empecemos con las que, por su naturaleza, son primeras” (164a 20)62.


Nótese que mientras en los Tópicos se distingue a los paralogismos (“razonamientos desviados”) (101a 5) de los “razonamientos erísticos” (100b 25), aquí se los identifica con los “elencos sofísticos”, en tanto estos son “refutaciones aparentes” (así como el grupo degenerado de los razonamientos erísticos son “razonamientos aparentes”, y, por tanto, podrían ser llamados también ‘paralogismos’). Aristóteles empieza a sustentar su tema enfatizando que así como hay cosas que son lo que son (por ej. la salud) y cosas que aparentan ser (p. ej. el maquillaje que quiere aparentar salud), así mismo hay razonamientos (συλλογισμοί) y argumentos (λόγοι) que aparentan serlo pero no lo son, y “del mismo modo, esto es un razonamiento (συλλογισμός) y una refutación (ἔλεγχος), mientras que esto otro no lo es, pero lo parece a causa de la inexperiencia: pues los inexpertos contemplan las cosas como desde lejos” (164b 25-27).


Y continúa Aristóteles con la definición de ‘razonamiento’ (muy parecida a la ya citada de 100a 25), con la definición de lo que es una refutación, y con su clasificación de los cuatro tipos de argumentos en el diálogo, que ya se han comentado antes: “El razonamiento parte de unas cuestiones puestas de modo que necesariamente se ha de decir, a través de lo establecido, algo distinto de lo establecido; una refutación, en cambio, es un razonamiento con contradicción en la conclusión” (165a)63.


Comenta Aristóteles que algunas refutaciones no logran esto, pero aparentan hacerlo de muchas maneras. La más común es la que se obtiene por el uso (indebido) de los nombres, de las palabras; debido a que usamos un lenguaje limitado para referirnos a un mundo infinito de cosas, y a que tenemos que usar un mismo enunciado para referirnos a cosas diferentes (165a 5-10); y así como los que no saben hacer cuentas son engañados por los que manejan hábilmente el ábaco, los que son inexpertos en el uso de los nombres (de las palabras) “son víctimas del falso razonamiento, tanto cuando ellos argumentan como cuando escuchan a otros” (165a 17)64. Esta es la razón, agrega Aristóteles, por la que hay “razonamientos (συλλογισμοί) y refutaciones (ἐλέγχοι) aparentes (φαινόμενοι)”65.


Estos argumentos aparentes son propios de la técnica de los sofistas, de aquellos que se interesan más por parecer sabios (φαίνεσθαι σοφόν) que por serlo. Mientras que la tarea de aquel que sabe es “acerca de cada cuestión, evitar mentir él acerca de lo que sabe, y ser capaz de poner en evidencia al que miente” (165a 25)66.


Es prudente recordar la clasificación de los argumentos dialécticos:


Hay cuatro géneros de argumentos en la discusión (Ἔστι δὴ τῶν ἐν τῷ διαλέγεσθαι λόγων τέτταρα γένη): didácticos (διδασκαλικοί), dialécticos (διαλεκτικοί), críticos (πειραστικοί) y erísticos (ἐριστικοί). Son didácticos los que prueban a partir de los principios peculiares de cada disciplina y no a partir de las opiniones del que responde (pues es preciso que el discípulo se convenza); dialécticos los que prueban la contradicción (que se sigue) a partir de cosas (premisas) plausibles; críticos, los construidos a partir de cosas que resultan plausibles para el que responde y que es necesario que sepa el que presume tener un conocimiento (de qué manera, empero, se ha precisado en otros textos); erísticos, los que, a partir de cosas que parecen plausibles, pero no lo son, prueban o parece que prueban. (165 b 1-5)67


Agrega Aristóteles, como ya se mencionó, que de los ‘demostrativos’ (aquí, equivalentes a los didácticos) se habla en los Analíticos, de los dialécticos y críticos en ‘otra parte’ (en los Tópicos) y que se trata ahora, en las Refutaciones sofísticas, de hablar de los “contenciosos y erísticos” (ἀγωνιστικῶν καὶ ἐριστικῶν)68 (165b 5-10).


Refiere entonces los cinco fines hacia los que tienden los que “contienden y aspiran a vencer al otro”69: “Estos fines son cinco: la refutación (ἐλέγχος), la falsedad (ψεῦδος), la paradoja (παράδοξον), la incorrección (σολοικισμὸς) y, el quinto, hacer que el interlocutor parlotee vanamente (...); o bien que cada una de estas cosas sea, no real, sino aparente” (165b 16)70. Y esto último es lo que hacen los sofistas.


A continuación Aristóteles distingue dos modos de refutación: los que se dan “en función de la expresión” (de dictione) y los que se dan “al margen de la expresión” (extra dictionem) y, como las refutaciones pueden ser aparentadas sofísticamente, lo que seguirá será la presentación de la conocida lista de 6 elencos o refutaciones sofísticas que se dan “en función de la expresión” (y que la tradición posterior denominó ‘falacias dependientes del lenguaje’): “la homonimia (ομωνυμία), la ambigüedad (ἀμφιβολία), la composición (σύνθεσις), la división (διαίρεσις), la acentuación (προσῳδία), y la forma de expresión (σχῆμα λέξεως)” (165b 25)71.


Me limito ahora a las anotaciones pertinentes para el tema de este capítulo. Después de enumerar este primer grupo de elencos sofísticos, Aristóteles afirma que tal clasificación puede ser garantizada u obtenida por comprobación (inducción) o por razonamiento (silogismo), lo cual sugiere que estas dos modalidades de razonamiento cumplen un papel heurístico y transversal en los dos textos.


En 166b 20, el autor introduce el segundo tipo de elencos sofísticos, aunque esta vez se refiere a ellos como “razonamientos desviados (paralogismos) al margen de la expresión”72.


Estos son siete: 1. En función del accidente; 2. Deducir de manera absoluta, o no absoluta sino bajo algún aspecto, o en algún sitio, o en alguna ocasión o respecto a algo; 3. En función del desconocimiento de la refutación; 4. En función de la consecuencia; 5. Asumir la proposición que al principio se ha propuesto probar; 6. Poner como causa lo que no es causa; y 7. Convertir varias preguntas en una (166b 22-28).

OEBPS/images/cover.jpg
Pedro Posada Gomez

Logica,
Dialéctica

& Retodrica

Aristoteles
y las teorias de la
argumetacion

Programa oditorial





OEBPS/images/title.jpg
Pedro Posada Gémez

Dlglectlca
& Retorica

Aristételes
y las teorias de la
argumentacién

Coleccion Artes y Humanidades





OEBPS/images/half.jpg
D1§lectlca
& Retorica

Aristételes
y las teorias de la
argumentacién

Coleccion Artes y Humanidades





