
        
            
                
            
        

    
	

	

	

	

	

	Quando Surgiu Deus

	Da Terra ao Infinito — Um Deus em Construção

	Por Emerson C Barbosa 

	
ÍNDICE

	

	CAPÍTULO 1: A Busca pela Origem - A Necessidade Humana de um Criador  

	CAPÍTULO 2: Mitologia e Cosmologia - Os Deuses da Antiguidade  

	CAPÍTULO 3: Da Politeísta à Monoteísta - A Transição das Crenças  

	CAPÍTULO 4: Filosofia e Teologia - A Razão e a Fé  

	CAPÍTULO 5: A Era das Religiões Abrahâmicas - Judaísmo, Cristianismo e Islamismo  

	CAPÍTULO 6: Religiões Orientais - Um Olhar para o Além do Monoteísmo  

	CAPÍTULO 7: A Invenção do Divino na Modernidade - Emergência do Deísmo e Atheísmo  

	CAPÍTULO 8: A Relação entre Ciência e Religião - Conflitos e Convergências  

	CAPÍTULO 9: Espiritualidade contemporânea - Novas Formas de Crer  

	CAPÍTULO 10: A Questão do Mal - Problemas Teológicos e Filosóficos  

	CAPÍTULO 11: O Futuro da Ideia de Deus - Desafios e Oportunidades  

	CAPÍTULO 12: Reflexões Finais - A Construção Contínua de Deus



	




	Seja muito bem-vindo a esta jornada transformadora e profunda que é "Quando Surgiu Deus". Aqui, ao longo das páginas, você encontrará uma exploração sincera das questões que permeiam a existência humana: a busca por um criador, as origens da espiritualidade, e as diversas formas como as culturas ao redor do mundo expressaram sua relação com o divino.

	

	Prepare-se para mergulhar em um universo fascinante, onde as mitologias das civilizações antigas se entrelaçam com a sabedoria filosófica, revelando como a humanidade tem lidado com as suas inquietações mais profundas. Vamos adentrar nas transições de crenças e conhecer o impacto das religiões abrahamicas, sem esquecer o rico mosaico das tradições orientais que desafiam e expandem nossa visão de Deus.

	

	Sabe, eu me pego pensando sobre como somos convidados constantemente a refletir sobre a nossa própria espiritualidade. Já parou para considerar como essas questões têm ressoado em sua vida? É impossível não sentir um frio na barriga ao confrontar a complexidade desses temas, não é? E ao longo do livro, tentarei compartilhar não apenas a história e os conceitos, mas também as emoções que essas reflexões despertam.

	

	A relação entre ciência e religião, por exemplo, é um dos tópicos mais intrigantes que temos a disposição, como se cada descoberta científica fosse uma nova porta abrindo para a compreensão do que significa ser humano. Acredito que, assim como eu, você poderá se surpreender com a maneira como essas áreas podem dialogar, ao invés de se confrontar.

	

	Ao chegarmos ao final desta obra, espero que você se sinta instigado e reflexivo sobre tudo que leu. A ideia de Deus não é fixa, mas sim, um conceito em construção, sendo moldado por cada experiência e crença. Afinal, a vida é um mosaico de vivências, e cada um de nós, por mais diferente que seja, traz consigo uma contribuição única para essa grande tapeçaria.

	

	Então, vamos juntos nessa jornada? Sinta-se acolhido para fazer suas próprias reflexões, e que este seja um espaço para você ouvir, ponderar e também questionar. Estou animado por ter você aqui, e ansioso para compartilhar essa experiência.

	

	Com carinho,  

	Emerson C Barbosa



	




	Capítulo 1: A Busca pela Origem - A Necessidade Humana de um Criador

	

	A busca espiritual é uma das facetas mais profundas da experiência humana. Desde os tempos remotos, o ser humano tem uma inclinada sede por respostas: por que estamos aqui? Qual o propósito de nossa existência? Essa inquietude é uma constante nas histórias que tecemos ao longo de nossas vidas. Você já parou para pensar no que realmente nos leva a buscar algo maior do que nós mesmos? É surpreendente como essa necessidade, que talvez ressoe em você agora mesmo, está entrelaçada na própria natureza de quem somos.

	

	Nos primórdios de nossa civilização, os homens e mulheres se viravam para os céus, as montanhas e os rios, tentando entender os sinais que o mundo lhes oferecia. A necessidade de um Criador, de um ser que explicasse a realidade, tornou-se uma parte integral de nossa busca por sentido. Imagine, por um momento, um ancestral coletando frutas sob o sol, aquecido pela luz, enquanto ao fundo, uma tempestade se formava. O que ele pensaria ao ver o relâmpago iluminar o céu? Sentiria medo? Reverência? É quase impossível não se questionar sobre a origem de tais forças. 

	

	Essa incessante busca pela compreensão do sagrado se manifesta de várias formas. Você pode se recordar de momentos em que, diante de uma cena grandiosa da natureza ou de uma situação desafiadora, uma voz interna sugeriu que havia algo além do que se pode ver. Histórias como essas são universais. Elas cruzam culturas e épocas, revelando o que, em essência, é uma constante em nossa humanidade. Existe um desejo inato de tocar o intangível, de se conectar com algo que transcende a vida cotidiana.

	

	Partindo do homem primitivo, encontramos um elo com o que há de mais profundo em nossa ancestralidade. Essas primeiras sociedades, muitas vezes cercadas pela incerteza e pela fragilidade diante do desconhecido, criaram rituais e tradições para expressar e honrar essas forças que percebiam como divinas. Rituais de agradecimento pela colheita, celebrações para apaziguar deuses que governavam o clima. A interação com o sagrado influenciava suas vidas de maneiras imensas – cada ato, cada oração e cada mito lhe conferia significado. Os clãs se reuniam em torno de fogueiras, compartilhando histórias que ecoavam a ligação com o divino e refletindo sobre suas esperanças e medos. 

	

	Ouça isto: quando um sacerdote tribal ergue suas mãos em um gesto de súplica, ele não apenas busca proteção ou abundância. Ele está, de certo modo, se conectando com essa necessidade primordial de dar voz àquilo que não pode ser visto, mas profundamente sentido. E assim, surgem narrativas e lendas que permeiam as culturas, moldando a forma como vemos o universo e a nós mesmos.

	

	A relação do homem com o sagrado não é só uma história antiga, mas uma reflexão contínua. Explorando culturas e períodos históricos, podemos ver como essa busca se estendeu, transformando-se em complexas construções religiosas. Na civilização egípcia, por exemplo, a adoração aos deuses se entrelaçou com a vida cotidiana, numa dança eterna entre o humano e o divino. Você consegue imaginar as pirâmides, não apenas como monumentos, mas como templos que carregavam a esperança de uma vida após a morte, um testemunho desesperado da crença em algo além? A necessidade de um Criador se manifestação não apenas através de orações, mas também na maneira como as pessoas viviam suas rotinas, suas interações diárias impregnadas de um sentido mais elevado.

	

	E, ao abrandar o olhar, perceba que essa busca não tem fronteiras. Civilizações mesopotâmicas criaram deuses para justificar a ordem do caos e os ciclos da natureza. A chuva que vem do céu, o crescimento de um grão: tudo carregava um significado maior. Cada kashba (templo) construído, cada altar erguido, falava da necessidade de controle em um mundo tão vasto e, por vezes, imprevisível. 

	

	E agora, ao refletir sobre tudo isso, coloque-se à pergunta: por que sociedades inteiras se sentiram compelidas a criar divindades? O simples desejo de explicar o inexplicável, ou há mais? O impacto dessa busca vai muito além do espiritual; ela toca a própria essência da identidade humana, moldando tradições, rituais e até conflitos que ressoam ainda hoje. O que vemos ao nosso redor não é apenas um reflexo de crenças, mas uma colcha de retalhos, entrelaçada de histórias e experiências, que nos humaniza e nos conecta.

	

	Esta seção do livro, portanto, não é apenas o início de uma jornada, mas um chamado para nos tornarmos parte de um diálogo mais amplo. Ao mergulhar nesta busca pela origem, percebemos não apenas a força que nos impulsiona a questionar, mas também a conexão que nos une como espécie. A busca por um Criador é um fio invisível que nos liga a cada ser humano, ao longo da história – um milagre a ser celebrado em cada coração que busca um sentido profundo e duradouro.

	

	Assim que observamos os primeiros vestígios da espiritualidade humana, uma conexão fascinante emerge entre o homem primitivo e as forças que ele percebia como divinas. Imagine um grupo de seres humanos, cercado pela vastidão da natureza, observando a dança das sombras sob a luz da lua. A sensação de fragilidade era palpável; era como se a própria terra estivesse sussurrando segredos que eles mal podiam compreender. É aí que a curiosidade germinou como uma planta sob o sol: uma necessidade visceral de dar sentido à vida.

	

	Esses ancestrais, em seus pequenos bandos, desenvolviam rituais que refletiam suas interpretações sobre o mundo. Muitos acreditavam que cada relâmpago era a voz de um deus, chamando-os à reverência. As danças em torno da fogueira, com seus gritos e canções, não eram apenas entretenimento, mas uma tentativa de se conectar com o sagrado. Um amigo meu costumava compartilhar uma história sobre os avós dele, que realizavam cerimônias em noites de lua cheia. Eles chamavam de 'noite dos espíritos', onde acreditavam que os mortos se comunicavam com os vivos. Ao falar sobre isso, meu amigo se lembrava do cheiro da comida sendo preparada, o calor da fogueira e a emoção da coletividade. Não é incrível como histórias desse tipo nos fazem refletir sobre o que acreditamos e como nos conectamos com o mundo?

	

	Essa busca primária pela espiritualidade nos revela um impulso essencial: o desejo de compreender nosso lugar no grande esquema das coisas. Enquanto os rituais tomavam formas diferentes, o que permanecia constante era a necessidade de se sentir parte de algo maior. Em várias culturas, de Amazônia à Ásia, vemos práticas que transcendem fronteiras, ressoando com uma verdade comum. O que seria essa força que motiva a criação de mitos, de narrativas ricas e de deuses que protegem e guiam? E aqui, a pergunta se torna pessoal: quantas vezes você se pegou em momentos de silêncio profundo, questionando se existe um propósito por trás de tudo isso?

	

	Adentrando mais profundamente, as civilizações começaram a sofisticar suas concepções sobre o divino. Os egípcios com seus templos luxuosos, dedicados a deuses como Rá e Ísis, não estavam apenas adorando figuras divinas, mas, em essência, tentando entender a vida, a morte e o que vem depois. As pirâmides, com suas bases enormes e estruturas meticulosas, não eram meras tumbas; eram declarações de fé, simbolizando a continuidade da existência. Imagine-se um viajante do tempo, caminhando pelos corredores frios e sombrios de um templo egípcio. O cheiro do barro misturado com incenso faz você sentir a presença do sagrado. A cada passo, você pode quase ouvir os murmúrios de orações ancestrais ecoando. Isso não dá um frio na barriga?

	

	Por sua vez, a Mesopotâmia abriu as portas para um panteão de deuses que governavam aspectos diversos da vida, desde a colheita até a guerra. Os relatos de heróis que buscavam a imortalidade mostram a profundidade das aspirações humanas. Quem não se lembra da história de Gilgamesh? A jornada desse rei, em busca de um significado para a morte e o legado, é um retrato perfeito da luta de todos nós: como superar a fragilidade da condição humana diante do inevitável fim? Embora a história se desenrole em milênios passados, parece surpreendentemente atual.

	

	Então, o que dizer sobre as consequências dessa busca? O fator espiritual moldou os costumes, discussões éticas e sequer conflitos entre civilizações. Em muitos lugares, a ideia de um Criador não apenas influenciou a estrutura social, mas também o comportamento coletivo. Quando diferentes culturas se encontraram, muitas vezes foi o divino que desencadeou disputas. Como podemos então entender a necessidade de acreditar em algo superior e o impacto dessa crença nas interações humanas?

	

	Esses entrelaçamentos de experiências humanas com o sagrado reafirmam uma verdade poderosa: a necessidade de um Criador é uma constante na história da humanidade. A busca por compreender o mistério da vida é intrínseca ao nosso ser. Ser humano é viver entre perguntas e incertezas, é querer entender o que vai além do visível. Afinal, ao buscarmos esse contato com o que transcendental, estamos, no fundo, buscando a nós mesmos e ao nosso lugar na tapeçaria do universo, não é mesmo?

	

	Ao olharmos para as civilizações antigas, é fascinante perceber como a necessidade de um Criador se desenrolou de maneiras tão diversas. Por exemplo, no Antigo Egito, a relação com o sagrado era tão intensa que transparecia em cada aspecto da vida cotidiana. Os egípcios criaram uma cosmologia complexa, tecida com mitos que explicavam a origem do mundo e a função dos deuses, como se estivessem tentando entender não apenas o universo, mas também o próprio destino humano. Os deuses não eram apenas entidades distantes; eles dialogavam com a vida das pessoas, influenciando colheitas e até mesmo o cotidiano nas pequenas aldeias. Uma história que me marcou foi a de um jovem agricultor que, após um erro em sua plantação, decidiu fazer uma oferenda a Ísis. Ele não apenas esperava boas colheitas, mas também buscava um significado mais profundo para suas ações e suas expectativas.

	

	Em outros contextos culturais, como na Mesopotâmia, o Criador também recebia diferentes formas de adoração, refletindo o ambiente e as preocupações da época. Aqui, a crença em deuses que governavam cada aspecto da vida era uma maneira de lidar com as incertezas do cotidiano. Imagine a cena de um governante, olhando para as estrelas enquanto tomava decisões importantes, acreditando que o futuro da sua civilização estava atrelado à vontade das divindades. As histórias dos deuses mesopotâmicos, como Marduk, surgem em meio a esses sentimentos de esperança e temor, mostrando como as narrativas e rituais construídos por essas sociedades funcionavam como um amparo emocional nas horas difíceis.

	

	É interessante notar que, apesar das diferenças culturais, há uma linha tênue que conecta todas essas tradições. Todos compartilhavam a busca por um sentido maior, que fosse além da mera sobrevivência. As divindades, com seus mitos e rituais, eram uma forma de entender a complexidade da vida e as emoções confusas que dela surgem. O que talvez poucos percebam é que essa busca por significado transcende eras e fronteiras. Na verdade, esses relatos não se restringiam apenas a explicar a criação do mundo, mas refletiam também uma profunda necessidade humana de pertencer a algo maior. Você já parou para pensar que essa sede por explicações e por um Criador muitas vezes influencia decisões que tomamos ao longo da vida? O modo como reagimos diante do que não entendemos, por exemplo, pode ser um eco dessa busca ancestral.

	

	A expressividade das narrativas ao longo da história revela a íntima relação entre humano e divino. Na Grécia antiga, vemos a riqueza das personalidades dos deuses que, com suas peculiaridades, refletiam os dilemas e as virtudes dos seres humanos. Zeus, Hermes, Atena; cada um deles não só regia aspectos do cosmos, mas também iluminava sombras do caráter humano. As tragédias e comédias criadas para honrá-los ou para contar suas histórias trazem à tona dilemas profundamente humanos — amor, traição, ambição — que ainda ressoam em nós. Uma amiga certa vez comentou como se sentia tocada ao ler sobre essas histórias, como se, por um momento, pudesse vislumbrar um fio invisível que a ligava a esses personagens antigos.

	

	Assim, a universalidade do anseio por um Criador, que permeia culturas e tipos de sociedades, permite compreendê-las de maneira mais ampla, levando-nos a questionar não apenas a presença de uma divindade, mas o que essa presença significa para a humanidade. A forma como as sociedades se moldaram em torno dessa busca pela divindade teve impactos que vão além do espiritual; afetaram a moral e os costumes das comunidades. Veja, por exemplo, como as normas e hábitos de sociedades modernas ainda são influenciados por considerações espirituais. As crenças podem compor a estrutura de valores que orientam decisões coletivas, e de que forma isso está interligado com o conceito de ética. 

	

	O que se desenrola nesta jornada de busca é uma tapeçaria onde cada fio representa uma história, um desejo humano, a incessante procura por sentido. Muitas vezes, os homens e mulheres que vivenciaram erudição, mas também fragilidade, nos ensinaram que a busca pelo sagrado é, em última análise, uma busca pela própria identidade. Nos lembramos que, por trás das divindades e das tradições, existem anseios humanos profundos — uma sinceridade que, apesar do tempo, se mantém intacta. E não é essa conexão que nos torna humanos?

OEBPS/cover_image.jpg
Unknown






