
[image: ]

 

[image: ]

 

		

		
			À Senhora da Conceição Aparecida

		


		

		
			LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

			
				
					
					
				
				
					
							
							AG

						
							
							Decreto Conciliar Ad Gentes 

						
					

					
							
							DH

						
							
							Denzinger–Hünermann

						
					

					
							
							DP

						
							
							Documento de Puebla

						
					

					
							
							GE

						
							
							Exortação Apostólica Gaudete et Exsultate

						
					

					
							
							LG

						
							
							Constituição Dogmática Lumen Gentium 

						
					

					
							
							LS

						
							
							Carta Encíclica Laudato Si’ 

						
					

					
							
							MC

						
							
							Exortação Apostólica Marialis Cultus

						
					

					
							
							PAMI

						
							
							Pontifícia Academia Mariana International 

						
					

					
							
							PG

						
							
							Patrologia Grega

						
					

					
							
							PL

						
							
							Patrologia Latina

						
					

					
							
							PO

						
							
							Decreto Conciliar Presbyterorum Ordinis 

						
					

					
							
							Prot.Tiago

						
							
							A história do nascimento de Maria: Protoevangelho de Tiago

						
					

					
							
							RM

						
							
							Carta Encíclica Redemptoris Mater

						
					

					
							
							SChr

						
							
							Sources Chrétiennes

						
					

					
							
							Sth

						
							
							Suma Teológica 

						
					

					
							
							UR

						
							
							Decreto Unitatis Redintegratio

						
					

				
			

		


		

		
			Ave, Senhora, Rainha santa, 

			Santa Maria Mãe de Deus, 

			Virgem feita Igreja e que do céu 

			Foste escolhida pelo Santíssimo Pai,

			a quem ele consagrou 

			com seu Santíssimo e Dileto Filho 

			e com o Espírito Santo Paráclito, 

			e em quem esteve e está 

			toda a plenitude da graça e todo o bem!

			Ave, Palácio do Senhor!

			Ave, Tabernáculo do Senhor!

			Ave, Casa do Senhor!

			Ave, Vestimenta do Senhor!

			Ave, Serva do Senhor!

			Ave, Mãe do Senhor, e vós, 

			santas virtudes todas, 

			que pela graça e iluminação 

			do Espírito Santo sois infundidas 

			nos corações dos fiéis

			para os tornardes de infiéis 

			em fiéis a Deus! 

			São Francisco de Assis

		


		

		
			INTRODUÇÃO

			A teologia cristã sempre esteve ciente da relação singular entre o Espírito Santo e Maria. Não poderia ser de outro modo, se tomarmos como ponto de partida os chamados Evangelhos da infância e os Símbolos da fé. Contudo, no decorrer da elaboração teológica ocidental e na evolução das múltiplas formas de devoção mariana, o Espírito Santo foi aos poucos obscurecido por causa do maximalismo mariano, até que, na “primavera eclesial” do Concílio Vaticano II e, especificamente, na reflexão teológica pós-Vaticano II, a questão sobre a relação entre o Espírito Santo e Maria foi retomada com todo o vigor. 

			Ao retomarmos esse tema, a primeira observação de caráter hermenêutico é a de que não basta falar do Espírito Santo para que tenhamos uma adequada pneumatologia. Isso porque sempre se falou do Espírito Santo, embora com uma questionável supervalorização da cristologia. Também destacamos que se falou da relação do Espírito Santo com a Igreja, os sacramentos, Maria etc., mas, na maioria das vezes, para reforçar esses elementos, não dando ainda a desenvoltura própria da pneumatologia que perpassa todo o conjunto teológico. 

			Nesse conjunto, no que se refere à mariologia, hoje, percebemos uma clareza tanto da viabilidade quanto da necessidade de uma mariologia perpassada pela pneumatologia. Isso porque toda a vida de Maria está sob a luz e a potência do Espírito Santo de um modo singular, como podemos ver a partir da encarnação, da santidade de Maria e da reflexão proveniente dos dois últimos dogmas marianos da Igreja latina. Existe a iniciativa divina do Espírito Santo em direção a Maria e a resposta humana a essa ação de Deus.1

			Resguardar a iniciativa divina será a prerrogativa de toda a nossa reflexão, pois, uma vez que falamos de “mariologia pneumatológica” ou de “relação singular entre o Espírito Santo e Maria”, em momento algum queremos sustentar uma paridade entre ambos. “Maria se encontra inteiramente sob o domínio do Espírito Santo, como nenhuma outra pessoa”,2 sem perder sua liberdade, feminilidade e protagonismo histórico.

			Também resguardamos a singularidade da relação entre o Espírito Santo e Maria. Tal relação é singular porque somente Maria fez a experiência de uma maternidade messiânica e toda a sua vida está envolvida por essa perspectiva. Mas sabemos que o Espírito manifesta sua força em todo o cosmos: na humanidade, nas Igrejas, em cada pessoa particularmente. Diante de toda manifestação do Espírito Santo, Maria ocupa um posto singular e relacional com todo o “derramamento do Espírito” no tempo e na história do universo. 

			Antes do Concílio Vaticano II, o tema da relação entre o Espírito Santo e Maria não gozava da devida relevância para a teologia, não obstante tenhamos muitas obras que tratam dessa relação, contudo, são consideradas de pouca contribuição para a mariologia e para a pneumatologia.3 

			O capítulo VIII da Lumen Gentium é um importante marco na história da mariologia, pontuando o lugar de Maria “no mistério de Cristo e da Igreja”. São muitos os pesquisadores que o apresentam como o mais significativo texto do magistério da Igreja referente à Mãe do Senhor, inclusive em relação ao Concílio de Éfeso (431),4 que, mesmo legitimando o título de Theotokos, tendo como base o conceito cristológico de “união hipostática”, não apresentou uma discussão global com relação ao conjunto da reflexão sobre o lugar de Maria na história salvífica. 

			Do ponto de vista da relação entre o Espírito Santo e Maria, o capítulo VIII da Lumen Gentium também inaugura uma nova etapa. Cumprindo com excelência seu papel de apresentação doutrinal orgânica, traz os elementos essenciais dessa relação. A partir do mistério da encarnação, professado no Símbolo niceno-constantinopolitano (LG 52), desagua na contemplação de “Maria implorando com suas preces o dom do Espírito, que na anunciação, já a tinha coberto com sua sombra” (LG 59).

			Também houve respeitáveis vozes, como as de Gibson, Mühlen, Nikos Nissiotis, Congar, alertando sobre a insuficiente referência pneumatológica do texto e alguns pontos em que a devoção católica substituiu o Espírito por Maria, sobretudo diante do número 62, o qual apresenta Maria como “Advogada, Auxiliadora, Amparo e Medianeira”, títulos que deveriam pertencer exclusivamente ao Espírito Santo.5  

			Tal acusação não se limitou apenas à Lumen Gentium, mas a todo o conjunto dos textos do Concílio. Não aceitando tal crítica, Paulo VI sustentou que houve sim uma atenção ao Espírito em todos os documentos conciliares, lembrando que existem 258 menções ao Espírito.6 Ademais, repetimos que não basta falar do Espírito, mesmo que muitas vezes, para termos uma pneumatologia, isso aconteça. A própria calorosa polêmica suscitada é um sinal disso, pois a crítica levantada corroborou o desencadeamento de obras teológicas, simpósios e congressos. E o primeiro grupo a se ocupar dessa questão foi o dos teólogos franceses, ligados à Sociedade Mariológica Francesa, nos anos de 1968 a 1970, seguidos do grupo dos italianos.7 

			Em 1974, Paulo VI tratou o tema na Marialis Cultus, colocando as bases da veneração mariana de acordo com a perspectiva conciliar e exortando os teólogos em suas considerações mariológicas a não negligenciarem a perspectiva antropológica (MC 34) e a perspectiva pneumatológica (MC 27). Autores como Alfonso Langella consideram que a Marialis Cultus, além de trazer as demandas litúrgicas que surgiram com o capítulo VIII da Lumen Gentium, também tinha a intenção de remediar a esporádica presença do Espírito Santo em seu conteúdo.8 

			O grande cenário, no entanto, dessas discussões foram as conferências, simpósios e congressos, dos quais ressaltamos os mais significativos: as conferências em comemoração ao 5º Centenário de Maria Santíssima, Mãe do Bom Conselho (Roma, 1968); 12ª Semana de Estudos Marianos (Turim, 1972); o 14º Congresso Mariano (Roma, 1975); 4º Simpósio Mariológico Internacional, realizado pela Faculdade Marianum (Roma, 1982); o Congresso Mariológico Internacional (Czestochowa, Polônia, 1996); ainda na Polônia, lembramos o simpósio realizado em 1998 pela Cátedra de Mariologia da Universidade Católica de Lublin e pela Sociedade Teológica Polaca de Czestochowa.

			Dentro desse cenário, é importante lembrar o 13º Congresso Mariológico que aconteceu em Aparecida do Norte-SP, entre os dias 15 e 18 de maio de 2019, que teve como tema central Maria e o Espírito Santo, coordenado pela Academia Marial de Aparecida e a Faculdade Dehoniana de Taubaté-SP.  

			Assim, já concluímos que a lista de capítulos de livros e artigos científicos é quilométrica, mas merecem destaque os teólogos Pikaza, Boff, Amato, Congar, Langella, Bartosik, que deixaram uma substanciosa reflexão sobre o tema. 

			Um evento que também soma contribuições no bojo dessas discussões é a beatificação de Maximiliano Maria Kolbe, em 7 de outubro de 1971, que provocou uma revisitação de suas obras e, consequentemente, a revisão da controvertida aproximação que o então beato faz do Espírito Santo com a Imaculada (entendendo que esse é o verdadeiro nome de Maria).9 

			Dentre as teses de doutoramento, damos destaque à produção de Langella, Maria e lo Spirito, apresentada na Pontifícia Faculdade Teológica da Itália Meridional, em Nápoles, editada em 1993; e à de João Justino de Medeiros Silva, intitulada Pneumatologia e mariologia no horizonte latino-americano, defendida na Pontifícia Universidade Gregoriana, Roma, e editada em 2004.10 

			Por mais que busquemos refletir sobre a relação entre o Espírito Santo e Maria, somos sempre obrigados a lembrar que repousa sobre essa relação um terno e respeitoso silêncio, pois jamais poderemos chegar ao âmago dessa intimidade. É uma relação de profundo afeto e responsabilidade, pautada na sinceridade do coração cheio de amor de um pelo outro, não no medo ou em vis interesses. É uma relação singular e que guarda algo de misterioso, protegido pelo silêncio que professa essa realidade, pois não existem palavras que possam explicar a grandeza dessa intimidade. 

			Quando Inácio de Antioquia fala que “[ficou] oculta ao príncipe deste mundo a virgindade de Maria e seu parto, como também a morte do Senhor: três mistérios eminentes que foram cumpridos no silêncio de Deus”,11 entendemos Maria, dentro da economia de Deus, como alguém que, por mais que já se tenham derramado rios de tinta sobre sua pessoa, sempre será um mero mexer com os lábios diante da infinita simplicidade de Deus, que pousou a sua “nuvem” sobre essa jovenzinha e nela fez sua morada. Da parte dessa menina mulher, encontramos um eterno “Faça-se em mim [...]” (Lc 1,38), que pode ser pensado como descer uma escada em caracol, pela qual cada vez mais mergulhamos num coração totalmente consagrado a Deus, e que, nessa descida, não nos atrevemos sequer a pensar na possibilidade de pisar no último degrau, pois ele reside no infinito oceano do coração de Deus.


		


		

		
			1

			Dados escriturísticos, 

			patrísticos e apócrifos da relação entre o Espírito Santo e Maria

			A base de toda a contemplação teológica sobre a relação entre o Espírito Santo e Maria reside nas Sagradas Escrituras, sobretudo nos Evangelhos da infância de Mateus e de Lucas. Nesses textos é que os Santos Padres vão buscar respostas concretas para questões levantadas em diferentes contextos, e os textos apócrifos vão procurar “preencher lacunas” nas Escrituras, motivados pela curiosidade popular, pela influência de certas correntes filosóficas gregas ou pela defesa de Maria contra a maledicência corrente.

			Como uma fonte de água que brota num lugar singelo e escondido, os textos bíblicos vão criando volume na história da doutrina cristã, ficando caudalosos quando correm pela margem da piedade popular, até desaguar no oceano do mistério de Deus que reside num silêncio reverente.

			1.1 A relação entre o Espírito Santo 

			e Maria nas Sagradas Escrituras

			A difusa opinião de que se fala pouco de Maria no Novo Testamento pode incorrer em juízo acrítico em um contexto histórico-salvífico global das páginas neotestamentárias. De fato, sob uma abordagem estatística, podemos dizer que isso é verdade, inclusive comparando Maria a outros personagens bíblicos. Mas, se pensarmos a questão de modo não quantitativo, mas qualitativo, vemos que Maria se coloca nas Escrituras como parte importante do desígnio salvífico desencadeado pela livre iniciativa bondosa de Deus.12

			Os textos que falam de Maria são considerados estratégicos e densamente essenciais: estratégicos porque mostram o desenvolvimento da história da salvação em suas grandes etapas significativas, compreendida na encarnação, junto à cruz13 e em Pentecostes; e densamente essenciais porque estão visceralmente ligados ao mistério da fé cristã, ou seja, à confissão de que Jesus é o Messias, o Filho de Deus.14

			Desse modo, a figura de Maria emerge com riqueza de significados em perspectiva histórico-salvífica, pois, tendo como ponto de partida o mistério pascal, ela é apresentada no Novo Testamento como aquela que é a “Mãe do Senhor”. Logo, a perspectiva bíblica da figura de Maria é uma confissão de fé pascal em Jesus como o Senhor. 

			As primeiras comunidades cristãs tinham como desafio a necessidade de justificar que o crucificado era o Senhor da Glória. Sendo assim, a figura de Maria refletida nas Escrituras é um elemento que colabora com essa confissão de fé pascal — ela o faz mostrando que o “Glorificado” pela ressurreição é o mesmo que se fez homem na humildade do ventre de Maria. 

			Com relação aos textos do Antigo Testamento, só podemos falar de Maria em sentido de prefiguração, em que um grupo de imagens vagas e fragmentadas foi usado pela comunidade através dos séculos para compor uma imagem da Mãe do Senhor. A utilização desse material que recebeu o nome de “prefigurações marianas” visava expressar que houve na história da salvação uma preparação moral, tipológica e profética de Maria.15 

			As prefigurações marianas serão mais bem desenvolvidas no decorrer de todo o nosso trabalho, no qual analisaremos as diferentes formas em que a figura de Maria apresenta-se ligada a Israel, e como essa ligação encontrou lugar privilegiado na eclesiologia e na piedade popular. Contudo, vejamos, na sequência, cada uma das consideradas formas de preparação.

			Preparação moral refere-se ao fato de que em Maria se verifica a maneira de viver dos pobres e humildes do Senhor que guardam a expectativa da vinda do Messias. Lembremo-nos de Zacarias, Isabel, Simeão e Ana como personagens que, visitados pelo Senhor, se alegram com a chegada do “Esperado”, pois pertencem ao “resto santo” de Israel, são depositários das promessas de Deus.16

			Sobre a forma de preparação tipológica, podemos pensar em personagens do AT, o povo e algumas singularidades da tradição israelita que nos levam a reconhecer em Maria a figura da “Filha de Sião”. Desse modo, pela simbologia que envolve os personagens bíblicos (sobretudo as mulheres, como Miriam, a irmã de Moisés, Débora, Judite, Ester...), o povo de Deus e as singularidades da espiritualidade de Israel, somos convidados a contemplar a mãe de Jesus como o typos, modelo exemplar da realização graciosa das promessas de Deus para com Israel.17

			E, por fim, uma preparação profética, pois em Maria consideram-se cumpridas diversas palavras de profecia, oráculos e anúncios que, no contexto do Antigo Testamento, gozavam de um caráter particular, e são utilizadas pelo Novo Testamento com um sentido novo.18

			À vista disso, se tomarmos em conjunto as três formas de preparação do Antigo Testamento, podemos afirmar que Maria foi considerada uma mulher que está intimamente ligada à história da salvação por ter trilhado o caminho do povo de Deus, na esteira das santas mulheres de Israel, grávidas de esperança de libertação, e dos pobres que clamam por justiça. É à luz da história do povo de Israel que podemos entender a escolha livre e gratuita de Deus para com a jovenzinha de Nazaré, derramando sobre ela o “poder do Altíssimo”. 

			No Simpósio Mariológico Internacional de 1982, o exegeta e mariólogo Serra apresentou os aspectos mariológicos da pneumatologia de Lc 1,35, que afirma que “O Espírito Santo descerá sobre ti, e o poder do Altíssimo te cobrirá com a sua sombra”. Esse versículo será tomado como o “coração da mariologia pneumatológica”, porque, nas mais diferentes formas em que nos aproximarmos do mistério da relação entre o Espírito Santo e Maria, essa concepção de Lucas estará presente. Por ser o coração da perspectiva bíblica da mariologia pneumatológica, esse tema estará no centro dessa seção. Ao redor desse versículo, veremos outros aspectos que iluminam nossa compreensão de Maria como a “agraciada” do Pai com a força do Espírito. 

			A reflexão bíblica que segue será acompanhada de uma leitura dogmática sobre o modo como o texto bíblico incide sobre a atual forma como elaboramos a mariologia. 

			1.1.1 Gl 4,4-7: “nascido de mulher”

			O texto paulino em questão sequer traz o nome de Maria; contudo, é considerado o texto mariológico mais significativo do Novo Testamento, pois é o primeiro a fazer a ligação entre mariologia e cristologia e a expressar a intuição de uma consideração histórico-salvífica de seu significado. A sobriedade dessas afirmações coloca a “mulher” totalmente inserida no desígnio cristológico, trinitário e eclesial, em vista da liberdade dos filhos de Deus.19

			Vejamos a estrutura do texto: 

			(a) Ação divina: Deus enviou seu Filho (v. 4);

			(b) Modalidade: nascido de mulher (v. 4);

			(c) Modalidade: nascido sujeito à Lei (v. 5);

			(c’) Finalidade: para resgatar os que eram sujeitos à Lei (v. 5);

			(b’) Finalidade: e todos recebermos a dignidade de filhos (v. 5);

			(a’) Ação divina: Deus enviou aos nossos corações o Espírito de seu Filho (v. 6).20

			O texto nos revela que, em primeiro lugar, existe a iniciativa do Pai de enviar seu Filho e o Espírito de seu Filho: essa é a afirmação central do texto, a soberana vontade de Deus agindo trinitariamente. Nessa iniciativa, Paulo nos apresenta a modalidade em relação com a finalidade, pois foi pelo Cristo, nascido de mulher (b), que recebemos a dignidade de filhos (b’), enquanto a modalidade que se refere à sua sujeição à Lei (c) incide em resgatar a humanidade de sua subordinação à Lei (c’). 

			Deus nos enviou seu Filho para que todos nos tornássemos seus filhos. Nasceu de mulher para que todos nós recebêssemos a condição de Filhos de Deus. Desse modo, nossa filiação em relação ao Pai é o objetivo do envio do Filho e de seu nascimento por meio de uma mulher.21

			O texto de Gálatas em questão nos revela o protagonismo trinitário em seu agir divino na história da salvação. O Pai é o sujeito principal, que “envia” o Filho e o Espírito Santo: isso podemos perceber não somente pela ação descrita no texto, mas também pela forma em que Ele se encontra situado textualmente, pois é colocado no começo e no fim, nos versículos 4 e 7, evidenciando que é o Pai o começo e o fim da obra da salvação realizada pelo Filho e pelo Espírito Santo.22

			E mesmo resguardando a posição dominante do Pai, Gl 4,4-7 é um texto cristológico, pois é o Filho, pela obra trinitária da encarnação, quem opera a salvação.

			A filiação do Filho é compartilhada com a humanidade. Para isso, é necessário o Espírito Santo como condição de filiação. O envio do Filho implica necessariamente o envio do Espírito Santo, fazendo com que salvação e liberdade não sejam realidades estanques, mas visceralmente unidas entre si.

			No que tange à questão mariológica concernente ao texto paulino, além de seu valor enquanto primeira referência (mesmo que indireta) a Maria, temos em mãos uma lembrança da Igreja primitiva que afirma que o Filho pré-existente nos foi dado de maneira natural, ou seja, via nascimento. Dizer que o Filho nos foi dado “nascido de mulher” é uma forma de dizer que, sendo pré-existente no seio do Pai, Ele se manifestou na carne, verdadeiramente como homem. Maria se converte, dessa forma, em garantia da humanidade do Senhor. Desse modo, sua maternidade “é o elo entre o céu e a terra, o meio pelo qual a eternidade entrou no tempo”.23

			Buscando realizar uma leitura dogmática e contemporânea de Gl 4,4-7, destacamos que a sobriedade mariológica nos permite ver a soberana vontade do Pai como a fonte de toda a discussão sobre o lugar de Maria na história da salvação — tanto que somos impelidos a pensar que o ponto de partida de uma autêntica mariologia não seja, portanto, a afirmação de sua maternidade divina, mas a gratuita e bondosa iniciativa divina na pessoa do Pai que dá seu Filho pela força do Espírito Santo. 

			Outro elemento importante é que o escopo do envio do Filho e do Espírito Santo é tornar todos participantes da filiação de Jesus. Logo, se este texto de Gálatas for tomado como uma mariologia em germe, toda a mariologia deve estar em perspectiva soteriológica e libertadora. Soteriológica porque participar da filiação do Verbo é uma ação divina, existe uma intenção divina de nos resgatar da escravidão, de nos salvar mediante o Filho. Libertadora porque diante de inúmeras formas de escravidão que retiram a dignidade dos filhos e filhas de Deus não se pode esquecer o primado da vontade do Pai: sermos livres e filhos(as) no Filho.

			1.1.2 Evangelhos da infância

			O texto de Gl 4,4-7 serve-nos de excelente introdução para a compreensão dos assim chamados Evangelhos da infância de Mateus e Lucas, que guardam o que estamos considerando o núcleo bíblico da mariologia pneumatológica (Lc 1,35). 

			Os Evangelhos da infância são uma proclamação pascal de Jesus como Messias, Salvador, Emanuel, Rei e Senhor,24 ou seja, são escritos cristológicos, “veículo da mensagem de que Jesus era o Filho de Deus e agia para a salvação da humanidade”25 desde sua concepção. Mas só podemos dizer que as narrativas que tratam da concepção, nascimento e infância de Jesus são proclamação pascal, ou seja, de algo que irá acontecer, devido à compreensão de que “os evangelhos se desenvolveram de trás para diante”.26 Como nos diz Valentini: “Em outras palavras, os evangelistas Mateus e Lucas projetaram sobre a manjedoura e sobre a infância do menino a glória do Ressuscitado, não separada do mistério da paixão, também presente nos dois relatos das origens”.27

			A mais antiga pregação cristã trata da morte e ressurreição de Jesus, como podemos ver em 1Cor 15,3-4, e por meio desse núcleo central é que a comunidade cristã foi chegando ao entendimento sobre o ministério de Jesus e também suas origens, tanto humana quanto divina, como podemos ver nos Evangelhos da infância.28 

			Assim, por “proclamação pascal”, queremos dizer que a reflexão teológica sobre a encarnação do Verbo no ventre de Maria deve ser tomada a partir da Páscoa. Natal e Páscoa se compreendem mutuamente, desde que a concepção de Jesus seja pensada à luz da ressurreição.

			Os Evangelhos da infância de Mateus e de Lucas foram escritos posteriormente aos textos a que foram anexados, provenientes de uma antiga tradição oral ou escrita por volta da segunda metade do primeiro século. Eles servem tanto como um prólogo para os dois Evangelhos quanto como uma catequese cristológica.29

			Dada a posterioridade desses textos, corre-se o risco de uma apressada desvalorização de sua teologia ou o inverso, uma supervalorização. É questionável a acusação contra os Evangelhos da infância de serem textos “mitológicos” ou meros “contos piedosos”, pois não se considera com isso a literatura bíblico-hebraica que não consiste numa crônica histórica em sentido moderno, mas na interpretação teológica de fatos à luz das promessas do Antigo Testamento.30 Mas também é igualmente questionável quando se afirma um caráter estritamente histórico desses relatos, pois “a análise cuidadosa das narrativas da infância torna improvável que qualquer um dos relatos seja histórico”.31

			Outra questão preliminar que se impõe é a discussão sobre o termo “Evangelhos da infância” como também “narrativas da infância”. Reconhecemos que, se tomarmos a expressão a rigor, ela é imprecisa – e até inadequada. Lembremos que só Mt 2 e Lc 2,1-40 se referem à infância de Jesus, sendo que o primeiro capítulo, tanto no Evangelho de Mateus quanto no de Lucas trata de eventos anteriores ao nascimento de Jesus.32

			Apesar disso, gostaríamos de manter o termo que, apesar do que foi elencado, é comumente usado. De nossa parte, destacamos que consiste num verdadeiro Evangelho, pois é uma verdadeira Boa-nova pascal proclamada a partir da concepção, do nascimento e da infância de Jesus, de modo que podem ser considerados “a história essencial do Evangelho em miniatura”.33

			Os biblistas concordam em que os textos de Mateus e de Lucas foram escritos independentemente um do outro, pois, apesar da concordância entre alguns significativos elementos, percebe-se claramente que um não conhece a obra do outro. Assim, a diversidade das duas narrações chama-nos a atenção, pois revela que os textos possuem fontes, tradições e ambientes originários diferentes, mas, ao mesmo tempo, sugere “uma tradição da infância comum anterior à obra dos dois evangelistas que reivindicaria maior antiguidade”.34

			As duas narrativas concordam em pontos essenciais, que vale a pena serem elencados. A saber: 

			
					A descendência davídica de Jesus (Mt 1,16.20; Lc 1,27.32);

					A divindade do menino, ao ser chamado de “Emanuel” (“Deus conosco”) (Mt 1,23) e Filho de Deus (Lc 1,35); 

					Concepção e nascimento anunciados por um anjo (Mt 1,20-23; Lc 1,30-35);

					A virgindade de Maria (Mt 1,23; Lc 1,27);

					José e Maria são apresentados como os pais de Jesus, e Maria fica grávida antes de qualquer relação sexual (Mt 1,18.25; Lc 1,34);

					O Espírito Santo é explicitamente mencionado como o autor da obra da encarnação (Mt 1,18.20; Lc 1,35);

					Por vontade divina, a criança se chamará “Jesus” (Mt 1, 21.25; Lc 1,31; 2,21);

					Jesus será o salvador de seu povo (Mt 1,21; Lc 2,11);

					O nascimento aconteceu em Belém, da Judeia  (Mt 2,1; Lc 2,4-6);

					O nascimento se deu no tempo de Herodes, o Grande (Mt 2,1; Lc 1,5);

					A residência em Nazaré (Mt 2,23; Lc 2,39.51).35


			

			A última questão preliminar que devemos esclarecer é que nem Mateus nem Lucas desenvolveram uma teologia do Espírito Santo enquanto Terceira pessoa da Trindade, de acordo com as proclamações dos concílios ecumênicos subsequentes. Nesses Evangelhos, o Espírito Santo aparece como o “sopro da vida” dado por Deus (Sl 104,30) e todas as outras aproximações verotestamentárias apresentadas, sobretudo, por Lucas.36

			a. O Evangelho da infância segundo Mateus

			Para tratar dos dois capítulos iniciais do Evangelho de Mateus, dividiremos nossa reflexão em duas partes. Começaremos por uma resumida abordagem dos elementos essenciais desses capítulos, destacando a intenção mateana de apresentar à sua comunidade, composta de judeus e gentios, uma instrução e exortação à fé em Jesus como o “herdeiro das promessas” do Antigo Testamento.37 Em seguida, daremos destaque à concepção pneumatológica de Maria. 

			Mateus 1-2: uma introdução à compreensão de Jesus como Filho de Deus, da casa de Davi

			Os dois capítulos iniciais de Mateus estão divididos em três partes: 1) a genealogia de Jesus (1,1-17); 2) a anunciação a José (1,18-25); e 3) um episódio mais longo referente à perseguição de Herodes que se articula com a visita dos magos (2,1-12) e três pequenos trechos: fuga para o Egito (v. 13-15), massacre dos inocentes (v. 16-18) e residência em Nazaré (v. 19-23). Sendo o conjunto dos dois capítulos concluídos por uma citação dos profetas: “Ele será chamado nazareno”.38

			O evangelista nos apresenta quem é Jesus: “filho de Davi, filho de Abraão” (1,1), “salvador de seu povo” (1,21). Pertencendo à casa de Davi, nasce em Belém, sofre perseguição e vai ao exílio, pois é um descendente dos patriarcas. E por uma ação do Espírito Santo, concebido virginalmente, é apresentado como “Filho de Deus”, diante de quem os magos se prostram em adoração. Estamos diante de uma apresentação cristológica de Jesus à luz do Antigo Testamento.39 

			Belém é citada quatro vezes no texto (2,1.5.6.8), o que evidencia uma possível intenção retórica do autor de sublinhar a descendência davídica de Jesus e afirmar seu messianismo régio (2,4).40

			O Evangelho de Mateus tem sua abertura de forma bastante solene, não deixando dúvidas com relação ao conteúdo programático que vem a seguir: Biblos genéseõs. Na tradução dos LXX, encontramos a mesma expressão em Gn 2,4, sobre a criação do céu e da terra, e em Gn 5,1, com a lista de descendentes de Adão. Considerando uma intencionalidade do autor dos dois capítulos iniciais de Mateus com as duas citações da tradução dos LXX, podemos dizer que Jesus é visto como inserido no princípio da história, sendo Ele o início e a recapitulação da humanidade, expressa de forma privilegiada em Abraão e Davi.41

			Jesus, em sua genealogia, é apresentado como pertencente à casa de Davi e descendente de Abraão. “Filho de Davi” porque Deus prometeu a Davi uma descendência e garantiu um reino perpétuo. O Messias-Rei deve vir da descendência de Davi, logo a expressão é carregada de teologia e sentimentos de expectativa messiânica (2Sm 7,5-17; Sl 89).42 

			Considerar Jesus como “filho de Abraão” é um modo de ligá-lo aos patriarcas, considerados a origem do povo da Aliança. Abraão seria o primeiro nessa linha que conduz ao Messias, fazendo de Jesus o pleno herdeiro das promessas e bênçãos destinadas à descendência do patriarca. Desse modo, o título “filho de Abraão” é uma afirmação cristológica que tem como objetivo não deixar dúvidas quanto a Jesus não apenas ser membro do povo santo de Israel, mas a “verdadeira” descendência de Abraão (Gl 3,16) e uma resposta enquanto bênção, tanto para Israel quanto para todos os povos (Rm 4,11-12.16-17).43

			A presença das mulheres nessa genealogia é um ponto que deve ser ressaltado, pois são mencionadas Tamar, Raab, Rute, a mulher de Urias e Maria. Não se trata das grandes matriarcas do povo de Deus, contudo sinalizam a atuação gratuita e surpreendente de Deus, que, por meio de “situações irregulares” e, até em alguns casos, de moral sexual questionável, não o impedem de realizar seu projeto de salvação. A inclusão dessas mulheres na genealogia de Jesus goza de uma nota verdadeiramente “revolucionária” do ponto de vista feminista, pois a “nova história” inaugurada pela graça divina passa pela mulher, e na mulher Maria se expressa a novidade salvífica de Deus.44

			Isso não invalida a figura central de José no contexto de Mateus 1-2, mas evidencia o passivo teológico de Mt 1,16, como uma ruptura que, por mais paradoxal que pareça, mantém sua continuidade enquanto história do povo de Deus que se faz memória na genealogia e alcança sua plenitude ao dizer: “Jacó gerou José, o esposo de Maria, da qual nasceu Jesus, que é chamado o Cristo”. Assim, os capítulos 1-2 de Mateus apresentam Jesus refazendo as grandes etapas da história do povo de Deus, partindo de Abraão (Mt 1,2) até sua volta do Egito para Nazaré (Mt 2,19-23). Esses capítulos, lidos à luz da ressurreição, nos revelam Jesus como o “Emanuel”, “Deus conosco”, e projetam no futuro sua presença na história do povo de Deus com a promessa de permanecer conosco “todos os dias, até o fim dos tempos” (Mt 28,20). 

			O texto que destacamos no conjunto dos dois primeiros capítulos de Mateus é Mt 1,18-24, que corresponde à anunciação do anjo a José, sendo o núcleo de nosso interesse a afirmação de que “Maria [...] estava prometida a José e, antes de passarem a conviver, ela encontrou-se grávida pela ação do Espírito Santo” (Mt 1,18). 

			Apresentamos esse versículo como um núcleo de interesse para nossa pesquisa no âmbito mateano, mas cientes de que a questão da concepção virginal não é o tema central do relato e, sim, dentro do conjunto dos dois primeiros capítulos de Mateus, a ascendência davídica de Jesus através de José, sendo ele o protagonista da narração, e não Maria.45 

			A eleição de José como personagem principal deve-se, entre outros elementos, ao fato de que o autor do Evangelho de Mateus escreve para uma comunidade de judeus que esperavam um Messias descendente de Davi.46 Para confirmar tal eleição é que se usa o artifício bíblico-literário da anunciação do anjo do Senhor a José. 

			José tinha Maria como sua “noiva”, ou seja, ela estava prometida a ele em casamento (1,18). Essa situação era um estado em que a jovem tinha todos os deveres e direitos de uma esposa legal, sendo esses: fidelidade, auxílio mútuo etc., mas sem morar com o noivo, nem com ele ter relações sexuais. Para nós, esse “noivado hebraico” corresponderia a um casamento ratum non consumatum.47

			Nesse casamento ratum non consumatum é que José encontra Maria “grávida pela ação do Espírito Santo” (1,18) (tema de que trataremos a seguir). Querendo ele despedi-la secretamente (1,19), o anjo do Senhor48 esclarece em sonho a natureza pneumatológica e soteriológica do menino e declara a missão de recebê-lo na qualidade de filho, pois o anjo diz que ele deve impor ao menino o nome de Jesus. Impor um nome à criança naquele contexto judaico era a forma de assumir a criança como filha, o que faz de José o verdadeiro pai de Jesus, mesmo não sendo o genitor.49 

			“Quando acordou, José [...] acolheu sua esposa” (1,23). Se José é o verdadeiro pai de Jesus, também é o verdadeiro esposo de Maria. O desfecho dessa anunciação nos ajuda a compreender que o que une as pessoas em casamento é o consensus, o amor, e não apenas o concubitus, a relação sexual.50 

			Depois dessa informação, o autor do Evangelho de Mateus não fornece nenhuma outra sobre as condições de nascimento de Jesus, além de dizer que “nasceu na cidade de Belém da Judeia, na época do rei Herodes” (Mt 2,1). Nesse mesmo versículo, já aparece a visita dos magos (Mt 2,1-12), episódio que tem o caráter de midrash, uma história construída com fins de edificação.51 Em seguida, encontramos a fuga para o Egito (Mt 2,13-18) e o retorno para Nazaré (Mt 2,19-23).

			O texto também narra o aparecimento de uma misteriosa estrela que, mais do que guiar os magos, tem como objetivo sublinhar a centralidade do recém-nascido como um personagem messiânico e régio que iluminará e libertará o povo de seus inimigos. O simbolismo dessa estrela tem como base o texto de Nm 24,17: “[...] uma estrela sai de Jacó, um cetro se levanta de Israel, quebra as têmporas de Moab e destrói todos os filhos de Set”.52 

			Dentro desse contexto em que a criança é apresentada com honras de realeza e glória, algo dessa luminosidade se reflete em sua mãe, pois os títulos de realeza que pertencem ao filho correspondem à realeza daquela que o gerou. Nas tradições israelitas e dos povos vizinhos, ser mãe do rei implica uma condição particular de privilégios e dignidade. 

			É interessante notar que, na cultura bíblica e na do Oriente Médio, a rainha é mais honrada quando mãe do rei, do que quando esposa. Podemos notar essa deferência nos livros dos Reis em que os nomes das rainhas-mães são conservados com distinção (1Rs 14,21; 15,2.10; 2Rs 9,6; 12,2).  Essa distinção também pode ser vista quando em 1Rs 1,16 encontramos Betsabeia prostrando-se diante de Davi, mas em 1Rs 2,19, estando na presença de Salomão, seu filho e agora rei de Israel, é ele quem se prostra diante da mãe e a faz sentar-se num trono à sua direita.53 

			“[...] grávida pela ação do Espírito Santo” (1,18)

			Estando José e Maria casados, mas não vivendo juntos, a jovem “noiva” foi encontrada por José “grávida pela ação do Espírito Santo” (1,18). O autor do Evangelho busca informar que se trata de uma concepção “pneumatológica”, pois aconteceu sem a participação de varão e, sobretudo, porque “o que nela foi gerado vem do Espírito Santo” (1,20).

			Essa ideia é ressaltada também em sua genealogia, quando se percebe uma “quebra” na forma como são narradas as gerações ao dizer que: “Jacó gerou José, o esposo de Maria, da qual nasceu Jesus, que é chamado o Cristo” (1,15). Isso faz de Maria, segundo Stefano de Fiores, um “sinal e ícone da conduta imprevisível de Deus na história da salvação: diante dela surge o estupor pelos adoráveis e incompreensíveis caminhos de Deus, que nada pode impedir”.54

			Assim Maria, a serviço do “sinal de Deus” pela sua concepção, revela a gratuidade divina. Não obstante todas as interpretações biologizantes que se deram à questão da concepção de Jesus em Mateus, o núcleo de sua intenção teológica é afirmar que Jesus, sendo Messias, vem do povo (segundo a genealogia) e vem de Deus (segundo uma concepção pneumatológica).55 

			Quando falamos de concepção pneumatológica em Mateus, não dizemos que o Espírito Santo é apresentado aqui como Terceira pessoa, mas como potência de Deus, entendida na linha das concepções do Antigo Testamento, em que Deus manifesta a força libertadora na história de seu povo. O menino que nascerá é descendente de Davi e sua concepção deriva do Espírito Santo.56 

			Desse modo, o foco da afirmação sobre a concepção de Jesus é primeiramente cristológico-pneumatológico. Num segundo momento é que se refere a Maria57 como quem foi acolhida, segundo a lógica da genealogia de Jesus em Mateus, entre as mulheres que, unidas pela linhagem abençoada do Messias, “desempenharam um papel importante no plano de Deus e foram instrumentos da providência divina (ou do Espírito Santo)”.58 

			Para alguns teólogos, como Colzani, o centro dessa apresentação mateana da concepção virginal de Jesus não é destacar a ausência de um pai biológico, mas a relação com Deus da qual depende a concepção de Jesus, a fim de afirmar a sua divindade.59 Tese esta não compartilhada por outros teólogos, como podemos ver em González: 

			De fato, a filiação divina (especificamente trinitária) de Jesus não depende absolutamente de sua concepção virginal. J. Schimd, por exemplo, nos faz perceber que Marcos e Paulo reconhecem tanto a filiação divina de Jesus como sua obra redentora, e, no entanto, nem ao menos insinuam a virgindade de sua concepção. Consequentemente, trata-se mais de um sinal livremente escolhido por Deus (e que precisa ser lido e interpretado à luz da fé) de que aquele que nasce em Maria é obra única e exclusiva do Espírito Santo.60 

			Em poucas linhas, queremos dizer que a questão da concepção virginal de Jesus no Evangelho de Mateus é um dado pneumatológico, apresentado na forma de um livre sinal de Deus em resposta à expectativa messiânica de Israel.

			O tema da concepção virginal de Jesus não era um problema para a comunidade de Mateus, nem mesmo interessava à catequese de Mateus, que é muito discreto em relação à concepção de Jesus, pois “[à] catequese de Mateus, interessa o fato de ser Jesus o dom de Deus para a salvação da humanidade. Dom a ser acolhido, com pureza de coração, a exemplo de José, e vivido com radicalidade”.61

			b. O Evangelho da infância segundo Lucas

			O autor do Evangelho de Lucas apresenta a figura de Maria como a mulher de fé por excelência. Diferentemente da perspectiva do Evangelho de Mateus, no qual José é o protagonista central da narrativa, do quase anonimato de Maria no texto de Marcos e da singela referência de Paulo a “uma mulher” em Gl 4,4, Lucas enfatiza Maria como uma figura de suma importância na história da salvação e protagonista em sua resposta ao chamado divino. 

			Mesmo resguardando a singularidade da participação de Maria na obra da salvação, Lucas não se esquece de que também Maria é uma “personificação coletiva”, que representa e resume em si o povo de Deus do Antigo Testamento, o resto santo de Israel que aguarda a salvação vinda da parte de seu Senhor. A ação do Espírito Santo em Maria na obra da encarnação foi compreendida como a efusão escatológica do Espírito sobre a “Filha de Sião”, ou seja,  o povo de Deus, segundo as promessas do Antigo Testamento.62 Desse modo, “Maria sintetiza em sua própria pessoa a ‘Filha de Sião’, ou seja, o resto fiel do povo de Israel que, purificado pela prova do exílio, em pobreza e humildade, espera a salvação do Senhor”.63

			A ideia de uma “personificação coletiva” não é uma novidade aplicada a Maria, pois tem suas raízes no pensamento bíblico que “vê uma solidariedade ontológica e uma comunhão de destino entre pessoa e comunidade, entre o um e o muitos, entre vocação pessoal e missão social”.64 Como exemplo, podemos citar: Adão, que corresponde à humanidade em geral; Eva, à humanidade viva; Israel-Jacó, representando Israel enquanto povo eleito; Efraim, que remete ao Reino do Norte etc.65

			Mais à frente apresentaremos de forma mais detalhada a personificação do povo de Deus em Maria e sua posterior compreensão tipológica como Igreja. Neste momento, é-nos suficiente a compreensão de que Deus cumpriu sua promessa de infundir seu Espírito sobre a comunidade reduzida no exílio, personificada em Maria, como podemos contemplar em Lc 1,35.

			Para alcançar melhor compreensão desse versículo, vamos nos ater, num primeiro momento, ao texto conhecido como “Anunciação do anjo a Maria” (Lc 1,26-38). No diálogo de Maria com o anjo, temos um verdadeiro colloquium salutis, que pode ser constatado por dois esquemas literários que se unem magistralmente nesse texto. Esse esquema é encontrado no AT para comunicar a mensagem de um nascimento prodigioso, como sinal de uma escolha especial de Deus para uma determinada missão, como podemos ver na promessa do nascimento de Isaac (Gn 17,15-16) e de Sansão (Jz 13) e o esquema de convocação, ou de vocação, em que uma pessoa é chamada para uma missão específica, como podemos ver com Abraão (Gn 12,1-9) e com Paulo (At 9,1-9). Ou seja, estamos falando do nascimento do Messias e da convocação de todo o povo de Deus na pessoa de Maria para os tempos messiânicos inaugurados pela força do Espírito Santo.66

			A união desses dois esquemas nos revela algo de suma importância que não pode ser negligenciado: a iniciativa divina no ato de convocar e o ato segundo, do ser humano, de corresponder a essa convocação. Aqui temos o dinamismo de toda a antropologia teológica: o ser humano é chamado a ser ouvinte e colaborador da Palavra de Deus que lhe é dirigida.67 

			Nesse diálogo em que se anuncia o nascimento do Messias e se convoca a participação do povo de Deus na pessoa de Maria, dá-se a renovação da Aliança entre Deus e seu povo. Como aconteceu com Israel no Monte Sinai, sob a mediação de Moisés (Ex 19-24), novamente o “céu” se abre para encontrar a humanidade, anunciando a chegada do “Filho do Altíssimo”, que, dado na potência do Espírito Santo, unirá Deus e a humanidade num eterno “abraço salvífico” ratificado no seio de Maria e no Espírito Santo.68

			Sobre a pessoa de Maria, representante do povo de Deus nesse “diálogo salvífico”, gostaríamos de ressaltar duas questões. A primeira é que estamos diante de uma jovem a quem o anjo não vem pedir apenas sua aquiescência a uma gravidez, mas é também investidura de poder (o Espírito Santo) e de uma missão. Se lembrarmos que, em relatos como os do nascimento de Isaac e Sansão, são os homens os consultados, agora é uma mulher que é consultada e tratada com grande reverência.69 A segunda questão refere-se ao fato de que estamos diante de uma notável capacidade física e psicológica de Maria em acolher a Deus e sua proposta a uma maternidade messiânica.70 A “anunciação do Anjo” revela uma ruptura com esquemas machistas patriarcais e um olhar positivo diante do ser humano, especificamente uma mulher, capaz de ouvir e acolher Deus. 

			Vamos dividir esse texto lucano em três partes: a irrupção da Boa-nova (1,26-29); a origem humana do Messias (1,30-33); e a origem pneumatológica de Jesus (1,34-38).71 Num segundo momento, abordaremos outras duas perícopes de Lucas. 

			A irrupção da Boa-nova (Lc 1,26-29)

			Em Lucas, Maria é mais que a esposa de José. É uma mulher que tem nome e protagonismo. Sobre o nome “Maria”, temos muitas etimologias, dentre as quais destacamos as mais citadas, que entendem o nome como significando “amargo / mar de amargura”; “gorda”, o que na cultura semita corresponderia a um símbolo de beleza; “senhora”, etc. Dentre essas etimologias destacamos especificamente a que toma a composição da raiz egípcia mri, que quer dizer amada, querida, preferida, somada à desinência hebraica ya, que é naturalmente a abreviação de Yahweh. Maria significaria, então, “a amada do Senhor”, o que, talvez, melhor corresponde à intenção teológica de Lucas.72

			Maria vivia numa cidade da Galileia chamada Nazaré (Lc 1,26). Para além de uma mera informação geográfica, o autor de Lucas nos informa que Maria era uma jovem da Galileia, ou seja, uma região mestiça e pouco ortodoxa em sua fé judaica, desprezada pelos judeus da capital. Um vilarejo desconhecido nos textos do Antigo Testamento, do Talmud e de Flávio Josefo.73

			É diante de uma menina chamada Maria e num lugar pobre que irrompe uma “Boa Notícia”: o Messias nos será dado como um ato gratuito de amor da parte de Deus Pai, por uma intervenção do Espírito Santo. Essa “Boa Notícia” é dirigida a todo o povo da Aliança, pois o mesmo Espírito que inicia a encarnação do Verbo no seio de Maria determina o início de um novo povo de Deus em Jesus, confessado como Rei, Messias e Senhor, em vista de uma renovação escatológica de toda a história.74 

			A origem humana do Messias (Lc 1,30-33)

			À menina pobre de Nazaré, profundamente amada pelo Senhor, o arcanjo Gabriel se apresenta com uma grande proposta. Gabriel vem como o grande embaixador de Deus para anunciar um nascimento que corresponde a um “tempo novo”, o cumprimento das promessas messiânicas (Dn 8-9). 

			A salvação da humanidade é discutida entre um alto representante de Deus e uma jovenzinha pobre. Esse contraste nos remete à anunciação de João Batista a Zacarias (Lc 1,5-20). A observação do paralelismo dos dois relatos de anunciação mostra-nos a grandeza dessa escolha divina e a generosidade dos pobres que se expressa nos lábios de Maria. 

			O anjo se refere a Maria como Kecharitoomènee (Lc 1,28), que foi comumente traduzido por “cheia de graça”. A expressão é um ephapax, ou seja, uma palavra que aparece uma única vez nas Escrituras, é o particípio passado perfeito, indicando uma ação que permanece. Isso nos mostra que Maria, aos olhos de Deus, é a “Agraciada”, plena do poder da graça75 “do amor de Deus, enquanto Deus a escolheu para uma missão”.76 

			Maria é quem impõe o nome à criança (v. 31), que traz consigo títulos de realeza messiânica (v. 32-33), diferentemente do Evangelho de Mateus. 

			A origem pneumatológica de Jesus (1,34-38)

			Chegamos ao ponto que consideramos o núcleo da mariologia pneumatológica. Fazemos essa observação mediante a apresentação de Serra, que mostra como a relação entre o Espírito Santo e Maria está condensada nesta frase: “O Espírito Santo descerá sobre ti, e o poder do Altíssimo te cobrirá com a sua sombra” (v. 35). 

			O anjo diz que o Espírito cobrirá Maria como uma nuvem, fazendo dela a arca (ou o templo) através da qual Deus vem morar no meio de seu povo. 

			O ato de cobrir, associado ao substantivo “nuvem”, nos remete a Ex 40,35, em que “Moisés não podia entrar na Tenda do Encontro, porque sobre ela repousava a nuvem, e a glória do Senhor ocupava a morada”. 

			Esse ponto de partida nos obriga a retroceder a Ex 24,15-16, dizendo que, “Quando Moisés subiu ao monte, a nuvem cobriu o monte. A glória do Senhor pousou sobre o monte Sinai, e a nuvem o cobriu durante seis dias”. Moisés subiu ao Sinai em obediência ao Senhor, que quis lhe dar as tábuas de pedra, a Lei e os Mandamentos (Ex 24,12), e a teofania que cobre o Sinai, enquanto lugar da presença divina, mostra-nos o grau de importância que ele tem, pois o culto israelita encontra aí sua atribuição de origem.

			A mesma nuvem que cobriu o Sinai também pousa sobre a Tenda do Encontro, o que constitui uma forma de legitimar essa outra experiência de culto agora ligado à Tenda do Encontro, e ratificar esse culto/lugar como uma nova forma da presença de Deus no meio do povo, como um selo de aprovação e legitimação de tudo o que Moisés e os israelitas fizeram. Ora, com o encobrimento da nuvem, o Senhor toma posse de seu santuário.77 A nuvem sobre o santuário móvel determinava a presença do Senhor junto do povo, guiando-os em seu caminho (Ex 40,36-38).

			Apoiados em Nm 9,18.22, lembramos o caráter da nuvem enquanto presença do Senhor que dirige os passos de seu povo. Nesses dois versículos, a nuvem não apenas indica a presença do Senhor, mas sua condução em direção à terra prometida. Também aqui retrocedemos a Ex 13,21-22, em que a nuvem guiou o povo em fuga no Egito e o protegeu, escondendo-o dos egípcios (Ex 14,19.24). O Senhor conduz, colocando em marcha seu povo pelo deserto (Nm 10,36), e fala ao povo do meio de sua nuvem. 

			A nuvem enquanto teofania manifesta a habitação de Deus no meio de seu povo, a condescendência divina e o prenúncio da glória daquele que virá. Isso nos remete à ideia de que essa descida de Deus para junto de Israel revela o pathos divino, pois não só desce, mas sofre junto ao povo a perseguição e o deserto. Também remete a tempos futuros, pois a tese bíblica da presença de Deus é tão visceral que projeta sua força teológica para a terra prometida, para o exílio e para a esperança messiânica.78 

			Aristide Serra chama a atenção para a conversão da nuvem em “espírito do Senhor” que é verificada em Is 63,11-14, em que, relendo os textos do Êxodo e de Números, são relembrados e celebrados os benefícios do Senhor por seu “espírito”, que com prodígios conduziu Moisés.79

			Em seguida, nosso exegeta irá relacionar a equação “espírito de Deus” e “nuvem” com os textos de Gn 1,2 e Jó 38,8-9, dizendo que o “espírito de Deus” que repousava sobre as águas em Gênesis é o mesmo que em Jó é designado “nuvem” e “nuvens densas”.80

			Outra relação com a nuvem também é feita com a “Filha de Sião”, segundo os oráculos do Antigo Testamento, especificamente Zc 2,14, Sf 3,16-17 e Ez 37,26-27. A ideia de “Deus no meio de seu povo”, pensada em conexão com a nuvem, nos remete a três instâncias “espaço-teológicas”, a saber, o Sinai, a Tenda da Reunião e o templo de Jerusalém (1Rs 8,10-11).81 

			Para Aristide Serra, todo esse simbolismo “nuvem-Espírito” é aplicado em Lc 1,35 e nos textos da transfiguração do Senhor (Mc 9,7, Mt 17,5 e Lc 9,34), de modo que a “nuvem” equivale ao Espírito Santo. 

			Na tradução da Bíblia elaborada pela CNBB, não encontramos em Lc 1,35 o termo “nuvem”, mas “sombra”. A expressão também aparece na tradução para o português da Bíblia de Jerusalém, que traz como nota de rodapé a seguinte explicação sobre o termo em questão: 

			A expressão evoca, seja a nuvem luminosa, sinal da presença de Iahweh (Ex 13,22+; 19,16+; 24,16+), seja as asas do pássaro que simbolizam o poder protetor (Sl 17,8; 57,2; 140,8) e criador (Gn 1,2) de Deus. [...]. Na concepção de Jesus, tudo provém do poder do Espírito Santo.82

			Desse modo, Deus, que em seu “Espírito” desceu sobre o monte Sinai, sobre a Arca da Aliança e sobre o templo e, expresso em imagens simbólicas afins, repousa sobre o ventre de Maria, envolvendo-a com a nuvem que é o Espírito Santo, a potência do Deus Altíssimo.83

			No texto lucano da anunciação, é clara a ação do Espírito Santo, que, com sua energia, dá vida à humanidade de Jesus no ventre de Maria, mas, antes disso, é necessário que Maria acolha a proposta feita mediante o anjo. A encarnação do Verbo não é apenas um evento limitado na esfera carnal-biológica da concepção virginal, mas atinge primeiramente toda a pessoa de Maria, convidando-a a se abrir à escuta e ao diálogo com Deus.84

			E Maria, assentindo à magna proposta de Gabriel, se coloca como “serva”. Esse é o único título em que ela se apresenta no Novo Testamento (também se autodenomina “serva” em Lc 1,48).85 

			Maria nada diz com relação à concepção por obra do Espírito Santo. O referimento que possivelmente pode ser aplicado a esse evento, de acordo com Aristide Serra, é o que encontramos no Magnificat, onde ela canta “o Poderoso fez para mim coisas grandiosas” (Lc 1,49). Para uma compreensão mais profunda dessas “coisas grandiosas” ligadas à concepção de Maria, é preciso que nos voltemos aos textos do Antigo Testamento novamente.86

			A expressão “coisas grandiosas” aparece várias vezes no Antigo Testamento. Outras expressões semelhantes também são encontradas, como “coisas maravilhosas”, “coisas terríveis”, “coisas gloriosas” e “coisas boas”.87

			As “coisas grandiosas” e os termos semelhantes designam as memoráveis intervenções de Deus na história de seu povo, em todo o tempo. Os destinatários dessas “coisas grandiosas” podem tanto ser todo o povo quanto algumas pessoas em particular ou, ainda, uma pessoa que é favorecida, mas o favor é um benefício para todos.88

			Nada há de milagreiro nessas “coisas grandiosas”, pois essa graciosa ação de Deus está a serviço da pessoa, de sua conversão e de sua fidelidade à Aliança com Deus, mostrando-se como o encontro entre a potência misericordiosa de Deus, que opera prodígios, com a fé do ser humano, o coloca em abertura a essa graça, no serviço, no temor e na vida.89

			Nessas “coisas grandiosas”, a liberdade de Israel é algo preponderante, não pode ser diminuída ou aniquilada, e se relaciona com a fé, que é tanto precedente quanto o fruto consequente das “coisas grandiosas” operadas por Deus.90

			Tal hermenêutica é aplicável à maternidade de Maria, pois as “coisas grandiosas” em favor da libertação de Israel encontram na encarnação do Verbo seu ápice, sem ferir a liberdade daquela que representa com seu fiat todo o povo messiânico. 

			Desse modo, Aristide Serra nos leva a compreender que Lucas, ao narrar o evento salvífico da concepção de Jesus, intencionalmente usou das imagens do Antigo Testamento ligadas à nuvem para nos falar que o Senhor nos foi dado como dom gratuito pelo poder do Espírito. 

			1.1.3 Atos dos Apóstolos

			A última referência a Maria nas Sagradas Escrituras encontra-se em At 1,14, nela a Mãe do Senhor está em oração com os seguidores e seguidoras de Jesus na “sala de cima onde costumavam ficar” (At 1,13). Refletindo esse texto em sintonia com At 2,1-36, Aristide Serra faz um paralelismo entre anunciação e Pentecostes, evidenciando a descida do Espírito Santo e os seus efeitos: as pessoas saem do lugar onde se encontram para anunciar a presença do Messias e de seu Espírito na história. 

			O paralelismo pode ser visualizado da seguinte forma: Maria, agraciada pelo Espírito Santo (Lc 1,35), caminha para as montanhas da Judeia (v. 39) e anuncia as grandes coisas que Deus operou em sua vida (v. 46.49). A Igreja de Jerusalém, por sua vez, iluminada com o vigor do Espírito Santo (At 1,8), sai do interior de uma casa (At 2,2) e proclama as grandes obras do Senhor.91

			Contudo, a questão de Maria e o Pentecostes é crucial para tratar de outros pontos posteriores. Nossa pergunta é sobre a forma como o evento do derramamento do Espírito Santo sobre a comunidade primitiva afeta a figura de Maria. Essa pergunta visa esclarecer como o Pentecostes pode contribuir para dizer que a relação entre o Espírito Santo e Maria foi ou não algo circunstancial em relação estrita à encarnação do Verbo. 

			O ponto de partida é o texto dos Atos dos Apóstolos (1,12-14), que diz que eles deixaram o monte das Oliveiras e voltaram para Jerusalém. O texto nomeia os onze apóstolos e inclui algumas mulheres, Maria e os irmãos de Jesus numa perseverante oração em comum.

			Em At 1,15, usa-se a expressão “naqueles dias” e fala-se de um grupo de mais ou menos 120  pessoas. Isso nos leva a pensar que estamos diante de outra fonte do texto de Atos independente da anterior e que envolve outro grupo de pessoas, relacionadas com a eleição de Matias (1,15-25). Em momento algum se diz que o primeiro grupo (elencado em At 1,12-14) foi anexado a este. Maria participou, de forma direta ou discreta, da oração e do “tirar a sorte” (v. 26) que levou à escolha de Matias? Sobre isso o texto não fala.

			Em At 2,1-36, temos outra perícope que começa com a expressão “quando chegou o dia de Pentecostes” (2,1) e fala que os discípulos estavam todos reunidos no mesmo lugar. Aqui fica uma dúvida: Está Maria inserida nesse texto na qualidade de “discípula”? Ou: Quando se refere ao mesmo lugar – sendo que a última referência de espaço dada pelo texto é a “sala de cima” (1,13) –, incluem-se as pessoas que lá estavam, entre elas, Maria?

			Para além da resolução exegética da questão, a Tradição da Igreja uniu Maria ao evento de Pentecostes, afirmando que ela estava no Cenáculo, como podemos ver na afirmação de Paulo VI: “[Na] manhã de Pentecostes, ela presidiu na prece ao iniciar-se da evangelização, sob a ação do Espírito Santo” (EN 82). Destacamos que na LG 59 fala-se de Maria pedindo o dom do Espírito Santo antes de Pentecostes.

			De uma forma ou de outra, a analogia entre anunciação e Pentecostes continua mantendo a finalidade de mostrar um prolongamento harmonioso na obra da salvação realizada pela encarnação do Verbo e na força do Espírito Santo. Ora, o Espírito que secretamente formou o corpo do Senhor no ventre de Maria se manifesta publicamente no Cenáculo, formando o corpo de Cristo que é a Igreja.92 

			A relação anunciação – Pentecostes, que tem como base a relação entre o Espírito Santo e Maria, nos leva à percepção de que o consenso de Maria ao Espírito Santo não foi apenas algo ocasional, mas persistiu por toda sua vida,93 e que o Espírito não a considerou como mero receptáculo do menino encarnado, mas como alguém que colabora com a obra da salvação e que cria vínculo de amor. 

			A estranheza aparece quando, por causa da relação anunciação – Pentecostes, se atribuem a Maria todos os carismas do Espírito, como algo que ela tenha por direito adquirido na encarnação e confirmado por sua presença em Pentecostes. Logo, afirma-se que Maria teve o dom de línguas, de cura, de profecia etc.94 Essa afirmação é uma dedução que não encontra respaldo bíblico e incorre no perigo de esquecer que dons e carismas são graças concedidas por Deus para o benefício da Igreja e do mundo, e não um direito adquirido por determinado motivo – por mais elevado que seja –, como no caso da encarnação do Verbo. 

			Assim, a figura de Maria como aquela que, no coração da Igreja primitiva, se coloca em oração pela graça do Espírito Santo é uma imagem de suma importância, pois sua intercessão se apresenta como uma função na Igreja. Essa imagem de Maria como intercessora alcança novos e valiosos relevos quando, devido ao desenvolvimento da piedade cristã em relação a ela, no século III, reza-se o Sub tuum praesidium. O mesmo pode ser dito a partir da iconografia em que Maria é representada em posição de “oração” nas diferentes obras, a partir do século VI.95 A última referência bíblica de Maria como mulher de oração se projeta na história da Igreja até os dias de hoje. Cabe a nós, como faremos nos capítulos vindouros, pensar essa intercessão na “comunhão dos santos” e sob o influxo do Espírito Santo.

			1.2 A relação entre o Espírito Santo e Maria nos Santos Padres

			A primeira tarefa que os Santos Padres assumiram foi a de fixar a doutrina básica da fé cristológica da Igreja. Nessa abordagem cristológica é que encontramos a figura de Maria como um elemento intrinsecamente ligado ao mistério da encarnação do Verbo e que leva os Santos Padres a concluírem que a vinda do Verbo ao seio de Maria implica um processo de purificação e de santificação. Maria, como aquela que acolheu o Verbo e, em virtude dos méritos de Cristo, foi purificada e santificada, é modelo da Igreja, de modo que, na teologia patrística pode-se dizer que “Maria significa Igreja”.96

			1.2.1 “[E] se encarnou pelo Espírito Santo, no seio da Virgem Maria [...]” 

			A necessidade de professar tanto a real humanidade de Cristo quanto a sua concepção virginal não foi algo meramente relacionado à apologia da fé contra judeus, pagãos ou gnósticos, e sim uma verdade evangélica, como vemos em Mt 1,18-23.97

			Explicitando essa verdade evangélica é que lembramos que quase todos os Padres destacaram em suas obras que a encarnação é uma intervenção do Espírito Santo no seio de Maria.98 Destacamos Inácio de Antioquia como o primeiro Padre da Igreja a falar desse mistério nomeando Maria em seus textos. Escrevendo aos Efésios, diz: “De fato, o nosso Deus Jesus Cristo, segundo a economia de Deus, foi levado no seio de Maria, da descendência de Davi e do Espírito Santo”.99

			Nessa linha de profissão de fé é que o Concílio de Constantinopla (381) irá expressar sua fé sobre a encarnação do Verbo em Maria “pelo Espírito Santo”, afirmando a prerrogativa da iniciativa trinitária nesse evento salvífico e, ao mesmo tempo, a ação do Espírito Santo, santidade e santificador, com relação a Maria.100 Isso marca o início de uma nova história, à luz do evento salvífico, tendo Maria como figura singular, pois toda a Igreja será iluminada pela fecundidade do Espírito Santo. Pode-se concluir, então, que todo batizado traz consigo a possibilidade da “gravidez do Verbo”, germinado no batismo pela presença do Espírito Santo.101 

			Também é importante ressaltar que Maria é lembrada como “Virgem” não apenas para demonstrar que, sem “a participação de homem”, colaborou com a encarnação do Verbo, mesmo que seja essa uma conclusão tirada dos Evangelhos de Mateus e Lucas, mas também para assegurar o modo como ela viveu, entendendo sua virgindade como “plenitude do dom de si, livre e consciente”.102

			Na opinião de Amato, esse artigo do Símbolo também remete à dimensão da obediência de Maria vivida na plenitude humana que se faz acolhimento total ao projeto de Deus. Nisso se apoia a afirmação de Agostinho de que “Maria concebeu em sua mente antes que concebesse em seu ventre”.103

			A grandeza tamanha dessa concepção pneumatológica fez os Santos Padres professarem que essa plenitude humana aberta à força do Espírito Santo em Maria104 não foi algo ocasional, em virtude apenas da concepção de Jesus. Foi também uma ação santificante e duradoura, de modo que os Santos Padres se valem de algumas imagens veterotestamentárias para exemplificar esse mistério. Por exemplo, comparam Maria ao paraíso terrestre, que, irrigada do rio do Espírito Santo, fez brotar a árvore da vida, ou seja, o seu filho Jesus.105 Maria foi também comparada por Hipólito com a Arca da Aliança – vestida de ouro por dentro e por fora –, significando ser ela adornada do esplendor do Espírito Santo.106 Orígenes, refletindo sobre a expressão “a bendita”, que Isabel usa ao receber Maria em sua casa (Lc 1,42), afirma que essa bênção que torna Maria “bendita” é o Espírito Santo que pousará para sempre sobre ela.107

			Maria não alcança essa “plenitude” por seus próprios méritos, mas por ação do Espírito divino, que a purifica e santifica. Queremos especificar melhor essa ação.

			1.2.2 Santificação e purificação de Maria

			Sobre a santidade e a purificação de Maria, não temos nenhuma referência explícita antes de século IV, não obstante os agressivos ataques de alguns hereges, pagãos e judeus contra a integridade moral de Maria.108 

			É um tema que terá um laborioso desenvolvimento, pois temos como ponto de partida um numeroso grupo de Padres, sobretudo os gregos, que destacaram qualquer situação de falta de fé em Maria, como também outros pecados.109 Com o Concílio de Éfeso (431), todas essas teses foram abandonadas pela patrística para se afirmar a santidade da Theotókos. Para isso se impõe a intervenção do Espírito Santo, purificando-a em virtude da encarnação do Verbo. 

			O primeiro testemunho que temos dessa tese pode ser encontrado em Cirilo de Jerusalém, quando diz:

			Foi este Espírito Santo que desceu sobre a santa Virgem Maria. Por conseguinte, Cristo era o unigênito que devia nascer. A força do Altíssimo a cobriu com sua virtude e o Espírito Santo desceu sobre ela e a santificou para que pudesse conceber aquele por quem tudo foi criado.110

			Devemos dividir as opiniões patrísticas sobre a santificação e a purificação de Maria em dois momentos, tendo essa ação ocorrida antes da anunciação e no momento da anunciação, lembrando que, uma vez santificada, essa ação é duradoura.

			Os Santos Padres que tratam da santificação/purificação de Maria antes da anunciação do anjo têm, em sua maioria, como ponto de partida o Protoevangelho de Tiago, texto esse que exerceu grande influência na Antiguidade cristã. Esse grupo de Padres afirma que Maria desde o ventre de Ana foi santificada pelo Espírito Santo de forma bastante variada. 

			O objetivo dessa especulação era afirmar que mediante a grande e singular missão de Maria era necessária uma preparação adequada, por isso, propunham em sua reflexão uma intervenção divina em Maria desde sua concepção/gestação no ventre de Ana. Sendo preparada para ser a Mãe do Senhor, foi preservada do pecado e cumulada de graças. Para explicitar tal doutrina é que esse grupo de Padres emprega o texto apócrifo do Protoevangelho de Tiago, com diferentes nuanças, mas com um mesmo interesse.111  

			Algo que ilustra bem essa concepção é a celebração da festa litúrgica da Natividade de Maria, datada do século VI, em que, lembrando o seu nascimento, o remete a um modo de vida em perspectiva do nascimento do Messias, o que implica uma preparação espiritual mediante a ação santificante do Espírito.112

			Lembremos também dos escritos de Jorge de Nicomédia († aprox. 880), que falam da santidade inicial de Maria em direta relação com a santidade dos seus pais Joaquim e Ana, de modo que, inclusive, a concepção virginal de Jesus foi preparada pela concepção milagrosa de Maria. Ela, desde sua concepção, é considerada altamente santa, a ponto de o metropolita de Nicomédia dizer que “[a] excelência de sua santidade e de seu incontaminável estado imaculado permanece inigualável”.113

			Sobre a santificação/purificação de Maria na hora da anunciação temos testemunhos mais diretos. Lembramos de João Damasceno ao dizer: “Do momento em que a Virgem consentiu, o Espírito Santo desceu sobre ela, purificando-a”.114

			Também citamos Orígenes: “Maria foi cumulada do Espírito Santo no momento em que começou a ter como habitante em seu ventre o Salvador. De fato, apenas acolheu o Espírito Santo como artífice do corpo do Senhor, apenas o Filho de Deus estava em seu seio, também ela foi cumulada do Espírito Santo”.115

			Essa concepção de Orígenes remete à compreensão de que a ação santificadora do Espírito Santo não é ocasional, mas duradoura. Essa ideia pode ser encontrada em Agostinho ao se referir a Maria como “paraíso terrestre”, comparando-a ao paraíso das origens da criação, que era irrigado pelo rio do Espírito Santo e nele germinou a árvore da vida.116

			Importante lembrar que, quando tratamos da purificação de Maria no momento em que recebe o anúncio do anjo, estamos também lidando com a compreensão dos Padres orientais de que Maria traz consigo a mácula do pecado original a qual Adão deixou em todo o gênero humano. Somente pela ação do Espírito Santo no evento da encarnação que ela foi liberta do pecado original para que o Filho de Deus possa assumir sua humanidade sem contato com a corrupção do mal universalmente disseminada desde as origens.117

			1.2.3 Virgindade de Maria como ação do Espírito Santo 

			Os Padres da Igreja abordaram o tema da virgindade de Maria como um mistério cristológico de grande importância, pois era um sinal da divindade de Jesus e remetia a um novo nascimento do povo de Deus pela força do Espírito Santo. Assim, a virgindade de Maria portava algo de excepcional, se não prodigioso, uma vez que era sempre vinculada à maternidade e expressa em termos religiosos e poéticos, não em termos ginecológicos.118 

			Podemos abordar a virgindade de Maria no período patrístico em três situações: um suposto voto de virgindade feito por Maria antes da anunciação; a virgindade de Maria enquanto modelo para monjas; e a virgindade como obra do Espírito Santo. 

			A questão da virgindade de Maria está visceralmente relacionada com o tema de sua santificação/purificação, pois, tendo a graça santificante do Espírito Santo atingido plenamente aquela que seria a mãe do Senhor, sua resposta enquanto modo de vida seria uma vida marcada pela virgindade, sinal de santidade, mas também de afastamento da vida comum das pessoas. 

			Essa associação pode ser vista na dedução de Agostinho de que Maria teria feito um voto livre e definitivo de castidade antes de contrair núpcias com José.119 Essa suposição tem como base a interpretação agostiniana de Lc 1,34, em que Maria não apenas nunca tivera relações sexuais com homem algum, como também estava determinada a permanecer nesse estado de vida. 

			O suposto “voto de virgindade” de Maria não tem nenhuma base exegética, sendo uma explicação anacrônica para exaltar o valor da virgindade, embora forçando o texto bíblico a dizer o que não diz. Lembremos que, no Antigo Testamento, a virgindade era considerada algo inconveniente e que, no Novo Testamento, a virgindade, por causa do Reino de Deus (baseando-nos na questão dos eunucos em Mt 19,12), não encontra seu paralelo no texto da anunciação no Evangelho de Lucas.120 Desse modo, a posição agostiniana baseia-se na conveniência da associação santificação/purificação com virgindade e outros preconceitos em relação ao matrimônio, ligados à mentalidade da época (talvez, ainda mais, do próprio Agostinho), que existiam já naquele tempo e perduraram na história.

			Não obstante, ainda há uns poucos defensores que ressaltam – de forma muito arriscada no que tange o material bíblico que possuímos – o consenso de José fazendo, também ele, um voto de castidade pré-nupcial. Contudo, o mais complicado é a afirmação da virgindade como estado de vida superior ao matrimônio,121 buscando um embasamento bíblico na teologia paulina, mas ignorando, nesse mesmo contexto, toda a reflexão sobre a iminente vinda escatológica de Cristo.122 

			De qualquer forma, a virgindade de Maria se tornou um modelo para toda jovem que vive ou aspira ao ideal ascético e/ou monástico. Isso pode ser visto tanto nas correntes ascéticas do Egito como em outras localidades onde se encontra a comunidade cristã a partir do século IV.123 

			Os maiores paladinos desse tema foram Atanásio e Ambrósio. Maior destaque recai sobre este último, como podemos observar a partir de uma das exortações dirigidas às virgens de sua comunidade dizendo: “Seja, pois, a vida de Maria para vocês um modelo de virgindade, como se fosse desenhado em uma imagem; nela brilha, como num espelho, a beleza da castidade e a forma ideal da virtude”.124 

			A relação entre a virgindade de Maria e o Espírito Santo encontra seu ponto de convergência no sinal gratuito da encarnação do Verbo que, no âmbito patrístico, remete à divindade de Jesus. Mas qual a relação da virgindade consagrada, a exemplo de Maria com o Espírito Santo? Ela se dá em saber que é o Espírito Santo quem inspira a pessoa a escolher a virgindade, como também a pobreza voluntária e toda boa escolha, como um caminho de liberdade e de recomposição da harmonia no ser humano.125

			Desse modo, tanto a virgindade de Maria quanto a de outras mulheres e de homens assumida livremente por causa do Reino na Igreja é obra do Espírito Santo. Se dissermos “[Onde] está uma virgem de Deus, ali está um templo de Deus”,126 falamos desse Espírito que escolheu Maria como mãe do Senhor, por isso, “templo de Deus”, e de todas e todos os que optam por esse caminho de virgindade consagrada, que como uma “dilatação do coração” se propõem a acolher a Deus e ao próximo na total doação de si mesmos. 

			1.2.4 A piscina batismal: o “útero” da Igreja virgem e mãe e sua relação com a maternidade virginal de Maria

			A virgindade de Maria como obra do Espírito Santo aponta para uma dimensão mais profunda do mistério cristão que é o batismo, que tem na piscina batismal o símbolo do útero virginal da Igreja a gerar novos filhos no Espírito Santo. 

			Nessa lógica, podemos falar que o “útero virginal da Igreja” nos remete ao “útero virginal de Maria” e vice-versa. Retomando o princípio de Isidoro de Sevilha, que afirma que “Maria significa Igreja”, podemos dizer que ambas as imagens de “útero” estão visceralmente unidas pelo Espírito Santo. Desse modo, assim como Maria trouxe em seu útero o Cristo pela força do Espírito Santo, a Igreja traz em seu útero (a piscina batismal) e dá à luz novos filhos e filhas pela força do Espírito Santo. Assim, “a Igreja santa, imaculada quanto a sua união, fecunda no parto, é virgem por sua castidade e mãe por sua prole”.127

			O ponto de partida é o texto da anunciação em Lucas, em que Maria aparece como tipo da Igreja e de cada cristão.128 Podemos dizer que o colloquium salutis entre o mensageiro celeste e a Virgem reúne a fórmula típica dos ritos da Aliança entre Deus e seu povo como, ao mesmo tempo, reúne a fórmula de um anúncio de nascimento messiânico.129 Nessa lógica, o consenso de Maria é o consenso do povo de Israel, que vê no nascimento de Jesus o início de uma nova Aliança, fundando um novo povo pelo sinal do ato criativo do Espírito Santo.130

			Assim, a concepção pneumatológica de Jesus marca a chegada do Messias no nosso meio e a adesão, em germe na pessoa de Maria, de todo um povo messiânico, a comunidade cristã, a Igreja. Desse modo, assim como Maria acolhe o Messias, a Igreja o acolhe: ambas em “útero virginal”. Podemos dizer que: “[Existe] uma continuidade misteriosa entre o evento da encarnação e o nascimento da Igreja: a pessoa que une os dois eventos é Maria e, em ambos os casos, sua presença indica o nascimento pelo Espírito”.131

			O papa Leão Magno, comentando Lc 1,35, observa que é o mesmo Espírito que age em Maria e na Igreja, prolongando no sacramento do Batismo a concepção virginal, de modo que “A mesma origem que (Cristo) assumiu no seio da Virgem (Maria), Ele coloca-a na fonte do batismo: conferiu à água aquilo que deu à Mãe; com efeito, a virtude do altíssimo e a sombra do Espírito Santo, que fizeram com que Maria desse à luz o Salvador, também fazem o mesmo à ablução, que regenera aquele que crê”.132

			Logo, “[A] piscina batismal torna-se a mãe de todos os fiéis por obra do Espírito Santo, permanecendo virgem”.133



OEBPS/font/AdelleSansCnd-Semibold.otf


OEBPS/font/Calibri.ttf


OEBPS/font/BrandonGrotesque-Bold.otf


OEBPS/image/rosto.jpg
JONAS NOGUEIRA DA COSTA

A SOMBRA
DO ALTISSIMO

A relagao singular entre
o Espirito Santo e Maria

PAULUS





OEBPS/font/AdelleSansCnd-Italic.otf


OEBPS/font/GalliardStd-Roman.otf


OEBPS/font/BrandonGrotesque-BoldItalic.otf


OEBPS/font/GalliardStd-Italic.otf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-Light.otf


OEBPS/font/AdelleSansCnd-Regular.otf


OEBPS/font/BrandonGrotesque-Regular.otf


OEBPS/image/capa.jpg
5,01/, 0: 0.6

A SOMBRA
DO ALTISSIMO





