[image: OEBPS/images/image0001.jpg] 

 

 

 

 

 

 

 

Filosofía consciente

 

Análisis, opiniones, propuestas y reflexiones para vivir despierto

 

 

 

Soledad González Silgo

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimiento

 

Siempre a mi padre y a mi madre,

de quienes llevo la marca indeleble

de una historia,

de una naturaleza,

del ser biológico-cultural que soy.

 

Siempre al Universo entero,

de quien llevo la marca indeleble,

de un espíritu,

de una materia,

del ser natural-espiritual que soy.

 

Siempre a todas las personas

que encontré por el camino de la vida;

las llevo en mi recuerdo

y en mi corazón.

 

En esta época,

en este año,

en este instante,

ahora,

a la creatividad inmensa

del Ser Humano, 

incluyendo tanto el ámbito artístico

como el tecnológico,

el cual me ha permitido 

llegar a ustedes.


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para todas las personas que buscan el sentido.


 

 

 

 

 

 

ENTENDER

Análisis de conceptos


Las causas del destino

 

La ciencia estudia una forma de causalidad que responde al <<por qué>> de las cosas. Sin embargo, esta es sólo la mitad de la explicación que los acontecimientos requieren. Existe otra forma de causalidad que responde al <<para qué>>, al sentido o destino de las cosas.

____________________

 

 

 La idea de que las cosas tienen un sentido o se dirigen a un destino es muy antigua. Lo dijo el filósofo Aristóteles por primera vez en el siglo -IV y lo llamó "causalidad final". 

 

 Aristóteles afirmó que existe la "causalidad eficiente", que responde a la pregunta de "por qué", y junto a ella, otra inversa, que responde a la pregunta de "para qué". 

 

 La causalidad eficiente es la que atiende al origen. Si sucede un fenómeno hay que mirar a qué otro suceso o sucesos lo originaron, es decir, todo fenómeno es consecuencia de otro u otros. Esta forma de causalidad es la que estudian todos los procedimientos científicos. En ellos se parte de un suceso y se pregunta por la relación con otros anteriores en el tiempo.

 

 La causalidad final actúa de modo inverso. Tenemos un fenómeno y nos preguntamos por su sentido, es decir, cual es su finalidad, su meta. Esta forma de causalidad no puede investigarla la ciencia, no por nada, sino porque se inventó sólo para estudiar el otro tipo. 

 

 La causalidad final es algo más complejo porque atiende al futuro y sólo en el futuro podemos entenderla. Sólo en el futuro se puede uno dar cuenta de que, lo que ocurrió en el pasado, tuvo relevancia para lo que sucedió luego. La causalidad final atiende al destino (en contraposición con el origen).

 

 Esta forma de analizar las cosas es propia de la "hermenéutica", una metodología filosófica inventada en el siglo XX para dar respuestas a la causalidad final que había adelantado Aristóteles. 

 

 Entre medias, la causalidad final estuvo en el olvido precisamente por su complejidad. Digamos que no es algo que se pueda adelantar, porque no depende del pasado. Sus respuestas sólo vienen a posteriori.

 

 La cuestión aquí es sólo remarcar que la pregunta sobre la causalidad final no es que exista o no exista: Existe. Es un modo de mirar las cosas, esta vez hacia atrás. Lo difícil es llenarse de paciencia para esperar a comprender del todo algo que recién acaba de suceder.

 

 ¿Que la explicación eficiente de la ciencia es cierta? Muchas veces sí. ¿Que la explicación del sentido de las cosas también? Por supuesto. 

 

 Causalidad eficiente y causalidad final pueden complementarse. Y de eso justamente se trata: Cada una pone exactamente la mitad de la comprensión de un fenómeno.

 


Dualidad moral y existencial

 

La <<dualidad existencial>> es la polaridad que permite el movimiento de las cosas. La <<dualidad moral>> es preferir unos valores a otros, la distinción entre <<bondad>> y <<maldad>>. La primera procede de las leyes naturales, la segunda es una creación humana ajena al Ser.

____________________

 

 

Una cosa es la dualidad existencial y otra muy distinta la dualidad moral.

 

Dualidad existencial

 

La dualidad existencial es la polaridad que permite el movimiento. 

 

El movimiento lineal es posible sólo porque existen dos puntos en el espacio.

 

El movimiento de transformación es posible sólo porque existe un inicio y un final.

 

El movimiento cíclico o circular es posible sólo porque existen dos polos.

 

Ejemplos

 

- existe el blanco y existe el negro, y porque ambos son, existe la gradación de grises;

 

- existe la luz y existe la oscuridad, y porque ambos son, existe el arcoíris de color;

 

- existe la semilla y existe el árbol, y porque ambos son, existe el crecimiento;

 

- existe el árbol y existe la fruta, y porque ambos son, existe la maduración;

 

- existen los polos negativo y positivo, y porque ambos son, existe el círculo de atracción y repulsión;

 

- existe el verano y existe el invierno, y porque ambos son, también existe la primavera y el otoño, es decir, el ciclo de las estaciones.

 

 

Dualidad moral

 

La dualidad moral es la distinción humana entre el bien y el mal, lo correcto o lo incorrecto, lo mejor o lo peor.

 

Esta dualidad no existe, es decir, no forma parte del Ser, de lo que es o, si quieres, de la realidad. Es una atribución que pone el ser humano a las cosas en función de su gusto, de su interés, de su necesidad o, a posteriori, de su ideología o de su cultura.

Ejemplos

 

- el blanco es mejor y el negro es peor;

 

- la luz es buena y la oscuridad es mala;

 

- el amor es correcto y la separación es incorrecta;

 

- el verano es mejor y el invierno es peor;

 

- la vida es buena y la muerte es mala.

 

 

Conclusión

 

Desde el punto de vista de la Existencia, todo Es, y nada es mejor o peor.

 

Desde el punto de vista humano, hay cosas que le gustan más y otras que menos y, a partir de ahí, crea sus estructuras morales, religiosas, políticas, legales, etc.

 

Cuando desde la espiritualidad se dice que "la dualidad es humana", "la dualidad es de la mente" o "la dualidad es del Ego", se refiere exclusivamente a la dualidad moral.

 

 Desde el punto de vista de la espiritualidad, la dualidad moral procede de la des conexión del ser humano respecto de su propio ser natural o existencial. Esta des conexión es lo único que podría ser calificado como "malo". Y aún así, tampoco lo hace, pues la entiende en términos de transformación o de movimiento cíclico, propios de la dualidad existencial.

 


Sentir es presente

 

Está de moda en círculos espirituales, utilizar la palabra <<sentir>> para hablar de decisiones de la vida cotidiana, tratando de evitar la palabra <<pensar>>. Pero <<pensar>> y <<sentir>> poseen un significado perfecto, cada uno en su contexto.

____________________

 

 

 

 El sentir es siempre del momento presente. Hay personas que, en confusión total, llaman "sentir" al pensamiento. Te pongo unos ejemplos: siento que no me conviene abrirme más a una relación de pareja, siento que la alimentación vegana es la que voy a seguir el resto de mi vida, siento que el sexo sin amor es malo o siento que es mejor charlar los problemas con suavidad o no charlarlos antes que iniciar una discusión. En todos estos ejemplos la palabra "sentir" está mal usada y debe sustituirse, sin complejos, por la palabra "pensar".

 

Pensar

 

 El pensamiento no es malo. Está ahí. Existe y tiene unas funciones específicas. Una mente que sabe pensar es una maravilla. Pero "cada oveja con su pareja"...

 

 El pensamiento sirve para hacer generalizaciones sobre las cosas. Y, en muchos casos, estas generalizaciones tienen grandes aplicaciones prácticas que sirven para situarnos en el mundo. Toda afirmación sobre lo que es bueno o es malo, toda decisión sobre lo que quieres o no quieres hacer a largo plazo, parte del pensamiento. 

 

  

 No es que el pensamiento sea malo, es sólo que te saca del presente. Si vives bajo la óptica del pensamiento, vives más estático, menos abierto a las posibilidades que la vida te ofrece en cada momento. Todos los "para siempre" o los "para nunca", todas las decisiones se basan en el pensamiento. 

 

 En los ejemplos que puse al inicio, todos remiten a tomar una opción en general para tu vida. Y eso no es la función del sentir. No se puede sentir algo que no está ocurriendo. Se puede pensar, se puede imaginar, pero no se puede sentir.

 

Sentir

 

 El sentir es diferente. No puedes hacer generalizaciones desde el sentir, porque el sentir sólo vive en presente. 

 

 No puedes sentir el amor por una persona que está lejos. Lo puedes pensar y desde el pensamiento traerlo al corazón. Pero ese no es el sentir verdadero. Cuando estás con una persona, a ratos sientes amor por ella y a ratos estás en otra cosa: charlando, riendo, pensando... No estás sintiendo amor todo el tiempo.

 

 Pueden no gustarte las lentejas o los garbanzos, o la carne de vacuno. Puede que no te hayan gustado cada vez que las hayas probado. Pero, un buen día, se te ocurre volver a probar y resulta que te gustan, bien porque el cocinero sea excelente, bien porque tu gusto cambió. 

 Puede que siempre que veas a una persona, sientas amor por ella, puede que al recordarla traigas de nuevo ese sentimiento que permanece en la memoria. Pero, un buen día, puede que haga algo que te resulte desagradable, puede incluso que la sientas ajena o que te dé sensación de rechazo. 

 

 Entonces, te gustan o no te gustan las lentejas en general pero eso puede cambiar. Te gusta o no te gusta una persona en general pero eso también puede cambiar.

 

 El gusto es del presente. Es parte del sentir. Lo que sientes agradable o desagradable es del momento. Lo que amas u odias es del momento. Y luego haces generalizaciones en base a ello para tratar de vivir conforme a un gusto que ya no está.

 

Vivir desde el sentir

  

Por tanto;

 

- Si quieres de verdad expresarte desde el sentir, tienes que asegurarte que sólo remite al presente. Todo lo demás es pensamiento. 

 

- Si quieres de verdad vivir desde el sentir, tienes que soltar esas generalizaciones y probar cada vez, para saber qué sientes ahora.

 

 - Si quieres de verdad vivir en presente, tienes que desechar cada vez tus experiencias del pasado, todo tu conocimiento sobre las cosas y atreverte a vivir como si no hubieras vivido antes nada. 

 

- Si quieres hablar con propiedad sobre "sentir", tienes que hablar sintiendo en el momento aquello de lo que hablas. Y si es una generalización, entonces llámalo pensamiento.

 

- Si quieres vivir sintiendo, tienes que atreverte a no tener una opción previa sobre las cosas, a no agarrarte a ninguna decisión, a estar abierto a ver qué es lo que sientes la próxima vez.

 

En el verdadero "sentir" está la base de toda la espiritualidad, si entiendes que la espiritualidad es vivir en presente.

 


"La" plenitud y "Tu" plenitud

 

El concepto de <<plenitud>> tiene cuatro connotaciones distintas que conviene conocer para evitar confusiones. Depende de si se habla en general o en relación a una experiencia subjetiva, así como de sus variantes existenciales y propiamente antipersonales.

____________________

 

 

Una cosa es alcanzar "LA" plenitud y otra distinta es alcanzar "TU" plenitud.

 

 

La plenitud

 

"LA" plenitud puede ser referida a dos cosas:

 

1. La plenitud a nivel existencial:

 

Una vivencia consciente en el aquí y ahora que te llena por completo. Es una experiencia personal en la que "te sientes pleno". 

 

2. La plenitud a nivel espiritual:

 

La re conexión o el sentimiento de integración en la Existencia, de ser uno con el Todo. Es una experiencia antipersonal.

 

Ambas son sensaciones o sentimientos momentáneos pero de tan alta calidad que los recuerdas como especiales. Abarcan en un momento presente todos tus sentidos, todo lo que eres, contigo mismo o en comunidad con lo que pasa afuera; sea la Existencia, la naturaleza, una acción u otra persona. Dada su amplitud sensitiva, las experiencias concretas de plenitud pueden también llamarse "éxtasis".

 

 

Tu plenitud

 

"TU" plenitud se puede entender, asimismo, de dos modos:

 

1. Tu plenitud a nivel existencial:

 

Es un momento máximo o un punto álgido de desarrollo o expansión.

 

Se puede referir, bien a "llegar a la plenitud en algo concreto" a lo que te llevas dedicando mucho tiempo, o bien a "llegar a la plenitud en tu propia vida" cuando la sientes completa. En ambos casos se refiere a llegar a una meta. Sin embargo, una vez en ella, puedes sostenerla en el día a día, si ya no tienes más aspiraciones: desarrollando una profesión, actividades o relaciones que son las que te satisfacen plenamente por dentro. Se puede llamar también "autorrealización". 

 

2. Tu plenitud a nivel espiritual:

 

Es tu actuación diaria desde tu ser completo en alineación con la Existencia.

 

Al igual que el "llegar a la plenitud en tu propia vida", tu plenitud espiritual requiere de un alto grado de desarrollo de todas tus potencialidades; pero no desde el punto de vista de una meta concreta, sino desde la integración de tu propio ser. Sólo es posible cuando la aceptación de ti mismo/a es total e, inevitablemente, lleva aparejado un componente antipersonal. Tu plenitud espiritual no puede ser separada de la consciencia de que el "ser que eres" forma parte y cumple una función específica (la tuya propia) en el Universo; pues sólo desde aquí es posible que te aceptes "plenamente". 

 

Tu plenitud a nivel espiritual no es, por tanto, sólo un "hasta aquí llegué y con esto me quedo"; sino un "mi ser se seguirá desarrollando en lo que toque según la Existencia proponga, a través de la parte que soy de ella". Es un sentimiento de plenitud constante, pues dejas en manos de "lo más grande" tu propia vida. No desde cierta "resignación", no "desde la cabeza"; sino autorizadamente verdaderamente al mismo tiempo en cada instante. Sólo desde aquí la afirmación "Yo Soy" tiene sentido.

 

 

Conclusión

 

En cuanto al nivel de intensidad, el "estar pleno" (tu plenitud) frente al "sentirse pleno" en instantes concretos (la plenitud), cambia.

 

Mientras que las experiencias de la plenitud pueden ser estáticas (de éxtasis) por ser esporádicas; la experiencia de tu plenitud está más cerca del sentido propio de la palabra "plenitud". Estar pleno no es igual al "éxtasis constante". La sensación de éxtasis ocurre precisamente por "relatividad": en una vida que no es plena, tener una experiencia momentánea de plenitud se siente con mayor fuerza por pura comparativa. 

 

Así que, para ser exactos y concluir, el éxtasis es la plenitud alcanzada de forma esporádica y tu plenitud es cuando la búsqueda de más ya cesa por el simple hecho de sentirte completo día a día. Si es en conexión o consciencia de "lo más grande", si esa autorrealización se gesta en cada momento y no es un simple "ya conseguí lo que quería", si la "meta" es el propio camino de tu vida en escucha real de lo que tu ser indica en el aquí y ahora; entonces es espiritual o antipersonal.

 


Libertad de ser

 

El miedo a la libertad provoca que las personas se encuentren escindidas entre lo que son y lo que creen que deben ser: un <<ideal de yo>> frente a los otros y frente a sí mismos, que pone obstáculos a la expresión de su propia esencia.

____________________

 

 

1. ¿Por qué no eres libre?

 

¿Por qué no te muestras tal cual eres?

¿Por qué tienes secretos?

¿Por que no te atreves a dar tu opinión en público?

¿Por qué para sentirte libre de ser necesitas la confianza de los otros?

¿Por qué todavía escondes algunas de tus actitudes, de tus decisiones, de tus acciones?

¿Por qué no puedes ser quién eres frente a cualquiera?

¿Por qué no te atreves a dar la nota si es lo que te surge?

¿Por qué no puedes entrar en conflicto para defender tu postura, para marcar tus límites?

¿Por qué no muestras que alguien te gusta?

¿Por qué no insistes o pides explicaciones ante las actitudes de rechazo o indiferencia de los otros?

 

…………………

 

2. Necesidad de reconocimiento

 

 Te ocultas porque no sabes defenderte. No sabes defender a la persona que eres, tal cual es. No sabes afirmarte en el "Yo soy", cuando "Yo soy" significa algo que crees que no va a gustar a otros. Tienes miedo a no ser querido tal cual eres.

 

 La necesidad de reconocimiento es la base de toda ocultación y la necesidad de reconocimiento es lo mismo que la dependencia emocional, es decir, necesitar que otros te quieran para quererte tú. 

 

 Hasta aquí la cosa es relativamente sencilla, pero no resuelve nada por el simple hecho de saberlo, incluso de admitirlo. La resolución viene por el lado de adentro...

 

3. Falta de autoestima

 

 No sabes defenderte, no sabes mostrarte, no sabes decir "yo soy así" o "yo fui así" en cada momento de tu vida y ante quien sea; porque en realidad a ti mismo te gustaría ser distinto a lo que eres. Porque en esa persona que eres hay cosas que no toleras, que no aceptas, que no amas. No te amas con todo lo que eres.

 

 Y este no amarse a uno mismo por entero se llama falta de autoestima. Y hasta aquí, también es relativamente sencillo: La necesidad de reconocimiento o la dependencia emocional siempre deriva de la falta de autoestima. 

 

 La cuestión más interesante ahora es que mires esto...

 

4. Ideal de Yo

 

 La estrategia que usas es, por tanto, la siguiente: Lo que te gusta de ti lo muestras a los otros, pretendiendo que amen de ti sólo lo que tú amas. Y lo que no gusta, lo ocultas a los otros para, en el fondo, ocultártelo a ti mismo, en tu afán por cambiarlo, por que no sea.

 

 Usas a los demás para reforzar una imagen de ti, un ideal de ti, una parte de ti que es la que te gusta y para negar, rechazar, olvidar una parte de ti que es la que no te gusta.

OEBPS/toc.xhtml
		Section 1

		Filosofía consciente

		Section 3

		Section 4

		Section 5

		ENTENDER

		Las causas del destino

		Dualidad moral y existencial

		Sentir es presente

		"La" plenitud y "Tu" plenitud

		Libertad de ser

		Todo es perfecto

		Miedo instintivo y miedo adquirido

		Ser "pareja" de los padres

		El narcisismo de la víctima

		Apunte de Economía

		Section 17

		Política, Religión, Pertenencia y Libertad

		OPINAR

		Section 20

		Enseñar a pensar

		Poderoso caballero

		Perros y collares

		¿Vivir o vivir bien?

		Section 25

		Miedo a la muerte

		Section 27

		Miedo a la incertidumbre

		Era de liberación emocional

		Top less … Top more

		¿Príncipe azul o igualdad?

		Abuelas de conocimiento

		Despertar es mucho más

		Influencers new age

		Gran Madre-Padre

		Estancamiento ¿crítico o vital?PRACTICAR

		Section 37

		Conócete a ti mismo

		Section 39

		Las claves de tu destino

		Section 41

		Correcciones a la Ley de Atracción

		Para feministas

		Padre, madres, hijos

		“Arreglar” la pareja

		Celos en la pareja

		Indiferencia, límites y rechazo

		Alimentación… cerebral

		Terapia en grupoREFLEXIONAR

		Salud, salvación y felicidad

		Section 51

		El sacrificio y la dicha

		Section 53

		Autorrealización

		Section 55

		La moral de los esclavos

		Section 57

		Despertar, ideología y programación

		Derecho a contradecirse

		Section 60

		Relaciones sociales

		Section 62

		Section 63

		Section 64





OEBPS/images/image0001.jpg
FILOSOFIiA CONSCIENTE

Anlisis, opiniones, propuestas y

reflexiones para vivir despierto.

Soledad Gonzélez Silgo





