





[image: Imagem de capa.]













[image: Imagem de frontispício. O Sentido Interior. Caroline Williams. Nascente.]
















[image: Logo da Penguin Random House Grupo Editorial.]


Edição em formato digital: julho de 2025


O SENTIDO INTERIOR


Título original: Inner Sense


© 2025, Caroline Williams / Profile Books Ltd., Londres


Todos os direitos reservados.


© desta edição:


2025, Penguin Random House Grupo Editorial, Unipessoal, Lda.


Nascente é uma chancela de


Penguin Random House Grupo Editorial


Rua Alexandre Herculano, 50, 3.º, 1250-011 Lisboa, Portugal


correio@penguinrandomhouse.com


A Penguin Random House valoriza e defende a proteção da propriedade intelectual. Os direitos de autor promovem a criatividade e a liberdade de expressão. Ao adquirir uma edição autorizada deste livro — não reproduzindo, digitalizando ou distribuindo nenhuma parte dele sem autorização —, está a respeitar a lei dos direitos de autor, a apoiar os escritores e a contribuir para que a Penguin Random House continue a publicar livros para todos os leitores. De acordo com o Decreto-Lei n.º 47/2023, de 19 de junho, a Penguin Random House reserva-se expressamente o direito de reprodução, uso ou leitura mecânica deste livro, para finalidades de prospeção textual ou de dados analíticos. Nenhuma parte deste livro pode ser utilizada ou reproduzida, por qualquer processo, com o propósito de treinar tecnologias ou sistemas de inteligência artificial. Em caso de necessidade, para temas relacionados com segurança de produtos, escreva-nos para: rgsp@penguinrandomhouse.com


Tradução: Anabela Lopes da Costa Silva


Revisão: Catarina Ogando


Capa: Wonder Studio / Carolina Leonardo sobre design de Sinem Erkas


ISBN: 978-989-589-262-4


Composição digital: Simon and Sons ITES Services Pvt. Ltd., Chennai


Composição digital PRHGE: Luís Gomes


Site: penguinlivros.pt


Bluesky: @penguinlivros.bsky.social


Facebook: penguinlifestyle


Instagram: penguinlifestylept














Para o Jon e o Sam, com amor














Introdução


Estou deitada nua (apenas com um par de tampões nos ouvidos) dentro de um tanque branco em forma de cápsula que se assemelha a um abacate. No interior, uma banheira com água rasa está tão saturada de sais dissolvidos que consigo flutuar sem esforço, a uma temperatura tão próxima da do corpo que não sinto a água na minha pele. Quando fecho a tampa e apago a luz ambiente, não há nada para ver, ouvir ou sentir. Nada que me distraia durante uma hora de silêncio abençoado.


Pelo menos, foi o que pensei que aconteceria; rapidamente ficou claro que o silêncio não era uma opção. Entre os ruídos do estômago e os batimentos do coração a pulsarem no ouvido esquerdo, o meu corpo tinha demasiado a dizer para que eu pudesse desfrutar daquilo a que na minha família se chama «um momento de sossego».


Este foi o meu primeiro contacto com um tanque de flutuação — uma experiência habitualmente vendida como privação sensorial, uma forma de fazer uma pausa merecida do mundo exterior. O que não sabia na altura era que, ao tentar desligar-me de tudo o que me rodeava, estava também a sintonizar-me com um sentido que desconhecia possuir — um sentido interior que é não apenas o centro do nosso universo pessoal, mas um dos conceitos mais importantes da ciência e da medicina surgidos nas últimas décadas. Este conceito tem o potencial de trazer mais bem-estar, menos stress, mais energia e novos tratamentos para condições comuns e difíceis de tratar que afetam a mente, o corpo ou ambos.


Na verdade, é surpreendente que isto ainda não seja notícia de primeira página. Talvez porque, apesar do seu potencial para resolver praticamente todos os problemas que nos afligem hoje, o seu nome não esteja à altura do seu verdadeiro impacto. Designa-se por interoceção o sentido que temos do próprio corpo por dentro, e é um termo abrangente sobre a forma como o cérebro interpreta os sinais e as sensações que têm origem dentro do nosso corpo, como o batimento cardíaco, a fome, a temperatura, a fadiga, o vigor, o prazer e a dor. Estes sinais fornecem pistas fundamentais sobre o nosso bem-estar presente e futuro, e são tão importantes para a sobrevivência, que o cérebro os coloca no centro de todas as nossas experiências. Se conseguir ultrapassar a complexidade do nome, descobrirá um novo e misterioso mundo interior à espera de ser explorado.


Aquela hora no tanque de flutuação foi o início de uma jornada de um ano por este novo mundo. Durante todo esse tempo, atravessei continentes, engoli cápsulas vibratórias e passei muito tempo a escutar o meu coração — tudo na tentativa de compreender a relação de tudo isto com a forma como pensamos e sentimos.


A resposta breve é: muito. Longe de ser apenas o inevitável rangido e zumbido de uma máquina corporal, os sinais e as sensações provenientes dos nossos órgãos e tecidos são cada vez mais vistos reconhecidos como a base da própria mente. Eles fornecem um fluxo constante de música de fundo biológica que dá cor a todos os nossos pensamentos e sentimentos, enquanto impulsionam todas as nossas ações e desejos. De acordo com um número crescente de estudos, a melhoria da nossa capacidade de perceber e interpretar estes sinais permite-nos transformar a nossa compreensão sobre nós mesmos e a nossa relação com aqueles que nos rodeiam. Pode ajudar-nos também a perceber o que está por trás de alguns dos problemas da sociedade em geral — especialmente a crescente polarização do discurso político e social. Nos últimos anos, a discussão calma e racional deu lugar — sobretudo nas redes sociais — a argumentos carregados de emoção e insultos, concebidos para nos fazerem sentir, mas não pensar. Sem uma visão interocetiva para dar sentido a tudo isto, corremos o risco de sermos arrastados por sentimentos que podem não refletir a realidade.


Se pensarmos bem, sempre suspeitámos que possuíamos algo como um sentido interno. A ideia de ouvirmos o nosso coração, confiarmos no instinto e sermos guiados pela intuição faz sentido em termos intuitivos, mesmo que não seja fácil explicar a sua razão. Mas até há pouco tempo, não havia forma de avaliar se isso tinha alguma base real.


Graças a algumas experiências inovadoras e ao uso criativo da tecnologia, os cientistas encontraram formas de medir — e ajustar — os sinais que vêm de dentro do corpo e de os relacionar com o que acontece na nossa mente, em tempo real. Estas novas abordagens estão a revelar perspetivas interessantes. Primeiro, este «sexto sentido» não só é real como se baseia em sensações corporais mensuráveis e nas suas interações com o cérebro. Segundo, alguns de nós estão mais sintonizados com este sentido do que outros, afetando o modo como gerimos as nossas emoções, nos relacionamos com os outros e tomamos decisões. E terceiro, estar sintonizado com este sentido é uma competência que tem provado responder tanto a sessões de treino como a intervenções dirigidas.


Não é fácil transmitir o quão fundamental isto é para a nossa compreensão da mente. Desde logo, afasta-nos da ideia de que tudo o que tem que ver com a forma como pensamos e sentimos acontece do pescoço para cima — um pressuposto habitual na neurociência e na medicina.


Porém, a interoceção não implica a despromoção do cérebro, mas sim a compreensão de que o cérebro só faz sentido no contexto do corpo e dos inúmeros canais de comunicação que ocorrem em ambas as direções. Neste sentido, o cérebro não é tanto o chefe, mas sim um colaborador que trabalha em estreita parceria com o corpo para nos manter vivos e saudáveis.


Consegue senti-lo?


Neste momento, o leitor talvez se interrogue se possui realmente este sexto sentido. Se for o caso, é perfeitamente normal. Contrariamente aos sentidos externos, que nos são familiares, como a visão e a audição, as sensações vindas do interior do corpo funcionam, na sua maioria, na base da necessidade.


Não precisamos de saber nada sobre vários órgãos e sistemas do corpo. Os rins, o pâncreas e o fígado, por exemplo, fazem o seu trabalho tranquilamente, regulados por mecanismos de verificação e equilíbrio fisiológicos sobre os quais raramente sabemos alguma coisa. Se alguma vez os sentimos, é porque algo correu mal. Regra geral, podemos ignorá-los e esperar que nunca precisemos de nos preocupar com eles.


Depois, há mensagens de órgãos que habitualmente permanecem silenciosos, mas que podemos conscientemente sintonizar, se escolhermos fazê-lo. Porém, na maior parte das vezes, só nos tornamos conscientes quando estas mensagens se fazem ouvir, geralmente para assinalar que é necessária uma ação urgente. O batimento cardíaco é o exemplo mais óbvio, mas a sensação dos pulmões a expandirem-se e contraírem, a sensação de saciedade ou vazio no estômago, bexiga e intestinos seguem o mesmo padrão. Não é exatamente uma situação do tipo «não ligue, nós ligamos-lhe»; é mais um «sinta-se à vontade para ligar, mas nós avisamos, se for importante».


Entre estes dois extremos, estão as sensações discretas e quase impercetíveis que estão na base dos sentimentos viscerais e da intuição, e que nos fornecem uma perceção geral daquilo que Bud Craig, o pioneiro da investigação sobre interoceção, descreveu como o modo «como me sinto neste momento». Este modo pode manifestar-se sob a forma de uma vaga sensação de aconchego e segurança. Pode traduzir-se na sensação de nos sentirmos fortes e capazes num dia, mas ansiosos e vulneráveis no seguinte. Ou pode surgir como um incómodo persistente de que algo indefinido não está bem. Estes sentimentos nebulosos não são fáceis de associar a uma parte específica do corpo ou de serem descritos, mas podem ser poderosos impulsionadores dos nossos pensamentos, ações e emoções, mesmo quando não temos consciência daquilo que nos impele numa ou noutra direção.


Por razões que ainda não compreendemos totalmente, algumas pessoas têm um sentido interno mais sensível do que outras. Algumas conseguem sentir o coração a bater no peito quando estão sentadas, perfeitamente imóveis, e outras não. Algumas notam sensações como fome, uma ligeira tensão nos músculos ou a necessidade de ir à casa de banho muito antes de elas se tornarem urgentes. Outras não se apercebem de nada até se sentirem fracas, não conseguirem mover a cabeça ou precisarem desesperadamente de uma casa de banho.


Somos também diferentes quanto ao grau de perceção consciente que temos da nossa própria capacidade de interpretar o corpo, quanto à confiança que depositamos nos sinais corporais como fontes fiáveis de informação e à tendência para prestarmos mais atenção ao nosso corpo ou ao mundo que nos rodeia. Estas diferenças, que resultam de uma combinação de genética e experiência de vida, influenciam tudo, desde a nossa inteligência emocional até à capacidade de empatia, e têm impacto também na saúde mental, na motivação e em alguns dos desafios associados à neurodivergência. As sensibilidades sensoriais no autismo, por exemplo, podem levar a sentimentos de ansiedade e sobrecarga, enquanto problemas com a regulação emocional, que dependem da capacidade de notar e compreender os sinais corporais, são comuns tanto no autismo como na perturbação de hiperatividade e défice de atenção (PHDA).


Felizmente, está a tornar-se evidente que o nosso sentido interior pode ser ajustado e treinado. Ao melhorarmos a capacidade de perceber o que acontece dentro de nós, e interpretar o que isso significa, estaremos a assumir o controlo da nossa saúde e bem-estar.


Desconfortavelmente entorpecidos


Embora seja difícil de provar sem a ajuda de uma máquina do tempo, é possível que aqueles que vivem no Ocidente tenham menos consciência do que os nossos antepassados de como o corpo afeta a mente. O exemplo mais próximo do modo de vida ancestral talvez sejam as populações atuais de caçadores-recoletores, como o povo Hadza, que vive na Tanzânia. De acordo com um estudo recente, os Hadza tendem a descrever os momentos emocionais como sensações físicas — relatando, por exemplo, que sentem calor ou um aperto no peito. Um grupo de comparação norte-americano, por sua vez, tende a descrever as emoções em termos de experiências mentais, como descrença ou vergonha, por exemplo, frequentemente sem sequer referir o corpo.1


Embora seja difícil afirmar se isto se aplica de forma generalizada, o certo é que a ciência ocidental separou formalmente o corpo da mente pelo menos há quatrocentos anos, não apenas dissecando cadáveres, mas também dividindo-os em duas entidades distintas. O filósofo francês René Descartes é geralmente responsabilizado por esta divisão, sobretudo por causa das suas obras influentes do século XVII, Os Princípios da Filosofia e Meditações sobre a Filosofia Primeira, nas quais descrevia o corpo como uma máquina sem relação com a mente etérea e imensurável. Tendo em conta o pouco conhecimento sobre o funcionamento da mente e do corpo à época, a sua teoria era perfeitamente razoável. Alguns séculos mais tarde, em meados da década de 1880, o corpo foi brevemente reintegrado na mente quando William James (um filósofo norte-americano considerado por muitos o pai da psicologia) afirmou que as sensações corporais estão na base das nossas emoções. Sensivelmente na mesma altura, o médico dinamarquês Carl Lange apresentou uma teoria semelhante. Na visão de ambos, que ficaria conhecida como a Teoria das Emoções de James-Lange, o batimento cardíaco não acelera por sentirmos medo; pelo contrário, sentimos medo porque o nosso coração começa a bater mais depressa.


Na altura, a ideia foi amplamente rejeitada, nomeadamente pelo fisiólogo Walter Cannon, que cunhou a expressão «resposta de luta ou fuga». Até mesmo Charles Sherrington2, o fisiólogo galardoado com o Prémio Nobel que inventou o termo «interocetivo» em 1906, não estava totalmente convencido. Durante muitos anos, prevaleceu a ideia de que as vias sensoriais do corpo para o cérebro eram demasiado lentas para poderem estar envolvidas em algo tão complexo quanto o pensamento humano ou as emoções; primeiro, o cérebro percecionava as mudanças e só depois o corpo reagia. A neurociência foi evoluindo, sempre com base no princípio de que tudo o que é relevante acontece primeiro no cérebro. Porém, vários séculos mais tarde, estas duas teorias concorrentes estão finalmente a convergir para nos ajudarem a enfrentar os desafios atuais — e os que ainda estão por vir.


Dizer que o século XXI tem sido, até agora, uma verdadeira montanha-russa é afirmar o óbvio. Desde as alterações climáticas à guerra, passando por uma pandemia global e pela instabilidade política e financeira, as ameaças existenciais não param de surgir, trazendo consigo uma sensação vaga, mas implacável, de que nem tudo está bem. Esta sensação silenciosa de inquietude disputa a nossa atenção com a sobrecarga sensorial e o ritmo acelerado da vida moderna. No meio do turbilhão de informações que recebemos dos nossos sentidos externos, tornamo-nos insensíveis à informação mais subtil que vem do interior. O resultado é uma sensação vaga de desgraça iminente cuja origem não conseguimos identificar e que não sabemos como resolver, mesmo que tivéssemos tempo para tal. Os jovens adultos, que enfrentam a peso de um futuro incerto, são os mais afetados. Foi o que levou Britt Wray, uma investigadora de Stanford, a alertar para uma crise iminente de saúde mental, a que ela chama Generation Dread (Geração Ansiosa).3


Dada a dimensão dos desafios que a humanidade enfrenta, sofremos a tentação de aproveitar as múltiplas distrações do mundo moderno e de as usarmos como escudo para nos protegermos da sensação interna de que algo não está bem. Ter um ecrã excessivamente apelativo no bolso a toda a hora facilita demasiado esta tentação. Mas, a longo prazo, apenas agrava o problema e, quando levado ao extremo, pode revelar-se catastrófico. Em 2005, Lee Seung Seop, um jovem de 28 anos viciado em jogos de computador, morreu em frente ao ecrã depois de ter estado a jogar StarCraft online durante cinquenta horas seguidas, sem um intervalo.4 A causa oficial da morte foi insuficiência cardíaca, provocada por exaustão e desidratação. Na verdade, ele morreu por não ter percebido, ou reagido, aos apelos interocetivos do seu corpo que imploravam comida, água e sono.


É uma história que serve de alerta, usada por muitas mães de adolescentes viciados em jogos, e um exemplo raro de entorpecimento corporal levado ao extremo. No entanto, a morte de Lee não foi um caso isolado.5 Qualquer pessoa que conviva com um jogador compulsivo — ou com qualquer tipo de viciado em ecrãs, desde aqueles que passam horas a navegar nas redes sociais até aos maratonistas de séries — reconhecerá a tendência para negligenciar até as necessidades físicas mais básicas. Mesmo a um nível que poderíamos considerar saudável, os ecrãs parecem distrair-nos daquilo de que o nosso corpo realmente necessita. Quando Linda Stone, uma antiga executiva da Microsoft que se tornou investigadora-amadora, mediu o ritmo da respiração de duzentas pessoas enquanto elas verificavam e respondiam aos seus e-mails, verificou que 80 por cento ficavam tão absorvidas pelo ecrã que chegavam a esquecer-se de respirar — um fenómeno a que chamou «apneia de ecrã», e que, desde então, tem sido associado a um maior risco de stress e ansiedade.6


Permanecer sedentário durante longos períodos, com ou sem ecrã, tem também outras consequências. A falta de informações sensoriais vindas do corpo deixa-nos desligados do coração, músculos e articulações, e insensíveis ao facto de eles estarem a ficar rígidos e fora de forma. Isso faz com que nos sintamos letárgicos e sem energia, e desencadeia um círculo vicioso de fadiga e inatividade, interrompido ocasionalmente por tentativas de voltar a «ficar em forma» que pouco têm que ver com a perceção interna do nosso corpo.


As dietas modernas também não ajudam. Os alimentos ultraprocessados, que constituem 60 por cento da alimentação britânica e norte-americana,7 são concebidos para serem saborosos, calóricos e possuírem uma textura que faz com que praticamente se derretam na boca, tornando-os viciantes sem necessariamente saciarem. Este tipo de alimentos interfere com o sistema interocetivo, que nos diz quando devemos comer, o que comer e quando já comemos o suficiente. Muitos destes alimentos são ricos em sal, açúcar e gordura, o que provoca uma hiperestimulação dos circuitos intestino-cérebro que associam alimentos de elevado valor calórico a sensações de prazer, recompensa e conforto, transformando uma necessidade essencial à vida num risco potencialmente fatal, levando-nos a consumir em excesso o que nos dá prazer e não aquilo de que o nosso corpo realmente precisa.


Pior ainda, uma má alimentação, o sedentarismo e o stress desencadeiam inflamação, e isso liberta sinais corporais que nos dizem para nos recolhermos. Sentimos isso como um mal-estar subtil: cansaço, desmotivação e tendência para evitar o contacto com os outros. Aquilo que seria uma estratégia útil para recuperar de uma infeção ou lesão torna-se um fator de risco para a depressão, doenças cardíacas e praticamente todas as doenças potencialmente fatais conhecidas pela ciência,8 além da sensação de exaustão e desânimo.


Estes fatores modernos sobrepõem-se à realidade humana básica de que cada um de nós é diferente tanto na tendência natural para ouvir o corpo como na intensidade com que ele nos fala. E, como veremos, as nossas experiências de vida podem alterar significativamente os pontos de referência a partir dos quais nos tornamos conscientes dos nossos sinais corporais, tornando-nos potencialmente mais ou menos sensíveis a eles. Seja por influência genética ou pela educação que recebemos — ou, mais provavelmente, por ambas —, todos seguimos partituras diferentes ao som da nossa própria música de fundo interna. Se conseguirmos ouvir a música que está a tocar e compreender como ela nos afeta, teremos mais hipóteses de mudar o ritmo quando tal for necessário.


Não é (apenas) sobre si


Há uma última razão pela qual a interoceção deve ser uma prioridade, e é uma razão importante. As nossas capacidades interocetivas não afetam apenas o bem-estar individual; elas têm também um impacto enorme na nossa relação com os outros e na saúde da sociedade em geral. Ter uma perceção exata do que se passa dentro do nosso corpo é a base biológica da empatia — a capacidade de nos sintonizarmos com os sentimentos dos outros. Não o fazemos apenas pelo reconhecimento dos sinais exteriores de alegria ou dor nos seus corpos; os nossos corpos também mudam para que sintamos as suas emoções como se fossem nossas. Há até algumas evidências de que o nosso sistema imunitário pode ativar-se quando estamos na presença de alguém doente, fazendo-nos sentir alguns dos seus sintomas — mesmo que não estejamos fisicamente na mesma sala.9


A nossa capacidade de empatia resulta da nossa história evolutiva única como espécie social, combinada com a longa infância humana, durante a qual dependemos dos outros para regular as nossas necessidades fisiológicas e emocionais. As experiências que vivemos nesses primeiros anos acompanham-nos pelo resto da vida, moldando a forma como entendemos o nosso corpo e a nossa mente.10


Por mais independentes que nos tornemos na idade adulta, esta necessidade de ligação nunca desaparece; não podemos viver sem ela. Uma análise recente de dados de mais de dois milhões de pessoas revelou que o isolamento social está associado a um aumento de 32 por cento no risco de morte prematura. Já a solidão, entendida como a falta de interações sociais significativas, aumenta esse risco em 14 por cento.11 Mesmo quando não é fatal, ela pode tornar a vida mais difícil do que deveria ser. Ficou claro durante os confinamentos provocados pela covid-19 que, quando não conseguimos estabelecer relações com os outros, facilmente nos sentimos emocional e socialmente perdidos.


Esta falta de relação pode inclusive alimentar algumas das características mais preocupantes da sociedade moderna. Manos Tsakiris, da Royal Holloway University, em Londres, argumenta que o ressurgimento de políticas populistas motivadas pela raiva tem sido estimulado por uma população ansiosa, incapaz de processar integralmente a turbulência que o nosso mundo moderno desperta dentro dos nossos corpos. É uma combinação perigosa que aumenta o risco de sermos controlados pelos nossos sentimentos viscerais, e nos torna vulneráveis a líderes que prometem fazer desaparecer esses sentimentos desconfortáveis e teóricos da conspiração que exploram os nossos maiores medos e inseguranças.


Com o futuro a parecer cada vez mais incerto, este é o momento ideal para compreendermos aquilo que sentimos internamente — e as suas causas. Só assim poderemos superar as divisões e começar a entendermo-nos a nós mesmos e aos outros. Quando conseguirmos reconhecer a incerteza e investigar a fundo até identificar um terreno comum, poderemos usá-la para trabalhar em conjunto como só os seres humanos sabem fazer.


Em frente e para dentro


Pode parecer um ideal distante, mas esta nova forma de viver está ao nosso alcance. Nas páginas que se seguem, explorarei o que significa dominar a interoceção e o que isso pode fazer por todos nós. Conhecerei o pequeno grupo de cientistas e filósofos que estão a mapear este território interno desconhecido e a estudar o modo como o sistema funciona — e como se desequilibra face às exigências do mundo moderno, afetando negativamente a nossa saúde física e mental.


Conhecerei pessoas que estão a sentir os benefícios das novas abordagens centradas no corpo e aprenderei como o treino interocetivo pode ajudar pessoas com ansiedade a controlarem os seus sintomas e agentes da polícia a lidarem com o stress da profissão. Descobrirei como o toque se está a revelar um poderoso bálsamo para a dor, ativando na pele vias interocetivas que sinalizam conforto e cuidado, e como o aumento da força física pode induzir sentimentos de confiança e autoestima. Descobrirei também por que motivo a sensação de nos sentirmos com energia resulta de um diálogo interocetivo sobre se o que precisamos de fazer vale o esforço — e como podemos manipular o sistema quando a resposta for «não».


Conhecerei também pessoas com capacidades interocetivas acima da média e descobrirei como isso as ajuda. Entre elas, está um negociador de reféns cuja empatia lhe permite conectar-se com pessoas em situação de crise, mantendo as emoções sob controlo, e um operador financeiro que prosperou em Wall Street por ouvir os seus sinais internos. Através destes exemplos, compreenderemos que o domínio dos sinais do corpo, longe de ser um conceito vago que não faz qualquer diferença, pode trazer benefícios reais. Terminarei, juntando todas estas pesquisas e sugerindo ao leitor como pode aplicar a sabedoria interocetiva na sua vida diária.


No entanto, em primeiro lugar, precisamos de respirar fundo e mergulhar no mundo turvo que existe dentro de nós, para compreendermos por que razão o que aí acontece tem tanta influência sobre a nossa experiência. Como veremos, o objetivo principal da interoceção é aprender com os momentos difíceis da vida para podermos desfrutar da experiência única de sermos humanos.














1 Uma história do interior Homeostasia, sentimentos e a arte de nos mantermos vivos



«Vejam, sou apenas um planeta a fazer o seu trabalho, certo? Se querem viver em mim, isso é problema vosso…»


Esta citação, publicada no site satírico Daily Mash e atribuída ao planeta Terra12, é mais profunda do que parece. Podemos pensar no nosso planeta como uma «Mãe Terra» protetora, mas, na realidade, ela não é o tipo de mãe que se preocupa em saber se estamos suficientemente quentes ou se já comemos o necessário. A vida na Terra existe não porque tenha sido cuidada, mas porque encontrou uma forma de cuidar de si mesma.


Se não tivesse sido assim, não estaríamos aqui. Quando os elementos químicos essenciais à vida chegaram à Terra, trazidos (imaginamos) por vários asteroides, a vida provavelmente emergiu várias vezes, apenas para ser extinta por mudanças inesperadas. Até que um dia, há cerca de 4 mil milhões de anos, uma tentativa de vida encontrou uma solução e acabou por se tornar o ancestral comum de toda a vida na Terra.


Não sabemos exatamente qual foi essa solução, mas uma hipótese é que várias reações químicas, cada uma capaz de gerar energia a partir do carbono existente na atmosfera, ficaram de alguma forma presas numa célula primitiva. Como cada reação funcionava de maneira ligeiramente diferente, a célula mantinha uma espécie de sistema de reserva. Se uma ou duas das reações falhassem, outra entraria em ação e a vida prosseguiria.13


Como estratégia de sobrevivência, era extremamente arriscada e imprevisível, mas funcionou o tempo suficiente para que a evolução pudesse criar algo melhor — um conjunto de sensores especializados que permitiam à célula detetar mudanças no ambiente exterior, ajustar o seu estado interno em conformidade e interromper essa adaptação sempre que a situação voltasse ao normal. A este processo de autocuidado celular chamamos homeostasia e ele é essencial para a sobrevivência de qualquer ser vivo. Milhares de milhões de anos após o surgimento da vida, a evolução aperfeiçoou uma variedade de ferramentas celulares para detetar mudanças físicas, químicas ou de temperatura, além de uma série de mecanismos para ajustar a química e restaurar o equilíbrio.


Avançando mais alguns milhares de milhões de anos, o processo de manutenção da homeostasia nos nossos corpos continua a ter, ao mesmo tempo, tanto de igual como de muito diferente. As células dos nossos corpos estão equipadas com variações desses mesmos sensores antigos, mas fiáveis, para detetar mudanças internas. Alguns, os quimiorrecetores, respondem a alterações em substâncias como o dióxido de carbono, a glicose ou a salinidade. Outros, os recetores humorais, detetam mudanças nos níveis hormonais, enquanto os mecanorrecetores se especializaram em detetar pressão ou distensão.


No decurso do longo caminho entre organismos unicelulares e seres humanos, algumas formas de vida tornaram-se tão complexas que o interior dos seus corpos passou a conter quase tantas variáveis quanto o mundo exterior. O nosso sistema interocetivo é o resultado evolutivo da necessidade de acompanhar em simultâneo estes dois mundos em constante mudança. O árbitro é o cérebro, que evoluiu para os acompanhar e coordenar respostas que garantam a nossa sobrevivência.


Para percebermos aonde chegámos, vale a pena rever brevemente os grandes avanços evolutivos que nos trouxeram até aqui. Estes golpes de génio acidentais foram poucos e espaçados e o primeiro demorou muito tempo até acontecer. Durante os primeiros dois mil milhões de anos, a Terra continha apenas vida unicelular. Depois, uma destas células encontrou o seu caminho dentro de outra e trocou alimento e abrigo por grande parte do seu ADN e de toda a energia que ela pudesse produzir. Esta é a origem daquilo que hoje conhecemos como mitocôndrias (frequentemente chamadas de «fábrica de energia» da célula). Com um fornecimento extra de energia e uma abundância de ADN novo e fresco, esta nova forma de vida híbrida pôde experimentar uma série de novas configurações.14 Algumas delas eram novas formas de vida multicelulares, como as algas verdes15, os bolores viscosos, os fungos e as esponjas.


Depois, tudo ficou em silêncio durante cerca de mil milhões de anos — um período conhecido como «Boring Billion» (bilião entediante). A vida foi seguindo o seu curso, percecionando e adaptando-se ao mundo por meio do equivalente químico aos bilhetinhos que são passados numa sala de aula. As mensagens viajavam lentamente de um lado para o outro de um ser, célula por célula, pelo ar ou pela água. Depois houve uma idade do gelo, e as coisas abrandaram ainda mais.


Quando a Terra finalmente aqueceu, a vida voltou a despontar. Após uns milhões de anos de tentativa-erro, nasceu um novo tipo de célula — uma célula que podia enviar mensagens mais rapidamente e com maior precisão, acelerando de forma significativa o processo de perceção e adaptação. Essas foram as primeiras células nervosas, e qualquer criatura que as tivesse descobriu que podia competir com os seus rivais e chegar mais depressa às fontes de alimento ou escapar aos perigos antes de os outros sequer se aperceberem deles.


Em muitos aspetos, estas novas células sofisticadas eram uma versão mais bem concebida da mesma ideia. Os neurónios sensoriais possuem muitos dos mesmos sensores que evoluíram nos primeiros dias de vida, mas, nos neurónios, estes sensores estão concentrados nas extremidades dos prolongamentos ramificados da célula (as dendrites), que se estendem pelos tecidos e detetam qualquer alteração na situação química e física ou uma possível variação problemática na temperatura. Quando é detetada uma alteração, a informação percorre uma fibra de comunicação (o axónio) para ativar a ação necessária. As medusas, por exemplo, possuem neurónios sensoriais que detetam o toque de um potencial predador. Estes neurónios transmitem a mensagem a outro conjunto de neurónios, os neurónios motores, que dizem aos músculos da medusa para se contraírem, permitindo que o animal possa afastar-se e nadar para longe. Num mundo onde a velocidade pode fazer a diferença entre a vida e a morte, os neurónios permitiram que os animais pudessem sentir e reagir em menos de um segundo, dando-lhes vantagem sobre os seus concorrentes.16


No jogo da sobrevivência, a velocidade é algo bom — mas a velocidade com um plano é ainda melhor. Foi por isso que, milhões de anos após o aparecimento dos primeiros neurónios, alguns animais começaram a desenvolver cérebros. Eles não surgiram em todos os ramos da família animal (as medusas e as estrelas-do-mar ainda conseguem viver sem eles), mas, no nosso ramo, tornaram o movimento não só mais rápido como mais inteligente. As primeiras versões que surgiram nos nossos ancestrais distantes eram semelhantes a vermes com pequenos feixes de corpos celulares nervosos, chamados gânglios, que continham os corpos celulares dos neurónios, a partir dos quais os axónios se estendiam pelo corpo. O maior aglomerado encontrava-se na extremidade da cabeça, próximo do ponto onde a maior parte dos seus sensores estava localizada.


Mais tarde, em algum momento, as ramificações corporais convergiram numa estrutura central, a espinal medula: uma espécie de organizador de cabos com vias bem definidas que envia informações sensoriais para dentro e instruções para fora baseadas em movimentos. Uma exceção notável a este sistema é a sua adição mais recente — o nervo vago. Tendo surgido do cérebro há cerca de quatrocentos milhões de anos, ramificou-se pelo corpo para se ligar a vários órgãos que, nessa altura, já tinham evoluído para desempenharem diferentes funções homeostáticas. A sua função era — e continua a ser — monitorizar em permanência e ajustar de forma automática os nossos órgãos, sem necessariamente ativar todo o organismo.


Na prática, isto conduz-nos ao sistema interocetivo que temos atualmente. Parece complicado quando o mapeamos, e isso acontece porque, de facto, é complexo. E embora estejamos ainda a tentar perceber como é que todas as partes encaixam e que sentido damos a tudo isto, o que sabemos é que cada elemento foi adicionado ao longo de milhões de anos com o objetivo de nos manter vivos. Infelizmente, porém, uma maior complexidade acarreta também um risco maior de falhar. À semelhança de um carro de alta performance que é demasiado sofisticado para um mecânico comum, o que temos é uma máquina afinada com extrema precisão — mas difícil de compreender e de manter.


Sentir o futuro


A solução para o desafio da complexidade crescente foi engenhosa, mas não isenta de consequências. O cérebro deu aos animais a capacidade de ultrapassar o simples ciclo de sentir e responder; passaram a poder aprender e a usar as lições do passado para uma previsão informada sobre o que provavelmente iria acontecer em seguida. Mesmo nos cérebros mais primitivos e simples,17 ter grupos de neurónios reunidos num único local tornou inevitável que, além de enviarem mensagens pelo corpo, eles se ligassem uns aos outros e partilhassem informação. Isso permitiu que os animais se adaptassem a ameaças e oportunidades — não apenas rapidamente, mas muitas vezes antes mesmo de elas acontecerem.


Esta versão flexível da homeostasia chama-se alostase,18,19 que significa «estabilidade através da mudança», e que é, no que diz respeito às nossas vidas, uma bênção ambígua. Por um lado, dotou-nos de uma notável capacidade de adaptação a ambientes complexos, permitindo-nos antecipar e preparar respostas eficazes, evitando grandes desvios face ao rumo pretendido. Por outro, faz-nos gastar tempo e energia na adaptação a situações que podem nunca acontecer, o que implica mudanças no corpo e na mente que nem sempre são necessárias ou saudáveis. Quando os desafios continuam a surgir, sejam eles reais ou imaginários, essa constante previsão e adaptação pode deixar de ser uma estratégia de poupança de energia para começar a sobrecarregar os recursos do corpo. E é por isso, em suma, que o stress é tão desgastante — e tão prejudicial à saúde a longo prazo.


O lado positivo é que o nosso cérebro está constantemente a tentar encontrar um equilíbrio entre a adaptação preventiva e o gasto desnecessário de energia perante ameaças inexistentes. Isto pode ser explicado através do conceito de processamento preditivo: uma ideia relativamente nova na neurociência que utiliza modelos matemáticos complexos para explicar o funcionamento do cérebro. Em termos mais simples, significa que, como os neurónios partilham informação, o cérebro consegue fazer previsões baseadas na experiência sobre qual é a informação que tem maior probabilidade de chegar através dos sentidos. Prever o que está para acontecer permite que o corpo se prepare e inicie o processo de adaptação antecipadamente, acrescentando ainda mais velocidade a um sistema já de si rápido. Enquanto o corpo adapta a sua fisiologia para lidar com o que o cérebro espera que aconteça, as informações sensoriais vindas do interior do corpo — e também do exterior, através dos olhos, dos ouvidos e dos outros sentidos — fornecem provas em tempo real que confirmam a previsão ou a refutam como errada.


Se os sinais recebidos coincidem com a previsão do cérebro, está tudo bem e não acontece nada de especial. No entanto, se houver uma discrepância entre o que o cérebro espera e o que os sensores detetam, gera-se um sinal de erro, indicando que é necessário algum tipo de adaptação, seja para alterar a previsão, por exemplo, passar de uma sensação de segurança e calma para um estado de alerta e vigilância, seja para alterar o próprio sinal, por exemplo, afastar-se do calor de uma chama.


Se for necessário fazer uma adaptação, o sistema corpo-cérebro tem três opções. Primeiro, o cérebro pode alterar a sua previsão para corresponder ao que o corpo está a informar. Um estômago a roncar, por exemplo, pode levar à previsão de que o leitor está com fome, mesmo que tenha acabado de comer. Segundo, a sensação corporal pode ser alterada para corresponder à previsão do cérebro — ao dobrar uma esquina, pode deparar com uma subida de que não estava à espera, por exemplo, e nesse momento as suas pernas sentem-se cansadas por anteciparem a subida. A terceira opção é que o volume dos sinais corporais pode aumentar ou diminuir durante o seu trajeto pelo corpo e pelo cérebro. Isso pode significar ignorá-los temporariamente em favor de algo mais urgente (por exemplo, não sentir a dor de um tornozelo partido até ter abandonado o perigo) ou intensificá-los até que eles não possam mais ser ignorados (é o que acontece, por exemplo, com a sensação de asfixia esmagadora durante um ataque de pânico).


A escolha da opção adequada depende da fonte de informação que for considerada mais fiável. Ninguém sabe exatamente como é que essa decisão é tomada, mas, de alguma forma, o circuito neuronal cérebro-corpo parece apostar na opção mais provável em cada momento. O resultado é aquilo que experienciamos como realidade: uma «melhor suposição» baseada nas expectativas do cérebro, nos sinais corporais e na necessidade de agir quando as duas informações não coincidem. Mas mesmo quando não nos tornamos conscientes dessas conversas entre corpo e cérebro, elas podem influenciar a forma como pensamos e sentimos, afetando questões frequentemente descartadas como sendo apenas «uma coisa da nossa cabeça».


A complexidade e a natureza em constante mudança do nosso sistema interocetivo explicam por que razão duas pessoas na mesma situação podem ter experiências tão diferentes. Também é por isso que, por vezes, pode ser tão difícil explicar porque pensamos e sentimos de uma determinada forma. Tudo se resume à «melhor suposição» de um sistema corpo-cérebro muito complexo.


Quem está no comando?


Pode argumentar-se que o truque mais engenhoso do cérebro preditivo é dar-nos a impressão de que é ele que comanda a forma como pensamos e sentimos: uma espécie de diretor executivo todo-poderoso do corpo, que dita o que pensamos e fazemos. Porém, uma visão interocetiva da mente revela que o cérebro e o corpo são responsáveis, em conjunto, pela nossa experiência mental. O cérebro não foi criado em laboratório e acoplado a um corpo já totalmente formado; emergiu do corpo com o único objetivo de o manter vivo. Isto significa que não existe separação entre corpo e cérebro; ambos fazem parte do mesmo sistema de sobrevivência engenhoso que começou com um pequeno número de reações químicas.


A principal diferença entre nós e estas reações químicas é que, tanto quanto sabemos, conjuntos de reações químicas não têm sentimentos associados às suas necessidades homeostáticas. Por alguma razão — e ninguém sabe porquê —, nós temos.


Os sentimentos funcionam como uma interface intuitiva que está constantemente a resumir o modo como a vida está a decorrer em duas dimensões: de «bom» a «mau», e de «urgente» a «menos urgente». Normalmente, esta interface funciona nos bastidores, definindo o nosso estado de espírito, um pouco como a música de fundo num filme. Ocasionalmente, porém, seja porque decidimos prestar atenção, seja porque a música de fundo fica mais alta e se torna difícil de ignorar, apercebemo-nos dela como um sentimento consciente. Uma coisa que todos os sentimentos têm em comum, quer sussurrem quer gritem, é o facto de todos terem uma sensação associada. A ansiedade, por exemplo, é mais do que uma avaliação factual de um desafio que se aproxima. Ela provoca uma sensação de desconforto físico, profundamente pessoal e demasiado urgente para ser ignorada. O que, afirma António Damásio, neurologista e neurocientista da Universidade da Carolina do Sul, torna os sentimentos fundamentais para a compreensão da própria consciência.


Damásio é uma figura importante na história da interoceção: na década de 1990, através das suas pesquisas e dos seus livros de referência, O Erro de Descartes e O Sentimento de Si, tornou-se o primeiro cientista moderno a ressuscitar a ideia de que o corpo é fundamental para a nossa capacidade de pensar e sentir.


No início, tal como acontecera com William James e Carl Lange um século antes, ninguém o queria ouvir. Quando falou comigo por videochamada a partir da sua casa na Califórnia, Damásio recordou um eminente cientista que lhe dissera que os sentimentos eram «coisa de meninas» e que ele, se quisesse realmente compreender os mistérios da mente, deveria cingir-se às «grandes questões», como o intelecto.20 Damásio ignorou o conselho e, juntamente com a sua mulher e colaboradora de longa data, Hanna Damásio, passou mais de trinta anos a reunir evidências de que o corpo intervém nas emoções e nos sentimentos. Hoje, esta ideia faz parte do pensamento dominante.


Bud Craig, um neurocientista do Barrow Institute, no Arizona, foi outro pioneiro da teoria de que o corpo está na base da consciência. Faleceu em 2023, depois de ter passado mais de duas décadas a mapear o percurso dos nervos sensoriais do corpo para o cérebro. Tal como Damásio, Craig acreditava que a consciência estava enraizada no corpo e nas suas necessidades em cada momento. O seu trabalho foi também importante porque expandiu o conceito de interoceção de algo envolvendo apenas os órgãos internos para um sentido que engloba o corpo todo, desde os órgãos mais profundos até aos músculos e à pele — a dor e a temperatura afetam o modo como nos sentimos tanto quanto o sangue que circula no corpo e a comida no estômago. «Os seres humanos percecionam “sentimentos” a partir do corpo, que os informam sobre a sua condição física e que estão na base do humor e do estado emocional», escreveu Craig.21


Os sentimentos, uma definição sensorial do estado das coisas, estão na base das emoções, mas a maioria dos neurocientistas concorda que uma e outra coisa não são o mesmo. Os sentimentos são a «música de fundo» das nossas vidas: coisas como mal-estar, vitalidade, conforto ou fadiga. Em termos de processamento preditivo, funcionam como uma espécie de «transmissão em direto» de erros de previsão, dos quais só tomamos consciência quando é preciso fazer alguma coisa para os corrigir ou quando decidimos deliberadamente prestar-lhes atenção.


As emoções, por outro lado, são interpretações do cérebro sobre aquilo que provocou os sentimentos e o que eles significam, afirma Lisa Feldman Barrett, neurocientista e autora do livro How Emotions Are Made. Por exemplo, se sentimos nervosismo ou borboletas no estômago, podemos interpretá-los como excitação ou ansiedade, dependendo do contexto. E isto, contou-me Barrett, é positivo, porque as emoções são potencialmente mais maleáveis do que os sentimentos primários de bom ou mau, urgente ou menos urgente. Podemos escolher interpretar as borboletas como excitação e não como ansiedade — pelo menos em teoria.


Os sentimentos podem parecer menos sofisticados do que as emoções, mas desempenham um papel importante na construção da mente. Desde logo, estão na base do nosso sentido básico de identidade: a ideia de que existe um «eu» que é a mesma pessoa todos os dias e que experiencia o mundo de dentro para fora.


«Os sentimentos dizem-nos, de forma clara, o que está connosco», afirmou Damásio. «Se me sinto bem ou se sinto dor, é porque tenho um corpo e uma perceção sobre esse corpo… Faz parte da construção do eu.»22 Porém, uma vez que não somos os únicos animais que podem sentir uma descarga de adrenalina ou o coração a bater aceleradamente, sugeri a Damásio que talvez a consciência não seja exclusiva do ser humano. «É verdade», respondeu-me. «Esse é um dos grandes equívocos do Homem, querer tornar a consciência humana algo único. Eu penso que a consciência humana é exatamente como a de qualquer outra criatura.»


Se ele estiver certo, isso levanta questões desconfortáveis sobre a forma como os seres humanos tratam quase todas as outras espécies do planeta — sobretudo os chimpanzés, gorilas e orangotangos em cativeiro, cujos sistemas nervosos e comportamentos sociais são os mais semelhantes aos nossos. Até agora, os argumentos baseavam-se em testes simples de autoconsciência, como a capacidade de um animal se reconhecer ao espelho e demonstrações de competências cognitivas quase humanas. No entanto, para Damásio, a questão não é perceber como eles pensam, mas sim como sentem.


Damásio acredita que a razão pela qual a consciência se tem revelado tão difícil de explicar — tanto nos seres humanos como em outras espécies — é que a maioria dos estudos recentes se concentrou exclusivamente no cérebro. «As pessoas falam da consciência como o grande mistério que será desvendado quando compreendermos o cérebro — e isso está errado. Não se trata apenas do cérebro — trata-se daquilo que o cérebro consegue realizar com o sistema interocetivo em relação ao corpo», afirmou.


Porém, nem todos concordam com a ideia de estender a outras criaturas uma consciência semelhante à humana. Os críticos argumentam que essa visão não tem em conta a possibilidade de animais com cérebros menos desenvolvidos poderem sentir as mesmas sensações físicas que nós sem as interpretarem como emoções. Um leão, por exemplo, pode sentir a sensação de estômago vazio sem associá-la à sensação de «fome». E uma gazela pode não sentir nada parecido com medo quando avista um leão, embora o seu coração dispare enquanto se prepara para fugir. Os animais não-humanos também parecem não possuir o hardware mental necessário para viajarem para a frente e para trás numa linha de tempo imaginária, lembrando-se de como se sentiram no passado ou antecipando emoções em relação ao futuro. Nos seres humanos, esta capacidade é considerada uma componente fundamental do eu. Saber se outros animais a partilham — e se podem ser considerados conscientes mesmo que não a possuam — é uma discussão totalmente diferente.


No entanto, o importante é que, à medida que vão surgindo mais evidências sobre o papel do corpo na construção da mente, os neurocientistas começam a concordar que o nosso sentido do eu — o sermos a mesma pessoa todos os dias — está enraizado nas interações corpo-cérebro, que evoluíram para garantir a sobrevivência. E hoje todos concordam que o cérebro, por si só, não basta para criar esta experiência interna tão rica a que chamamos consciência.


Poderão os robôs ter consciência?


Esta nova visão da consciência enraizada no corpo tem implicações nas nossas expectativas — e receios — relativamente ao possível surgimento de uma inteligência artificial (IA) consciente. A IA já é parte integrante do nosso quotidiano, pelo que parece razoável interrogarmo-nos se, em breve, existirão seres artificiais conscientes. Eis o que o ChatGPT respondeu quando lhe fiz a pergunta:


Alguns investigadores argumentam que a consciência é uma função do processamento de informações que ocorre no cérebro e que, por isso, teoricamente, ela poderia ser replicada num sistema computacional suficientemente complexo, como a IA… Outros defendem que a consciência está intrinsecamente ligada a sistemas biológicos, e que não pode ser reproduzida em sistemas artificiais, por mais avançados que eles venham a ser.


De facto, esta é uma síntese bastante clara, mas que não tem em consideração o facto de a expressão «sistemas biológicos» significar bastante mais do que apenas o cérebro. A maioria das tentativas de criar IA envolve redes neuronais que se baseiam no conhecimento atual de como o cérebro funciona. Se um corpo robótico é acrescentado, geralmente é adicionado por último, como uma parte robótica totalmente formada.


Porém, como vimos, a consciência humana foi construída de baixo para cima, a partir do corpo, e não de cima para baixo, a partir do cérebro. Se criarmos sistemas de IA que apenas replicam os nossos cérebros, eles podem nunca alcançar a consciência, por mais inteligentes que pareçam.


Alguns investigadores na área da robótica começam a questionar-se sobre se a continuação da construção de mentes inteligentes, mas desprovidas de sentimentos, logo, sem consciência, não será uma ideia perigosa. Em 2023, uma equipa de cientistas, incluindo Damásio, alertou para a necessidade de incorporar um equivalente aos sentimentos homeostáticos nas mentes artificiais.23 Eles destacaram que todas as tentativas feitas até hoje de dotar agentes artificiais de algo semelhante à empatia significam dotá-los de uma compreensão intelectual dos pensamentos, sentimentos e emoções humanas, bem como da capacidade de os interpretarem e lhes darem resposta. Mas isso não lhes confere a capacidade de sentirem a nossa dor e de se preocuparem com aquilo que nós valorizamos, o que, na prática, os torna sociopatas — capazes de lerem e imitarem a empatia humana, mas incapazes de sentirem ou se preocuparem com o que quer que seja. O que nos leva a uma questão muito importante: queremos realmente colocar à solta no mundo mentes altamente inteligentes, mas desprovidas de sentimentos?


Uma forma de contornar este problema, defendem Damásio e os seus colegas investigadores, é incorporar nas mentes artificiais a capacidade de sentir as consequências do sofrimento pessoal — dor, solidão e consciência da própria mortalidade. Em princípio, isto não só lhes daria algum entendimento sobre como nos sentimos, como também poderia impedi-las de nos causarem algum dano — ou a si próprias. «A vulnerabilidade e a homeostasia em máquinas pode criar… um terreno comum entre elas e os seres vivos», escreveram.


Claro que isto levanta um novo conjunto de questões éticas. Se concebermos robôs alimentados por inteligência artificial que possam sentir, há todo um conjunto de dilemas muito semelhantes aos que envolvem os direitos dos animais que surgirão em seguida. Com uma diferença crucial: ao contrário dos animais, os robôs serão capazes de nos dizer exatamente o que pensam de nós e porquê.


Outra opção que os especialistas em robótica estão a começar a explorar envolve procurar inspiração na evolução para construir inteligência artificial a partir do zero, permitindo que a inteligência se desenvolva em conjunto com o corpo. Josh Bongard, um especialista em robótica da Universidade de Vermont, está a treinar algoritmos de IA para que possam aprender sobre o mundo do qual fazem parte e projetar e redesenhar os seus próprios corpos com base nos resultados.


Ainda é cedo para esta abordagem — em 2023, Bongard afirmou à revista New Scientist que, até à data, apenas foram construídos «robôs relativamente simples, daqueles que apenas se movem de um lado para o outro». Mas, à medida que a tecnologia for avançando, poderemos assistir ao surgimento dos primeiros robôs com consciência corporal; saber se a probabilidade de eles se tornarem conscientes é maior do que a dos atuais sistemas de «cérebro numa cuba» ainda é uma questão em aberto. Por enquanto, talvez seja bom lembrar que, por muito inteligente que a inteligência artificial possa parecer, até agora ela não tem ideia do que faz, nem porquê. É por isso que Damásio descreve os chatbots (assistentes virtuais) como «um bom exemplo do que a consciência não é».


Coração: sentido


De volta ao corpo humano, cada um dos nossos 30 biliões de células é responsável por um vasto número de sinais simultâneos. Mas, no meio dessa cacofonia, alguns estão constantemente a dizer algo importante sobre o que acontece dentro de nós. Estes ritmos constantes, mas em permanente mutação, constituem a ligação mais importante entre aquilo que o corpo faz e o que se passa no cérebro.


O mais óbvio de todos é o coração. Para o cérebro, o coração sempre esteve lá. Num feto humano, o coração começa a bater algumas semanas após a conceção, numa altura em que o cérebro ainda se está a organizar em três grandes partes: o tronco encefálico, o mesencéfalo e o prosencéfalo. Desde o dia em que começa a bater, o coração gera o seu próprio ritmo. E o cérebro, à medida que cresce, fá-lo ao ritmo do coração.


Catherine Tallon-Baudry, neurocientista da École Normale Supérieure de Paris, sugere que isto faz do bater do coração a «âncora» do nosso sentido de eu. É o que revela Sylvia Plath no seu romance A Campânula de Vidro. Esther, a personagem principal, mergulhada numa depressão suicida, relata como é atormentada pelo batimento do seu próprio coração, um lembrete inescapável de que está viva: «Respirei fundo e ouvi o bater do meu coração. Estou viva. Estou viva. Estou viva.»24


De facto, parece haver algo no nosso batimento cardíaco que marca o corpo como «meu» e nos lembra de que estamos verdadeiramente vivos. Em experiências cujo objetivo é testar se o nosso sentimento do eu pode ser transferido para objetos inanimados, verificou-se que os indivíduos apresentavam maior probabilidade de sentir que uma mão de borracha lhes pertencia quando uma versão projetada da mão piscava ao ritmo do seu próprio batimento cardíaco.25 Quanto mais intensamente se sente o coração, maior é o efeito. Versões adaptadas destes estudos em bebés de 5 meses sugerem que a perceção do batimento cardíaco pode estar programada desde o nascimento ou, pelo menos, desde muito cedo.26


A tese de Tallon-Baudry é sustentada pela descoberta de que os ritmos do coração e do intestino parecem ter um estatuto especial no cérebro. Estudos sobre neuroimagem revelam um sinal conhecido como «potencial evocado do batimento cardíaco» (HEP, do inglês heartbeat evoked potential),27 que permite avaliar o ritmo e a intensidade do batimento cardíaco em várias regiões do cérebro. Estes potenciais evocados são mais intensos quando os sinais corporais se tornam mais fortes, ou quando nos sintonizamos conscientemente com o nosso próprio batimento cardíaco. Nos últimos anos, foi identificado um sinal separado que acompanha as sensações do estômago noutras regiões do cérebro, e que é conhecido como «potencial evocado gástrico» (GEP, do inglês gastric evoked potential).28 Há também evidências de que o ritmo da nossa respiração, quando o ar entra e sai dos pulmões, funciona como um metrónomo, definindo o ritmo de processamento em todo o cérebro, o «potencial evocado respiratório» (REP, do inglês respiratory evoked potential).29


Os ritmos constantes e previsíveis destes sinais também ajudam a dar sentido ao tempo. Em 2009, Bud Craig observou que as principais regiões do cérebro que contextualizam os sinais internos do corpo e constroem um sentido de «eu» são fundamentais para a nossa capacidade de percebermos o tempo. Desde então, as experiências confirmaram a sua intuição; a nossa compreensão de que existe um «eu», que sente uma sensação específica num momento específico, é construída a partir do ritmo regular do corpo que nos mantém vivos. O que, de certa forma, explica por que razão o tempo voa quando estamos ativos e se arrasta quando estamos parados e nos sentimos aborrecidos.


Estamos mais conscientes dos ritmos do nosso corpo quando nos encontramos numa situação que parece de vida ou de morte. Nesse momento, aquilo que habitualmente é apenas um ruído de fundo irrompe na consciência e exige uma reação. O tempo para e o nosso corpo fica alerta, pronto a reagir. No entanto, embora todas as pessoas reajam desta forma em situações de emergência, o nível em que esse ruído de fundo é amplificado e se torna consciente manifesta-se de forma distinta em cada pessoa. E, como se verifica, essas diferenças estão relacionadas com a forma como sentimos o nosso corpo por dentro.


Chris White está familiarizado com situações de vida ou morte. Como negociador de reféns e crises na Polícia Metropolitana de Londres, o seu trabalho consistia em resolver situações envolvendo reféns, cercos armados e confrontos com terroristas. É o tipo de trabalho que exige cabeça fria e — como é fácil de perceber — a capacidade de ignorar os sinais corporais que deixam o medo infiltrar-se na situação. De acordo com a escola de pensamento centrada no cérebro, um aumento súbito do ritmo cardíaco ou borboletas no estômago comprometeria uma tomada de decisão calma e racional, necessária em situações de crise.


Porém, quando os cientistas conversaram com White sobre o seu trabalho, verificaram que ele estava longe de ser um pensador frio e racional. De facto, ele contou-lhes que escutava ativamente o que as suas sensações lhe diziam, recorrendo aos sinais corporais como sistema de alerta precoce para perceber quando é que o clima entre ele e a pessoa com quem estava a negociar se alterara — antes de a relação se deteriorar de forma irreparável.


Sarah Garfinkel, uma neurocientista da University College London, ficou intrigada. Testou a capacidade de White para detetar o seu próprio batimento cardíaco enquanto ele estava sentado, em silêncio, pedindo-lhe que contasse o número de batimentos num curto intervalo de tempo — um teste padrão sobre a capacidade de nos sintonizarmos com os nossos sinais interocetivos, que está relacionada com os potenciais evocados do batimento cardíaco. Não é fácil, e a maioria das pessoas obtém uma taxa de precisão de 60 a 70 por cento; White, porém, obteve uma pontuação próxima dos 100 por cento.30


Garfinkel ficou impressionada. Mas, como Chris White me relataria mais tarde, ele está quase sempre ciente do que o seu coração está a fazer em cada momento e não fazia ideia de como isso era invulgar. «Eu consigo sentir o meu coração, mesmo quando estou apenas sentado, como agora», disse-me. «Não passo o dia todo a pensar nisso, mas, mesmo em repouso, eu sinto-o. Surpreende-me que outras pessoas não o sintam.»


White afirma que perceber estas sensações não é apenas um truque para impressionar, mas que isso o ajuda a escolher o momento certo para intervir quando está a negociar. «Há um radar que nós captamos. Nem toda a gente o tem, mas eu sempre achei que o meu era bastante apurado», declara. «Surge aquela sensação de “estou desconfortável”, a pressão sanguínea aumenta, o batimento cardíaco dispara e, em circunstâncias extremas, sentem-se as borboletas. Percebemos nitidamente que algo está prestes a acontecer, algo que não desejamos que aconteça.»


Ter uma janela particularmente sensível para perceber o que o seu coração e o seu intestino estão a fazer ajuda-o a conduzir as negociações com base na intuição. «Geralmente, consigo perceber o momento em que alguém se torna recetivo a uma sugestão», declara. «É preciso saber identificar esse momento — porque, se o fizermos demasiado cedo, a pessoa vai fechar-se.»


Enquanto White diz, com ironia, que o seu apurado sentido interior ainda não fez dele um milionário, parece que outros, com uma competência semelhante, acumularam uma riqueza considerável. Em meados da década de 2010, Garfinkel estudou um grupo de operadores financeiros que, tal como White, tomavam muitas vezes as suas decisões com base naquilo a que chamavam sexto sentido — no seu caso, sobre se uma transação parecia ser «boa» ou «má».


Tal como White, eles também revelaram possuir um sexto sentido invulgarmente apurado, obtendo, em média, uma pontuação próxima dos 80 por cento no teste de deteção de batimentos cardíacos, enquanto outros, que não eram operadores financeiros, obtiveram cerca de 66 por cento. Além disso, os que alcançaram pontuações mais precisas no teste foram os mais lucrativos durante o ano financeiro. E os que apresentaram um senso mais apurado permaneceram no emprego durante mais tempo, enquanto outros entraram em burnout ou mudaram para empregos de menor risco. Aqueles que se mantinham no mercado das operações financeiras quinze anos após o primeiro dia apresentavam uma precisão média de 85 por cento.31


John Coates, um operador financeiro que se tornou neurocientista e colaborou com Garfinkel nesses estudos, apelidou estas pessoas de «atletas da intuição».32 Por uma qualquer combinação de boa sorte genética e treino, elas tornaram-se hipersensíveis aos seus sentimentos viscerais — e, com uma pontuação superior a 80 por cento no teste de deteção de batimentos cardíacos, Coates é um deles. Quando se mudou de Wall Street para o laboratório, levou consigo o seu sentido intuitivo. «Confiava em intuições que eram tão viscerais como quando estava em Wall Street», afirma. «Eu conseguia sentir que havia uma mensagem nos dados, mesmo que ainda não soubesse exatamente qual.»


Podemos não ser todos atletas da intuição, mas todos temos este «sentido-aranha» (como o herói da Marvel), e ele contribui para as decisões que tomamos, mesmo quando não temos consciência da sua presença.


A cada momento, os nossos sinais corporais funcionam como uma espécie de porteiro, determinando se algo no mundo exterior é suficientemente importante para exigir um processamento mais profundo. Os estudos mostraram, por exemplo, que somos mais rápidos a perceber as coisas — e a reagir — se elas atingirem os nossos sentidos ao mesmo tempo que o nosso coração se contrai, enviando sangue para todo o corpo. Isto faz sentido quando observado no contexto da sobrevivência: quando há uma ameaça e o coração bate mais depressa, ficamos hipervigilantes aos sinais de perigo e somos capazes de reagir mais depressa para, se necessário, fugirmos. As memórias ficam também armazenadas de forma mais profunda quando o coração está acelerado — o que faz sentido, pois, ao passarmos por uma experiência de quase morte, queremos reter o que aprendemos para reagirmos mais depressa da próxima vez. Acontece algo semelhante quando respiramos. Quando vemos algo assustador durante uma inspiração, somos mais rápidos a notar e a reagir. Mais uma vez, faz sentido: quando confrontados com o perigo, queremos perceber a ameaça, agir rapidamente e aprender para a próxima vez.


Porém, este sistema tem desvantagens. Um pequeno estudo preliminar conduzido por Yoko Nagai, da Brighton and Sussex Medical School, recorreu ao biofeedback para induzir voluntários a um estado de agitação elevada (coração acelerado e palmas das mãos transpiradas) ou relaxamento. Depois, os mesmos voluntários foram submetidos ao Weapons Identification Task, um teste psicológico usado para investigar a forma como o preconceito racial inconsciente afeta a perceção e o comportamento.


No teste, um rosto surge brevemente num ecrã, seguido de um vislumbre de algo que pode ser uma arma ou uma ferramenta inofensiva, como uma chave-inglesa. Experiências anteriores mostraram que, depois de verem o rosto de um homem negro, participantes brancos eram mais rápidos a identificar uma arma do que uma ferramenta e mais facilmente confundiam uma ferramenta inofensiva com uma arma do que acontecia quando viam um rosto branco. Nagai e outros demonstraram também que este efeito é particularmente forte quando o rosto surge no exato momento em que o coração do voluntário se contrai. E isso levou Nagai a questionar: e se o coração da pessoa já estivesse acelerado? A propensão para chegar a uma conclusão racista seria maior?


A resposta foi um retumbante sim — o que é especialmente preocupante porque todas estas reações ocorrem de forma subconsciente. É importante notar que estas associações entre etnicidade e violência não são inatas; são associações aprendidas que, muito provavelmente, se tornam enraizadas devido a estereótipos racistas presentes na sociedade e reforçados pela comunicação social. Isto significa que pessoas que veem demasiadas séries policiais ou que consomem determinados canais de comunicação podem estar predispostas a reagir de uma forma que pode não refletir necessariamente aquilo em que acreditam, sobretudo se estiverem stressadas, zangadas ou com medo. Isto parece ser algo de que todos — em especial aqueles que ocupam posições de poder — devem ter consciência.


Programados para a mudança


A boa notícia é que nada disto é inalterável; desde o início da vida humana, o nosso sistema interocetivo está programado para se adaptar e mudar. Quando os bebés nascem, os seus sistemas estão longe de estar terminados. Os sensores e as ligações neuronais básicas permitem-lhes detetar se a homeostasia não está a funcionar adequadamente, mas tudo o que eles conseguem fazer é chorar e esperar que alguém interprete aquilo de que precisam e resolva o problema.


Qualquer pessoa que já tenha cuidado de um bebé sabe que não é fácil traduzir o seu choro numa necessidade específica, seja ela de comida, mudança de fralda ou ajuda para dormir. Todavia, de acordo com os investigadores Manos Tsakiris e Aikaterini Fotopoulou, o processo através do qual o adulto e a criança resolvem o problema permite estabelecer uma relação entre necessidades homeostáticas e as formas de as resolver. É um processo de tentativa e erro que raramente acontece sem imprevistos — mas, desde que o pai ou a mãe respondam e resolvam o problema, tudo acabará bem.


Por outro lado, se o bebé chora e não surge ninguém em seu auxílio — ou se ele for castigado por expressar as suas necessidades —, o sistema não ocorre como deveria, e isso pode levar a problemas de saúde mental na vida adulta. O mesmo processo pode explicar os «períodos sensíveis» em termos de saúde mental ao longo da vida: puberdade e adolescência, gravidez, menopausa e velhice são períodos em que o corpo e o cérebro passam por grandes alterações. O nosso corpo está a mudar e o nosso cérebro reconfigura-se, e tudo o que reaprendamos sobre o mundo e as nossas possibilidades de sobrevivência ou bem-estar tem maior probabilidade de se fixar.


Mesmo fora destes períodos-chave, o nosso sentido interior conta-nos uma história em permanente mudança, que é escrita e reescrita todos os dias. Curiosamente, as ligações cérebro-corpo que controlam tudo isto são editadas e atualizadas enquanto dormimos. Há muito que se sabe que durante o sono REM (do inglês rapid eye movement, movimento rápido dos olhos), altura em que sonhamos a maior parte do tempo, o nosso corpo está praticamente imóvel, à exceção de alguns espasmos ocasionais. Até há pouco tempo, pensava-se que estes espasmos eram resquícios do sonho, que de alguma forma escapavam ao cérebro e se manifestavam no corpo, mas, de acordo com uma nova teoria, passa-se exatamente o contrário. O neurocientista Mark Blumberg descobriu que estes espasmos acontecem primeiro no corpo e que o cérebro responde milésimos de segundo depois.33 Ele sugere que uma explicação para isso é que, quando nos contraímos durante o sono, estamos a fazer a manutenção das nossas ligações corpo-cérebro, mantendo-as atualizadas com as últimas aprendizagens intercetivas, para que estejam prontas a funcionar na manhã seguinte.


Com novas descobertas como estas a surgirem constantemente, estamos a viver um período emocionante para a compreensão da mente. Aprender como funciona a interoceção, mapeando as suas vias pelo corpo e cérebro, pode fornecer-nos ferramentas para compreendermos por que razão pensamos, sentimos e agimos da forma como o fazemos. Com esse conhecimento, podemos tomar decisões mais informadas sobre como interpretar e responder ao nosso corpo e às suas necessidades. Então, poderemos fazer muito mais do que simplesmente sobreviver aos inúmeros desafios de viver no planeta Terra moderno — poderemos prosperar.





OEBPS/nav.xhtml






  

    Índice



    

      		

        O Sentido Interior

      



      		

        Créditos

      



      		

        Dedicatória

      



      		

        Introdução

      



      		

        1. Uma história do interior

      



      		

        2. A autoestrada interocetiva

      



      		

        3. Recarregar a energia

      



      		

        4. Aprender a ler os sinais viscerais: guia para principiantes

      



      		

        5. Saúde corpo-mente

      



      		

        6. Prazer e dor

      



      		

        7. Sintonizar-se

      



      		

        Agradecimentos

      



      		

        Notas

      



      		

        Sobre este livro

      



      		

        Sobre a autora

      



    



  

Marcas





  

    		Capa





    		Índice





    		Início



  










OEBPS/images/cover.jpg
O Sentido
Interior

Como a nova ciéncia
da interocecéo pode
revolucionar a sua satide

Caroline ,
Williams \\. /7
f v,
«Fascinante 5,_,;1_.7:‘ :
e promissor.» /, 22D
V \

l D

Dr. Monty Lyman,
autor de O Cérebro
e o Sistema Imunitério

VQ

/4‘

“nascente






OEBPS/images/Logo_Penguin_250.jpg
Penguin
Random House
Grupo Editorial





OEBPS/images/title.jpg
O Sentido
Interior /

Caroline
Williams






