
[image: ]

[image: ]

[image: ]

[image: ]

[image: ]

 

[image: ]

[image: ]

Gangaji (EE. UU., 2025)

Esta colección es un gran regalo para quienes buscan indagar más a fondo. He leído, tanto para mí como para otros. Muchos fragmentos que nos muestran de forma fresca e íntima el don que es Ramana Maharshi. Un libro para atesorar.

 

Isaac Shapiro (Australia, 2025)

Disfruté cada página de Aham Sphurana – Un destello de la realización del Ser. Un libro verdaderamente hermoso.

 

Solomon Katz (Harvard, EE. UU., septiembre de 2023)

¡Al hablar a la gente sobre este libro, lo comparo con descubrir por sorpresa un manuscrito perdido de Shakespeare! Aunque ha surgido cierta controversia sobre la autenticidad de los cuadernos, la voz de Bhagavan y el valor de sus enseñanzas resultan indiscutibles. Los cuadernos de los que se ha editado el libro constituyen un tesoro recién descubierto de las enseñanzas de Bhagavan y su voz cobra vida. Este es un libro esencial para cualquier estudiante serio del Maharshi.

 

E.W. (diciembre de 2022)

El tema del libro es la pregunta fundamental de la vida: ¿Quién soy yo? Sri Ramana Maharshi lo aclara: la respuesta a esta pregunta no es una explicación, ¡sino una experiencia! En este libro, la Presencia Experiencial es tan palpable que apoya al lector para una experiencia directa de la realización del Ser. Gracias a todos los que han hecho posible este libro y han abierto un poco más la puerta a la gracia y a la consciencia del Ser.

 

A.G. (septiembre de 2022)

Aham Sphurana es una joya para quien busca profundizar en serio en la indagación del Ser. El trabajo de edición muestra el gran esfuerzo llevado a cabo por el equipo para hacer que este conocimiento esté disponible para todos de manera simplificada. La edición está cuidada con esmero, la calidad del papel y la impresión demuestra todo el cariño dedicado. Ojalá lleguen pronto los siguientes volúmenes.

 

[image: ]

Swami Hamsananda ​
(Tiruvannamalai, enero de 2024)

Estoy convencido de que Aham Sphurana – Un destello de la realización del Ser será un manantial de sabiduría para todos los buscadores de la Verdad, y muy especialmente para los devotos de Bhagavan.

 

Paul (agosto de 2022)

Esta edición de Aham Sphurana elimina lo irrelevante y se queda con lo esencial. Conserva la frescura de las Conversaciones (Talks) originales, pero añade más detalles sobre la indagación en el Ser, la entrega y otros temas. 

	El autor, un abogado que visitó el ashram entre julio y diciembre de 1936, ofrece un registro impresionante no solo de las enseñanzas, sino también de las reacciones de Sri Ramana en la vida diaria, incluyendo historias nunca antes publicadas del mayor Chadwick y S. Cohen, que estuvieron presentes en el ashram al mismo tiempo. ¡Este libro es imprescindible para cualquier sincero devoto de Bhagavan!

 

Cliente (octubre de 2022)

Siempre he admirado la claridad en los escritos sobre Ramana Maharshi, pero en Aham Sphurana, su presencia se siente aún más viva. Rara vez me he sentido tan conmovido. La descripción de la vida en el ashram es sobria y auténtica. Como siempre, las palabras de sabiduría son atemporales, pero esta vez han sido especialmente bien escogidas. 

	Las notas disponibles antes de 1936, finalmente han sido ampliadas. Ahora es posible leer y aprender muchas cosas nuevas, aunque el mensaje sigue siendo el mismo, por supuesto. Hasta ahora leía Las Conversaciones (Talks) regularmente para inspirarme en la vida diaria y recordar la verdad. Ahora prefiero ir a Aham Sphurana, ya que es menos sobrecargado, presenta la enseñanza de manera aún más clara y aporta nuevas percepciones Si tienes dudas sobre su autenticidad, léelo y decide por ti mismo: a mí me resonó desde la primera página. Es inconfundible.

 

[image: ]

Sri Ramanacharana Tirtha Swami 

(antes Sri Nochur Venkataraman),

Enero 2024, Tiruvannamalai 

Gracias por presentar esta edición. Es, realmente, una buena lectura. Como mencionaste, hay ciertas partes que son controvertidas. Sin embargo, muchos pasajes sobre la indagación en el Ser son genuinamente las palabras de Bhagavan, y representan una gran ayuda para los buscadores de la Verdad. Pranams.

 

Cliente de Amazon (noviembre de 2022)

Tras leer el libro, quise escribir una reseña adecuada, pero las palabras se quedan cortas, no pueden describir el verdadero tesoro que representan estos registros. El lector solo puede experimentarlo por sí mismo. Los diálogos con Bhagavan Sri Ramana Maharshi son claros y proporcionan una visión profunda de su enseñanza espiritual. 

	No fue solo el texto escrito lo que me dio percepciones más profundas, sino también la energía transformadora que se reveló detrás de las palabras. Un libro que toda persona espiritualmente abierta no puede perderse.

 

Ingo (diciembre de 2022)

Este diario de enseñanzas ha sido mi compañero constante durante meses. En un formato condensado, el Gurú señala lo esencial una y otra vez: un recordatorio de la realidad más allá de lo cotidiano, casi un mantra. Y lo más impactante: aquí Ramana se muestra cercano y humano, añadiendo una dimensión a esa imagen de «santo distante». 

	Es un libro para personas avanzadas en el camino; lo que enseña puede derribar nuestras creencias y burbujas de ego. Mi sincero agradecimiento a Open Sky House: después de un año, Aham Sphurana sigue siendo el libro espiritual que más me inspira. Transmite la esencia de la enseñanza y de la persona con una profundidad que incluso supera a Nan Yar y otros clásicos.

 

[image: ]

Christopher Titmuss (julio de 2025)

Un libro excelente para quien se tome en serio la vida espiritual y busque realizaciones profundas y liberadoras. La belleza del mensaje de Ramana se expresa con una claridad directa y sorprendente. Medita cada pregunta y respuesta, y escucha interiormente más allá del ruido y actividad de la mente.

 

Noah Arc (julio de 2022)

Aham Sphurana es la versión más profunda, sutil y práctica que he leído de las enseñanzas de Ramana Maharshi. Al adentrarte en sus páginas, te das cuenta de lo diluidos, vagos e incompletos que son la mayoría de los libros publicados en nombre de este gran sabio de Arunachala. No es una lectura superficial de la nueva era, es lo auténtico, con todas sus sutilezas y complejidades. 

	Lectura exigente, pide una mente sensible y abierta. Las personas que han reescrito y publicado este texto, han enfrentado una feroz oposición por parte de muchos y son verdaderos guerreros de la verdad espiritual. Su devoción y respeto por Ramana Maharshi los ha llevado a librar esta batalla, y merecen nuestro aprecio y respeto por poner a disposición de todos estas raras enseñanzas. 

 

Arvind (octubre de 2022)

Este es un esfuerzo excepcional por parte del grupo alemán de Satsang de Ramana y Papaji, llamado Open Sky House, para presentar el material del manuscrito Aham Sphurana de manera más legible para el público en general. El diseño es atractivo y bien hecho. La inclusión de fotos del material manuscrito inspira confianza en la autenticidad de la obra, al igual que los resultados de las pruebas científicas realizadas en un laboratorio para verificar que los fragmentos son realmente antiguos, como se afirma, y que no hay ningún «engaño», como han sugerido otras personas. También espero con ansias que se publique el resto del material del manuscrito. ¡Y realmente me quito el sombrero ante el equipo de Open Sky por el esfuerzo realizado hasta ahora!

 

 


[image: ]

[image: ]

[image: ]


Agradecimientos

En octubre del 2021, un amigo me envió inesperadamente noticias sobre la existencia de un voluminoso manuscrito, Aham Sphurana, un diario sobre encuentros con Sri Ramana Maharshi y la vida cotidiana en el ashram, en 1936.

	Cuando compartí los textos de Aham Sphurana con mis estudiantes y, en particular, con los residentes de Open Sky House, me dieron la respuesta y el estímulo necesarios para seleccionar y editar unos cincuenta capítulos.

	Rajen llamó mi atención sobre los textos que describían la vida diaria en el ashram y cómo Bhagavan utilizaba diferentes situaciones para transmitir las enseñanzas de una manera práctica. Indira me señaló las impresiones de varios visitantes sobre Bhagavan y el ashram. Ella fue una de las correctoras del texto final.

	Quisiera dar las gracias a los miembros de Open Sky Press (OSP) que,  a lo largo de los años, han publicado una treintena de libros y películas espirituales; los míos propios, pero también los de Papaji y varios de Ramana Maharshi, en particular una magnífica versión de Nan Yar (¿Quién soy yo?) de gran calidad artística. Han sido traducidos a tres lenguas indias y cuatro europeas.

	Como pequeña editorial en el ámbito espiritual, Open Sky Press ha contado desde hace dieciocho años con el apoyo financiero de los residentes de la comunidad Open Sky House. También donan su tiempo, considerándolo una forma de agradecer a la existencia todas las bendiciones recibidas mientras viven en comunidad. Ahora, todos ellos deseaban respaldar la publicación de Aham Sphurana y, por eso, nos pusimos en contacto con los responsables de dar a conocer el manuscrito al mundo.

	En un momento de duda personal, conocí a Swami Hamsananda, del ashram Athithi en Arunachala, con quien hablé sobre el material y me convenció de publicar el manuscrito completo en varios volúmenes. Fue un valioso consejero durante todo el proceso de edición.

	Como Bhagavan hablaba tamil y utilizaba el sánscrito (la lengua espiritual de la India) de forma natural, necesitamos de mucha ayuda en la traducción. En enero de 2022, OSP acababa de publicar nuestro libro Nan Yar en tamil, hindi y telugu, y S. Nagarajan, erudito tamil, devoto de Bhagavan y escritor, dedicó muchas horas de su tiempo a ayudarnos a traducir el tamil y el sánscrito. Ha continuado generosamente su extraordinaria contribución con Aham Sphurana.

	Mi exmujer y amiga, Sally, ha revisado diligentemente todas las ediciones de mis textos y ha prestado una ayuda inestimable en la preparación de este libro de diferentes maneras. 

	Agradecemos sinceramente a María, devota de Ramana y colaboradora habitual de Open Sky Press, la traducción de este libro al español con gran cuidado y devoción.

Todo el equipo de OSP ha trabajado intensamente durante seis semanas en una casa de retiros en Sri Lanka. A lo largo de seis meses, un equipo de diez personas ha dedicado gratuitamente gran parte de su tiempo a hacer llegar al público las tan valiosas enseñanzas de Bhagavân.

	Mención especial merece Om por sus brillantes diseños de portada y su constante ayuda técnica a todo el equipo. Ha creado el formato del libro, y lo ha preparado para su publicación como libro electrónico y como libro impreso.

	También quiero dar las gracias a Pravin Anand, del bufete de abogados indio Anand & Anand, que es un experto en cuestiones de derechos de autor y nos ha proporcionado asesoramiento jurídico de gran calidad.

[image: ]

Quiero expresar mi profundo agradecimiento a Athreya y Nalini por toda su dedicación y ayuda en traer al mundo este importante manuscrito. La madre de Athreya, Nalini, mecanografió todo el texto hace algunos años, poco antes de su fallecimiento. He decidido publicar esta foto suya en señal de gratitud hacia ella y el resto de la familia que son todos personas maravillosas. Han solicitado que se adjunte el siguiente reconocimiento:

 

Esta obra está dedicada a Bhagavan Sri Ramana Maharshi, el incomparable Maestro de la no-dualidad, quien, durante más de medio siglo, derramó en silencio su gracia sobre todos los seres sintientes que acudieron a él y quien, de manera ininterrumpida, brilla por siempre como el «yo-yo» en el loto del corazón de todos como la única Realidad perfecta.

 

Mi gratitud a la dirección del ashram por sus incansables esfuerzos por mantenerlo como un servicio a los miles de devotos cuando pasan algún tiempo en este sagrado lugar, y que sienten una profunda conexión con Bhagavan.

	Por último, recordar la energía increíblemente poderosa, divina y hermosa que ha rodeado a todo el equipo en los últimos meses. Me he familiarizado tanto con Bhagavan y con la vida cotidiana en torno a él, que a menudo he sentido que estaba en la sala del ashram disfrutando de su luz. Así que, gracias a Bhagavan por haber influido en mi vida tan profundamente.    

John David, Director de Open Sky Press

Junio de 2025

 

[image: ]

 


Advertencia

Descubrimos el manuscrito conocido como Aham Sphurana en octubre de 2021, a través de un amigo que nos comentó que estaba disponible en Amazon. La noticia causó una gran expectación y lo descargamos inmediatamente, solo para descubrir que se trataba de un texto continuo, sin formato, que resultaba muy difícil de leer.

 

Durante el proceso de formateado y edición de este libro, Aham Sphurana —A Glimpse of Self Realisation (Un destello de la realización del Ser)— pareció como si el destino hubiera obrado para poner este tesoro a disposición de un público más amplio. Nos hemos sentido rodeados de una energía que nos ha acercado a Bhagavan, a veces como si nosotros mismos estuviéramos sentados en la sala con él. Esperamos que así sea también para todos los lectores.

 

Pronto quedó claro que Aham Sphurana era un manuscrito controvertido. Debido a su antigüedad, ha resultado imposible autentificarlo directa-mente. Estamos en posesión de algunos cuadernos originales que, supuestamente, formaban parte del manuscrito original. El Instituto de Ciencias de la Conservación de Colonia ha investigado el papel y ha declarado que el cuaderno original y las cuartillas son probablemente de la década de 1930 (véase pág. 230). El inglés anticuado (algunas partes han sido modernizadas) recuerda a un texto que se hubiera escrito hace 100 años.

 

Hemos consultado a expertos en Bhagavan sobre la autenticidad del manuscrito. La mayoría coinciden en que, sobre todo, los diálogos basados en las enseñanzas tienen la típica e inconfundible claridad espiritual de Bhagavan. Estos textos son los que constituyen la mayor parte de este libro. Algunos consideran que algunas partes del manuscrito podrían no ser fidedignas o estar exageradas.

 

Así pues, aunque la cuestión de la autenticidad no puede resolverse al cien por cien, confiamos en que la selección de enseñanzas recopiladas en este libro Aham Sphurana – Un destello de la realización del Ser aportará un enorme valor a quienes estén abiertos a recibir la gracia y la guía de Bhagavan. Te invitamos a explorar este libro con una mente abierta, y a considerarlo como un gran y sorprendente misterio.

	Equipo de Open Sky Press 

Colonia, junio de 2025

 

[image: ]

 


Prólogo

[image: ]

 

Swami Hamsananda es el presidente fundador del ashram Athithi, en Tiruvannamalai. El ashram presta atención a los sadhus que pasan por allí en forma de comida diaria gratuita y alojamiento; están especializados en la atención médica. En la sala de pujas del ashram, hay una fabulosa estatua de Bhagavan que llegó al Swami de forma milagrosa.

	El propio Swami está a disposición de los buscadores sinceros para satsangs personales. Cuando era joven, vivió con Annamalai Swami y, más tarde, en el ashram de Ramana donde cuidó de muchos de los devotos ancianos. Erudito consumado, también formó parte del departamento de publicaciones.

 

El presente libro, Aham Sphurana – Un destello de la realización del Ser, es en mi opinión, un tesoro de sabiduría para los buscadores de la verdad en general y para los devotos de Bhagavan en particular. Está basado en las voluminosas notas de Sri Gajapathi Aiyyer, un joven devoto que registró meticulosamente casi todos los encuentros entre su maestro y los visitantes, así como la vida cotidiana en el lugar durante su estancia en el ashram de Ramana de julio a diciembre de 1936.

 

La singularidad de este libro es muy significativa. Trata en detalle las enseñanzas de Bhagavan y, lo más esencial, con sus propias palabras. Proporciona las aclaraciones necesarias, elimina la telaraña tejida por la mente ilusoria de las dudas, la ignorancia y el conocimiento erróneo y allana el camino hacia la realización del Ser.

 

El título del libro, Aham Sphurana, apunta a un destello de la realización del Ser. El Sphurana le fue revelado a Bhagavan durante su experiencia de muerte, a la edad de dieciséis años en Madurai. En su caso, el Sphurana se hizo continuo y el sentido del ego murió. El cuerpo se convirtió en un instrumento en manos del Todopoderoso y el éxtasis llenó el alma.

 

Dice Bhagavan: «Bhagavan no decidió venir a Arunachala, más bien llegó aquí. Eso es todo» (pág. 22).

 

El propio Bhagavan afirma que la mente del jnani no está controlada por un jnani [el sabio que ha realizado el Ser], ya que no tiene mente, sino por la Divinidad. Del mismo modo, nosotros también entregamos nuestra mente al Ser y somos controlados por el Ser y no por la mente pensante. Bhagavan dice: «La mente pertenece realmente al Ser y nosotros somos los ladrones que la robamos, pensamos que es nuestra y nos identificamos con ella. Así se crea la ilusión.

	Devuelve la mente robada a su legítimo propietario mediante la entrega y deja que te guíe. Así sabrás que “tú no eres el hacedor” y que todo lo hace Dios».

 

Me gustaría llamar la atención de los lectores sobre el relato de Sri GV Subbaramayya en su libro, Ramana Reminiscences (Reminiscencias de Ramana) (pág. 20-21). Su hija Indira enfermó gravemente y él pidió ayuda urgente a Bhagavan.

	Más tarde, le preguntó: «¿Bhagavan no pensó que debía hacer algo para salvar a la niña?». La respuesta de Bhagavan fue inmediata: «Incluso el pensamiento de salvar a la niña es un sankalpa [voluntad], y quien tiene algún sankalpa no es un jnani. De hecho, ese pensamiento es innecesario. En el momento en que la mirada del jnani se posa en algo, comienza una “acción automática divina” que, en sí misma, conduce al bien más elevado».

 

Es probable que esta selección de enseñanzas provoque algún debate, pues contiene material hasta ahora desconocido sobre la vida y las enseñanzas de Bhagavan. Además, este libro procede de un manuscrito de 1936 por lo que, debido al tiempo transcurrido, es imposible verificarlo como totalmente auténtico.

	Sin embargo, para mí no hay ninguna duda sobre la autenticidad de las selecciones incluidas aquí y, de hecho, expone las enseñanzas fundamentales de Bhagavan como ningún otro libro. Quisiera guiar al lector a través de algunos bellos e inconfundibles ejemplos.

 

En el registro del 6 de julio de 1936, ¿Quién soy yo?, Bhagavan explica en privado la práctica de la indagación en el Ser al mayor Chadwick, lo que en sí mismo es prueba suficiente de la autenticidad del libro.

	Bhagavan aprobó el resumen de ¿Quién soy yo? que escribió el mayor Chadwick para memorizarlo y repetirlo, pero insistió en la práctica real. «Preguntarse: «¿Quién soy yo?» debe devolver la mente a su naturaleza original de puro ser. Ese es su propósito y objetivo.» (pág. 46).

 

Bhagavan aclara que todas nuestras acciones nacen de la ilusión debido a nuestra identificación con el cuerpo, mientras que, en realidad, todas las acciones se producen debido a un Poder Superior inherente. El 11 de julio de 1936, en respuesta a las preguntas de Samuel Cohen sobre la renuncia, Bhagavan dice: «B: Abandonar los deberes mundanos te llevará a más complicaciones de las que puedas imaginar ahora mismo. ¡Estarías saltando de la sartén al fuego!» (pág. 60).

 

En el registro del 13 de julio de 1936 del Cuaderno del mayor Chadwick pueden encontrarse extensos comentarios sobre el samadhi. De forma muy detallada, arroja más luz sobre los diferentes estados de samadhi.

	En particular, Bhagavan advierte de los peligros del kevala nirvikalpa samadhi: «Muchas almas desafortunadas, a las que se les pide que permanezcan sin pensar, caen en este estado porque es el único estado libre de pensamientos que conocen. Creen que este es el objetivo de la indagación en el Ser —creen que es la liberación— pero es un callejón sin salida, lo peor que le puede pasar a un sadhaka [buscador]» (pág. 67).

 

En muchos capítulos, Bhagavan aclara el camino de la indagación, vichara. El capítulo «Vichara, indagación en el Ser», del 16 de julio de 1936, pone de relieve e ilumina este camino directo hacia la realización del Ser.

	Un ejemplo fácil de comprender que da Bhagavan: «La mejor preparación para vichara es vichara. La lengua sabe que la esquirla es un cuerpo extraño y debe desaparecer. Seguirá luchando contra ella hasta que se desprenda. Del mismo modo, la mente debe ser capaz de reconocer espontáneamente que el ego, al que debe su aparente existencia, es una entidad antinatural y ajena» (pág. 85, 86).

 

En el registro del 12 de agosto, La gracia del Gurú, Bhagavan profundiza en la cualidad esencial de la devoción al maestro: «Si quieres obtener la realización debes estar preparado para renunciar irrevocablemente a todo lo que crees que tienes, incluido tú mismo en primer lugar» (pág. 113).

	Y al final del mismo capítulo: «Por favor, sigue con tu sadhana [práctica]», y luego guarda silencio. Has de saber que si el Satgurú ha decidido conceder la liberación a un devoto, ni siquiera Brahman puede oponerse. Por lo tanto, la única manera segura de obtener la liberación es ganar la gracia del Satgurú.» (pág. 115).

 

Este libro, cuidadosamente seleccionado, trata del Corazón con gran detalle y, sin duda, pondrá al buscador ferviente en contacto con las​
enseñanzas fundamentales de Bhagavan como ningún otro libro:

«Cuando se te pide que te fundas de nuevo en el Corazón del que procedes, no significa que esto deba lograrse “haciendo”. “Hacer” es usar la mente» (pág. 222).

 

Lo que el lector tiene en sus manos es solo un primer volumen de enseñanzas. Más seguirán, ya que este libro solo contiene una pequeña selección del manuscrito completo. Te ruego que hagas conocer esta obra a todos los buscadores sinceros.

 

Ruego a Bhagavan que salve a los buscadores sinceros de la ilusión del mundo y los redima con su generosa gracia.

Swami Hamsananda 

Presidente fundador, Athithi Ashram, Tiruvannamalai

 

[image: ]


[image: ]

[image: ]

 

[image: ]

Introducción

 

Este libro es una selección de un voluminoso manuscrito que contiene registros de encuentros con Bhagavan durante los meses de julio, agosto y septiembre de 1936, anotados aparentemente por un joven indio, Sri Gajapathi Aiyyer, que durante su juventud había devorado la literatura inglesa y, por tanto, tenía un buen nivel de inglés hablado y una extraordinaria capacidad para escribir.

 

En esencia, este libro trata de un fenómeno llamado Aham Sphurana o pulsación del «yo». Indica que, en el momento de tal pulsación, prevalece un estado de absorción incompleta o parcial en el Corazón. La absorción completa es el estado deseable, que puede llamarse realización del Ser.

 

El manuscrito completo, sin formato ni edición, está disponible en Amazon como libro electrónico, y en Pothi como libro impreso a demanda. Se necesita cierta perseverancia para obtener de él un beneficio relajado. También hay mucha divagación innecesaria sobre su historia y sobre la decepción de Blutkeim porque el ashram de Ramana no lo haya publicado tras recibirlo junto con diecisiete páginas de los cuadernos originales en 2019.

 

Desde el momento en que entré en contacto con este manuscrito en octubre de 2021, me invadió una energía imparable para transformar esta joya en un libro legible. Ha sido un viaje milagroso que parece orquestado por el propio Bhagavan. Desde el principio, me conmovió la calidad en los detalles de las enseñanzas como, por ejemplo, la importancia de un maestro y de la entrega como camino directo, tan difícil para la mayoría de la gente. Además, se revelan muchos detalles nuevos de su enseñanza fundamental sobre la indagación en el Ser.

 

En los primeros meses, elegí espontáneamente muchos extractos a través del texto y los publiqué en el blog de mi página web, donde también hay un apartado especial sobre Bhagavan Sri Ramana Maharshi. Posteriormente, se editaron y se convirtieron en la base de la selección que se encuentra en este libro.

 

Al principio, solo se recogieron diálogos con personas concretas. Poco a poco, sin embargo, nos dimos cuenta de que los reportajes sobre la vida cotidiana en torno a Bhagavan arrojaban una nueva comprensión sobre él y sus enseñanzas. Transmitían un enfoque más práctico, en contraste con los intensos encuentros que Bhagavan mantenía con sus visitantes en la sala.

 

Tras la publicación de la obra de Paul Brunton, La India secreta: Una fascinante historia de búsqueda espiritual, en 1934, muchos buscadores acudieron inspirados por el elogioso retrato de Bhagavan que aparecía en ese libro. El mayor Chadwick (Sadhu Arunachala) llegó al ashram en 1935 y siguió viviendo allí hasta su muerte en 1962, compartiendo habitación con Annamalai Swami (antiguo asistente personal de Bhagavan). Resultó que 1936 fue el año en que llegaron muchos occidentales a conocer a Bhagavan, lo que da mayor valor a este registro.

 

Había muchos miembros de la Sociedad Teosófica que residían en Madrás (ahora Chennai) y visitantes del ashram de Sri Aurobindo en Pondicherry que oyeron hablar de Bhagavan y fueron a conocerle. De ahí, la elevada calidad de muchos diálogos que tuvieron lugar con buscadores espirituales occidentales maduros.

 

En 1936, Bhagavan tenía cincuenta y seis años y era un hombre sano y activo de mediana edad. La primera cabaña descrita por Paul Brunton estaba dejando paso a los edificios de piedra que pueden verse hoy. El ashram en desarrollo tenía su propia cocina donde Bhagavan era el cocinero jefe y Annamalai Swami se ocupaba de organizar el trabajo diario de construcción, supervisado por Bhagavan.

 

En enero de 2022, cuando visité Tiruvannamalai para mi retiro anual de homenaje a Bhagavan (el vigésimo primero), me dirigí a las autoridades del ashram de Ramana para hablar del manuscrito. Previamente, había escrito tres veces al presidente, el Dr. Venkata S Ramanan, ofreciéndole nuestro equipo editorial para apoyar cualquier proyecto que tuvieran para publicarlo. Nunca recibí respuesta y pronto quedó claro que la dirección del ashram, a quien se había entregado el manuscrito dos años antes, no tenía intención de publicarlo.

 

La situación de desinterés del ashram me causó algunas dudas en cuanto al valor de la publicación, pero entonces ocurrió un milagro. Un visitante que acudió a uno de mis encuentros me presentó a Swami Hamsananda, presidente fundador del ashram Athithi. Es bien conocido porque proporciona atención médica, así como alojamiento y comida a los sadhus.

	Swami Hamsananda me mostró una extraordinaria estatua de Bhagavan que se conservaba en la sala de pujas y que había llegado a sus manos de forma milagrosa unos años antes. 

 

Luego me contó historias de su vida. De joven, durmió en el suelo de la pequeña habitación de Annamalai Swami durante unos tres años. Annamalai le contó maravillosas historias de su vida con Bhagavan. Más tarde, vivió en el ashram donde cuidaba de los residentes más ancianos que quedaban de la época de Bhagavan. También trabajó algunos años en el departamento de publicaciones del ashram de Ramana. 

 

Le llevé unos cuantos textos editados y le pedí su opinión sobre su valor y autenticidad. Nuestros encuentros se prolongaron durante una semana y me animó a continuar con nuestros planes de publicar el manuscrito, ofreciéndome finalmente su total apoyo y ayuda en la edición. Ha accedido amablemente a escribir el prólogo de este libro.

 

En nuestro último encuentro, me dijo que la calidad del texto era de tal valor que deberíamos planear su publicación en varios volúmenes. Comparó las enseñanzas del manuscrito con las Conversaciones (Talks), un libro que recoge los diálogos de Bhagavan durante el mismo periodo que el del manuscrito. Sin embargo, en este solo se dedican treinta páginas a los meses de julio a septiembre de 1936, mientras que en esta selección hay trescientas páginas de enseñanzas detalladas para el mismo periodo.

 

Las Conversaciones fueron recogidas por Munagala Venkataramiah durante cuatro años, de 1935 a 1939. También fue el principal traductor de Bhagavan al inglés y al tamil. Llama la atención que la mayoría de los diálogos que Gajapathi Aiyyer registró con los visitantes occidentales están ausentes en las Conversaciones. Es probable que, mientras traducía, Munagala no pudiera tomar notas detalladas. Cabe preguntarse si, por tanto, Gajapathi asumió esa tarea.

 

De los comentarios intercalados en las enseñanzas, se desprende que Gajapathi Aiyyer tenía una estrecha relación con Chadwick, y sus registros contienen varias notas copiadas de su cuaderno. Hubo un periodo en que Bhagavan visitaba a Chadwick en su habitación y respondía a sus preguntas. Gajapathi Aiyyer tenía acceso a esos cuadernos. De ahí, que las respuestas detalladas de Bhagavan a Chadwick estén también incluidas en este manuscrito. Gajapathi Aiyyer era un joven muy instruido que también traducía ocasionalmente para Bhagavan, cuando Munagala Venkataramiah no estaba disponible. Parece haber tenido un estrecho vínculo con Bhagavan y fue invitado a participar en algunos de sus proyectos.

 

Animado por el entusiasmo de Swami Hamsananda, decidí pedirle a Mr. S. Nagarajan, un renombrado escritor espiritual tamil, que colaborara en el proyecto. Lo había conocido durante la publicación de nuestra reciente edición de Nan Yar en tamil y nos ofreció muy buenos consejos.

 

En el manuscrito original, algunas partes de las respuestas de Bhagavan aparecían en tamil que era la lengua materna de Bhagavan, que también tenía un buen conocimiento del inglés. Con la participación de Mr S. Nagarajan, tradujimos el tamil.

 

En los últimos meses, he llegado a desarrollar un profundo sentimiento hacia Bhagavan que me resulta muy emocionante. A menudo me sentía como si estuviera en sus encuentros. Gajapathi escribe maravillosamente, con una visión profunda y una sensibilidad especial. Su conexión con Bhagavan fue intensa y personal. Estoy totalmente convencido de que la parte del manuscrito de Sri Gajapathi Aiyyer es auténtica.

 

Es muy posible que los textos que no son registros auténticos de las palabras habladas de Bhagavan hayan sido agregados a los cuadernos originales de Gajapathi. Swami Rajeshwarananda, un amigo cercano de Gajapathi y que había sido residente del ashram, rescató los cuadernos originales que luego se convirtieron en el manuscrito. Los llevó, junto con Gajapathi, a Bhagavan en 1948 y anotó que recibió su aprobación (pág. 7).

 

En la década de 1950, intentó que el ashram los publicara. Más tarde, fundó una revista espiritual, Call Divine, con sede en Bombay, por lo que habría estado en contacto con posibles escritos adicionales que pudieron ser añadidos cuando los cuadernos se convirtieron en el manuscrito.

 

La aparición del manuscrito se debe a los enormes esfuerzos de un devoto de Bhagavan, Blutkeim (seudónimo), un anciano indio que vive en Chennai. Cuenta con el apoyo de Athreya, un hombre más joven cuya madre, Nalini, lo mecanografió. Open Sky Press se puso en contacto con él y está encantado de que hayamos asumido la tarea de publicarlo.

 

Como muestra de su afecto y confianza, nos ha regalado cuatro páginas de los cuadernos originales tal y como los describe Gajapathi (pág. 231), así como cuatro cuadernillos que datan de la década de 1930, pero que pueden haber sido copiados del original. Estos han sido escaneados, luego transcritos y publicados en este libro. Nunca antes se habían divulgado.

 

Se nos aconsejó que hiciéramos analizar el papel de los cuadernos. Según el informe del CICS (Instituto de Ciencias de la Conservación de Colonia, Alemania) se puede asumir que procede de los años treinta. El papel es posterior a 1929, cuando cambió la técnica de producción de papel. Hay, además, un registro con fecha de 1936.

 

Si hubiera algún devoto de Bhagavan que quisiera apoyar la publicación del manuscrito completo con alguna donación económica, eso aceleraría sin duda las cosas.

 

El equipo y los asesores de Open Sky Press hemos dedicado muchas horas a la preparación de estas enseñanzas, pues somos fervientes devotos de Bhagavan. El coste de imprimir más volúmenes ahora mismo, no está dentro de nuestras posibilidades. Sin duda, iremos publicando, poco a poco, más partes del manuscrito ya que los ingresos de un libro pueden financiar la impresión del siguiente.

 

John David, director de Open Sky Press, junio de 2025

 

[image: ]

[image: ]

Diciembre de 1948

Sri Gajapathi visita a Bhagavan con sus diarios

 

Sri Gajapathi Aiyyer fue un distinguido abogado y un devoto del Maharshi por excelencia. Llegó al ashram de Ramana en 1936. Permaneció durante unos seis meses y llevó un diario meticuloso de los encuentros en la sala de Bhagavan. 

	Estos diarios son el núcleo del manuscrito conocido como Aham Sphurana [pulsación del «yo»]. Parece que en los años cincuenta su amigo Swami Rajeshwarananda quiso publicar estos cuadernos, pero en aquella época el ashram no disponía de los recursos necesarios. 

 

Ahora, unos setenta años después, ha aparecido un manuscrito llamado Aham Sphurana que parece contener el material de los Cuadernos rojos de Sri Gajapathi Aiyyer. Es muy posible que se haya añadido posteriormente otro material. Es un texto muy extenso, de más de 1000 páginas. 

 

En diciembre de 1948, Sri Gajapathi Aiyyer y su amigo Swami Rajesh-warananda llevaron al ashram de Ramana una caja con media docena de cuadernos y la abrieron delante de Bhagavan. 

 

Bhagavan revisó los libros pacientemente. Son cuadernos de tapas duras, todos iguales, encuadernados con un hermoso cuero artificial de color rojo. Las páginas están numeradas en serie del uno al trescientos en tinta negra. Las que se abren por el lado izquierdo tienen su número inscrito en la esquina superior izquierda y las del lado derecho en la esquina superior derecha. Las hojas son rayadas, con líneas azuladas, de espacio estrecho y cubiertas con las meticulosas anotaciones del joven Gajapathi, todas ellas escritas a lápiz. 

(Ver al final del libro cuatro de estas páginas originales, pág. 231- N. del ed.) 

 

Bhagavan sonrió y dijo: Mirad, ¡qué bien lo ha escrito todo el joven!

 

Swami Rajeshwarananda: Gajapathi cree que ha cometido una ofensa al relatar las palabras de Bhagavan sin haber pedido su permiso. 

B: No importa. 

 

Gajapathi: Solo escribo para uso propio. Si se muestra a los demás, ¿no dará lugar a confusión? Bhagavan da consejos específicos a personas concretas sobre asuntos espirituales. Si se muestran a una persona no relacionada, ¿no pensará esa persona erróneamente que el consejo es también aplicable a su propio caso y se engañará a sí misma con consecuencias imprevisibles? Sin embargo, Swami Rajeshwarananda quiere ponerlo a disposición de todos en el ashram para que lo inspeccionen. 

 

Swami Rajeshwarananda: Las palabras de Bhagavan son más solemnes y sagradas que los Upanishads [escrituras sagradas hindúes] incluso. ¿Por qué pensar que puedan confundir a alguien?

B: Alguien puede tener las mismas dudas que las anotadas en esos libros. 

 

Gajapathi: Pero ¡Bhagavan da diferentes respuestas a la misma pregunta dependiendo del temperamento de la persona!

B: ¡Si la respuesta recibida no es satisfactoria, la búsqueda continúa! El buscador sincero no se contenta con una respuesta que considera inadecuada o solo parcialmente satisfactoria. Un intelecto que se hace cada vez más sutil por la inmersión repetida y prolongada en el Ser, rechazará automáticamente los consejos que lo alejen del Corazón. 

	Practicar la firme permanencia en el resplandor del Corazón fortalece la facultad de la intuición hasta el punto de que busca, una y otra vez, solo aquellas palabras que redirigen su curso hacia el Corazón resplandeciente. Tal discriminación no es una función del sentido ficticio del libre albedrío individual; más bien, es automática y llega por la gracia de Dios al buscador sincero. 

 

Gajapathi estaba a punto de decir algo, pero era el momento de comenzar el veda parayanam [canto védico en el ashram de Ramana]. 

Bhagavan, cogiendo su bastón, comentó antes de salir: 

Hay un destino que guía el curso de los acontecimientos. No hay que preocuparse por las cosas imaginando que uno es personalmente responsable de ellas. 

 

Ahora, el maestro ya no está en el cuerpo, pero Swami Rajeshwarananda y yo (Gajapathi) deseamos poner el contenido de estos cuadernos a disposición de un público más amplio. Swami Rajeshwarananda ha discutido la idea conmigo y ha accedido a hacer un resumen que pueda ser publicado y que ofrezca una referencia práctica de las enseñanzas del maestro.

 

[image: ]


Notas de Sri Gajapathi

Libros de referencia y traducción 

 

Gran parte del contenido presentado aquí y que muestra a Bhagavan recitando versos de la Biblia y otros textos, se hace con la suposición implícita de que el lector entenderá que está leyendo de un libro. Ciertamente, Bhagavan no recitó esas líneas de prosa o poesía de memoria, al menos no en la mayoría de los casos. 

 

Me resultaba pesado anotar cada vez que le pedía al asistente que trajera tal o tal libro de la estantería de la sala. Cuando el asistente lo hacía, Bhagavan abría el libro en la página deseada sin buscarla y se lo entregaba al intérprete con instrucciones para leer en voz alta algunas partes... y así sucesivamente. 

	Del mismo modo, se utilizaba un intérprete —muchas veces Mr TKS, otras yo mismo, en aquellos felices meses en que viví en Tiruvannamalai, o algún otro— siempre que había que hablar con alguien en inglés (incluso si se trataba de un devoto que vivía en el ashram de forma permanente, como Chadwick o Cohen). 

	Bhagavan no necesitaba intérprete; cuando habla en inglés, lo indico aquí entre paréntesis. Hubo ocasiones en que no se disponía de intérprete y era entonces cuando el maestro lo hablaba él mismo, con suavidad, placidez y claridad. 

	Debido a la longitud de este manuscrito, no he señalado por separado las conversaciones que se llevaron a cabo a través de un intérprete. Del mismo modo, los nombres, los antecedentes culturales, las etnias, las nacionalidades y las competencias espirituales profesadas por los diversos visitantes que interrogaron al maestro también han sido filtrados en gran medida. Un manuscrito largo puede acabar con la paciencia de un posible editor. además, ¡soy consciente de que un libro que parece tediosamente extenso es, la mayoría de las veces, ignorado y obviado en las librerías!

 

[image: ]

 


4 de septiembre de 1936

Mrs Piggot presenta a Bhagavan 

y el ashram 

 

Había visitado la India en varias ocasiones antes de este viaje, pero ésta era mi primera aventura fuera de los caminos trillados.

	Me habían hablado de Sri Ramana Maharshi y, por lo poco que había oído, sabía que viajaría a cualquier parte y soportaría cualquier penuria con tal de conocerlo y experimentar la santidad de su presencia. El amigo que me dio la grata noticia de la existencia del Maharshi, se ofreció a llevarme hasta él y, así, llegamos a Tiruvannamalai una tarde.

 

Santuario de Dakshinamurti [forma del dios Shiva]

De camino al ashram del Maharshi, observo que nuestro vehículo pasa por un sencillo santuario de piedra que está dedicado a Shiva como Dakshinamurti, el más antiguo de los yoguis que enseña la inefable Verdad Absoluta a través del silencio del alma. Es una deidad que mira perpetuamente hacia el sur y, debido a que el sur es la dirección de la muerte, también se le conoce como Mrutyunjaya [forma de Shiva], el conquistador de la muerte. La muerte, indudablemente, se conquista despertando a la Verdad Última de nosotros mismos.

	Justo después de pasar por el santuario de Dakshinamurti llegamos a nuestro destino, anunciado por un arco a la entrada con las palabras «Sri Ramanasramam». Una vez dentro del recinto, nos bajamos del vehículo. El hermano menor del Maharshi, Sri Nagasundaram, sale a recibirnos. Es el director, conocido como Sarvadhikari o Chinnaswami.

 

Encuentro con Bhagavan

Me informó de que ya podía recibir el darshan [la vista auspiciosa de una deidad o santo] de Bhagavan. Atravesé un pequeño patio y llegué a una sala alargada con todas las puertas y ventanas abiertas. Subí unos escalones y allí, sentado ante mí en un sofá, estaba el sabio de Arunachala. Es un hombre delgado, de piel dorada, de unos cincuenta y tantos años. Salvo un calzón, está completamente desnudo.

	Delante del diván ardían varas de sándalo y un pequeño brasero con brasas sobre las que se arrojaba constantemente un tipo especial de incienso. Aunque había nacido brahmin [la casta más alta del hinduismo], los rasgos de Bhagavan le hacían parecer un humilde campesino. Sin embargo, la Consciencia del Absoluto está marcada en el rostro, lo que lo hace profundamente sereno y hermoso.

	La gloria de la realización es claramente visible con solo un vistazo. Ahora me doy cuenta de que las etiquetas psicológicas que la mente moderna tiende a asignar a la experiencia espiritual, resultan irrelevantes e indignas cuando uno se enfrenta a la verdadera realización. Estaba tan absorta en mi contemplación de Bhagavan que, al principio, no oí a uno de los asistentes decirme que debía ocupar mi lugar entre las mujeres, a la izquierda del maestro. Los hombres, que eran más numerosos, se sentaban frente a él.

La sala estaba decorada y amueblada de forma sencilla. Un friso de flores azules recorría los muros, un reloj colgaba de la pared frente a los devotos y debajo de él, en un estante, había unos cuantos botes de hojalata. Vi que Bhagavan sacaba unas nueces de uno de ellos para ofrecérselas a la ardilla que correteaba por el respaldo del sofá.

	Sin embargo, el entorno banal no podía restarle valor a la grandeza del sabio. Era excepcional, ante todo, por ser él mismo. En cada acción que realizaba, tanto si corregía un manuscrito como si leía una carta, había una completa naturalidad y ausencia de pose. Esto es raro de ver, porque pocos son los que están arraigados en su verdadera identidad y no tienen necesidad de buscar una imagen halagadora de sí mismos o la confirmación de lo que son a partir de la impresión que causan en los demás.

 

Almuerzo

A las once, Bhagavan y los devotos se levantaron y abandonaron la sala, pues era la hora de la comida principal del día. Fue servida en el comedor comunitario, donde se habían colocado hileras de hojas de plátano recién lavadas sobre el suelo de piedra inmaculadamente limpio. Bhagavan ocupó su lugar entre los devotos. Los brahmanes se sentaron a un lado y los no-brahmanes al otro, respetando así las costumbres religiosas. Sin embargo, Bhagavan no llevaba la cuerda sagrada de los brahmanes y recordé que al llegar a Tiruvannamalai la había tirado. Esta cuerda indica la superioridad de los brahmanes sobre cualquier otra casta.

	Me sirvieron arroz, verduras, agua con pimienta y cuajada de leche. Bhagavan comió muy frugalmente. Me preguntó cortésmente si la comida resultaba demasiado picante para mí. Estas fueron las primeras palabras que me dirigió.

 

Encuentro en la sala

En la sala me reuní con los devotos que habían venido a pasar la tarde con Bhagavan. No vi a algunos de los que habían estado presentes por la mañana, pero había varios recién llegados. Me sorprendió oír que los devotos podían entrar en la sala a partir de las cuatro de la mañana, sin embargo la mayoría de los visitantes matutinos llegaban sobre las siete. Muchos pasaban solo unas horas allí, pero él estaba disponible durante todo el día. Al igual que por la mañana, el ambiente era más bien informal. A los devotos que aspiraban a alcanzar el más alto grado de conocimiento, Bhagavan aparentemente no les daba ningún discurso. Por lo general, respondía a las preguntas que se le hacían de forma muy concisa, como si quisiera que la única o las pocas palabras que dijera se abrieran paso directamente a la comprensión del interlocutor.

	Por otra parte, cuando un joven se esforzó por comprender lo que era el Ser Absoluto, Bhagavan, con gran paciencia, le guio a través de su razonamiento hasta que, al menos, obtuvo un atisbo de lo que quería decir. Por supuesto, la respuesta a la naturaleza de la mente impersonal solo puede encontrarse en el nivel intuitivo, pero el avance de la intuición puede verse obstaculizado por un razonamiento defectuoso. Aparte de estas excepciones, hubo largos momentos de silencio en los que Bhagavan no dijo ni hizo nada, pero que fueron más eficaces para transmitir la Verdad Trascendente que lo que hubiera sido cualquier conferencia o sermón.

 

Café y encuentro vespertino

La tarde terminó con una pausa de veinte minutos para tomar café, y luego Bhagavan se levantó y salió a dar su paseo vespertino. Esta fue la señal para un éxodo general y todos salimos fuera.

	Bhagavan y los devotos se reunieron de nuevo en la sala a las cinco de la tarde para la sesión vespertina. Me pareció que la atmósfera era muy diferente, mucho más solemne y cargada de energía que al principio del día. Primero se recitaron los Vedas [las escrituras hindúes más antiguas] por un grupo de jóvenes brahmanes y su profesor. Mientras las poderosas sílabas sánscritas vibraban en la sala, el aspecto de Bhagavan experimentó un notable cambio. Su expresión se volvió austera, su mirada se volvió hacia el interior. Su rostro parecía translúcido, como iluminado desde dentro, mientras que el leve y constante temblor de su cuerpo, que yo había notado antes, había cesado por completo. Sin embargo, incluso en este estado, era evidente que no era ajeno a su entorno y que tenía conciencia de la realidad interior y exterior. Después de los Vedas, los devotos cantaron juntos un himno a Arunachala. Luego se sentaron en profundo silencio, captando la fuerza que emanaba del maestro, una fuerza tan potente que era casi tangible. 

	El ashram de Bhagavan es un lugar en el que solo pueden residir permanentemente quienes han dedicado toda su vida a la búsqueda espiritual. Casi no hay reglas ni normas vinculantes, y todo el mundo puede entrar y salir a su antojo. Descubro con grata sorpresa que la mayoría de los residentes hablan inglés y están deseosos de saludarme de forma cálida y amistosa. El día de mi llegada, más de una docena de personas intentaron entablar una conversación conmigo. En inglés, con un fuerte acento, querían saber cómo había oído hablar del maestro y qué me había traído hasta aquí.

Un diálogo con el maestro

Hacía ya varias horas que la noche había caído sobre la pequeña ciudad. Los ocupantes de la sala hablaban en voz baja entre ellos y un niño parloteaba con su madre, pero pronto estos sonidos se apagaron y se hizo el silencio. Me senté con las piernas cruzadas en el suelo con los demás, aunque me habían proporcionado una silla.

	Pregunté al Maharshi en un respetuoso susurro: «Los pen-samientos cesan repentinamente, entonces el «yo-yo» surge también repentinamente y permanece. Es solo en las sensaciones y no en el intelecto. ¿Es correcto?». Tuvo la gentileza de responderme diciendo que, ciertamente, era correcto. Después procuré mirarle a los ojos. Una y otra vez traté de captar su mirada. Durante un tiempo no ocurrió nada. Intenté concentrar mi mente en el Ser sin forma.

OEBPS/nav.xhtml

  
   Table Of Contents


   
    		
     Cover
    


    		
     Página del título
    


    		
     Reseñas
    


    		
     Textos introductorios 
     
      		
       Agradecimientos 
      


      		
       Advertencia
      


      		
       Prólogo
      


      		
       Índice
      


     


    


    		
     Capítulos informativos 
     
      		
       Introducción
      


      		
       Formato del libro Uso de letras y símbolos
      


      		
       Sri Gajapathi visita a Bhagavan con sus diarios 
      


      		
       Notas de Sri Gajapathi
      


      		
       Mrs Piggot presenta a Bhagavan  y el ashram
      


     


    


    		
     Enseñanzas esenciales 
     
      		
       Summa Iru [permanece en quietud]
      


      		
       Extractos esenciales del manuscrito
      


      		
       Diálogo con un visitante occidental
      


     


    


    		
     Los diálogos  en orden cronológico 
     
      		
       ¿Quién soy yo? Aclaraciones para el mayor Chadwick
      


      		
       Las preguntas de Samuel Cohen
      


      		
       Notas sobre samadhi del mayor Chadwick
      


      		
       El mundo solo existe en la mente
      


      		
       Vichara o Indagación en el Ser
      


      		
       El tiempo y la ciencia
      


      		
       Devoción
      


      		
        Día a día con un jnani 
      


      		
       Un laico
      


      		
       Un perro y un mono
      


      		
       Tengo un cuerpo
      


      		
       ¿Cuál es el sentido de la vida?
      


      		
       Las fauces del tigre
      


      		
       No hacer
      


      		
       La gracia del Gurú
      


      		
       Página de fotos 1
      


      		
       La respuesta es indagar: «¿Quién soy yo?»
      


      		
       No tenemos derecho a juzgar a los demás
      


      		
       Abandona el no-Ser
      


      		
       Sri Gajapathi curado
      


      		
       El amor es
      


      		
       Preparativos para el 40º aniversario
      


      		
       El 40º aniversario
      


      		
       Samuel Cohen tiene dudas
      


      		
       El drama de la cocina
      


      		
       Obstáculos que impiden la realización del Ser
      


      		
       La visita de Mrs Piggot
      


      		
       La milagrosa visita de Nueva York
      


      		
       Meditación
      


      		
       Indagación en el Ser o Vichara
      


      		
       Consciencia
      


      		
       Vairagya o renuncia
      


      		
       Solo el Ser, no Dios
      


      		
       Celebraciones de Vinayakar Chaturthi y Mr Knowles
      


      		
       Ilusión y cuerpo
      


      		
       Un niño sabio
      


      		
       Entrega absoluta
      


      		
       Diálogo con un visitante maduro
      


      		
       Un antiguo compañero de clase visita a Bhagavan
      


      		
       Destino
      


      		
       El bien y el mal
      


      		
       El mundo es un sueño
      


      		
       La realización del Ser
      


      		
       El Corazón
      


      		
       La mejor preparación para vichara es vichara
      


     


    


    		
     Fragmentos de cuadernos inéditos 
     
      		
       Cuaderno inédito A: Indagación en el Ser
      


      		
       Cuaderno inédito B: Ilusión
      


      		
       Cuaderno inédito C: Visita de un teósofo
      


      		
       Cuaderno inédito D: Tendencias de la mente 
      


     


    


    		
     Sri Gajapathi Aiyyer 
     
      		
       Narrador y cronista
      


      		
       Cartas a Bhagavan
      


      		
       Sri Gajapathi abandona el  ashram de Ramana
      


     


    


    		
     Páginas finales 
     
      		
       Glosario
      


      		
       Una Selección de libros sobre Sri Ramana Maharshi 
      


      		
       Libros de OPEN SKY PRESS 
      


      		
       Open Sky Oasis
      


      		
       Encuentros con John David
      


      		
       Retiro de peregrinación  en Arunachala
      


     


    


   


  
  
   
    		
     Start
    


   


  
 

OEBPS/assets/images/droppedImage-3.jpg





OEBPS/assets/images/droppedImage-2.jpg





OEBPS/assets/images/droppedImage-1.jpg






OEBPS/assets/images/droppedImage.jpg









OEBPS/assets/images/droppedImage-5.jpg





OEBPS/assets/images/droppedImage.png






OEBPS/assets/images/droppedImage-4.jpg





OEBPS/assets/images/Dodel.png





