





[image: Image de couverture : Philippe Haddad, La Torah, Éditions Eyrolles]












Résumé



La Torah est le texte fondateur de la religion juive et, d’une certaine manière, de la foi chrétienne. Elle est lue, méditée et commentée depuis plus de 2 000 ans, aussi bien dans les milieux les plus piétistes que dans les universités contemporaines. Elle a inspiré l’art et la littérature, mais elle est souvent connue par ouï-dire. Cet ouvrage de référence offre une lecture guidée de la Torah : il propose une vue générale de la Bible hébraïque et présente les grands récits ainsi que les concepts de ce texte fondateur. De la vie des grandes figures bibliques aux positions de la Torah sur les principales questions de société, cette approche nouvelle nous aide à comprendre nos références culturelles communes.


L’auteur


PHILIPPE HADDAD est diplômé du Séminaire israélite de France. Il est rabbin de la synagogue de la rue Copernic, affiliée à Judaïsme en mouvement (JEM). Enseignant au Collège des Bernardins de Paris, il est l’un des principaux contributeurs d’Akadem. Il est aussi l’auteur des Citations talmudiques expliquées, dans la collection « Eyrolles Pratique », et a reçu le prix des Amitiés judéo-chrétiennes de France (AJCF) en 2020 pour son engagement dans le dialogue interreligieux.


www.editions-eyrolles.com









Philippe Haddad


LA TORAH




[image: ]












Éditions Eyrolles


61, bd Saint-Germain


75005 Paris


info@eyrolles.com


www.editions-eyrolles.com


Mise en pages : Istria





Depuis 1925, les éditions Eyrolles s’engagent en proposant des livres pour comprendre le monde, transmettre les savoirs et cultiver ses passions ! Pour continuer à accompagner toutes les générations à venir, nous travaillons de manière responsable, dans le respect de l’environnement. Nos imprimeurs sont ainsi choisis avec la plus grande attention, afin que nos ouvrages soient imprimés sur du papier issu de forêts gérées durablement. Nous veillons également à limiter le transport en privilégiant des imprimeurs locaux. Ainsi, 89 % de nos impressions se font en Europe, dont plus de la moitié en France.





En application de la loi du 11 mars 1957, il est interdit de reproduire intégralement ou partiellement le présent ouvrage, sur quelque support que ce soit, sans autorisation de l’éditeur ou du Centre français d’exploitation du droit de copie, 18, rue du 4-Septembre, 75002 Paris.


© Groupe Eyrolles 2010


© Groupe Eyrolles 2014, pour la nouvelle présentation


© Éditions Eyrolles 2021, 2026, pour la présente édition


ISBN : 978-2-416-02414-6









À mon père toujours vivant dans mon cœur

À ma « Douleur »










INTRODUCTION



La lecture de ce livre pourrait ressembler à la visite d’un grand pays. Le touriste ne pourra pas tout voir d’un coup ; mais en faisant confiance à son guide, il aura au bout de son périple un aperçu général des monuments importants, de l’atmosphère sociale, de l’historique des lieux, il pourra même côtoyer quelques habitants. Ce pays se nomme Torah, le livre fondateur de la foi d’Israël, et nous serons votre guide.


Ce long récit narratif entrecoupé de règles législatives, d’oracles prophétiques, d’interventions divines, de poèmes et de maximes morales ou religieuses, couvre une période très large de la période antique proche-orientale ; les héros y sont nombreux, la période couverte très longue, les narrations parfois contradictoires, le climat souvent passionné, l’ensemble s’exprimant en hébreu ancien, plus rarement en araméen.


Le guide que nous voudrions être a dû faire un choix au regard de la somme impressionnante des chapitres. C’est notre œil subjectif d’auteur, guidé par les questions d’amis ou de fidèles étudiants, qui a eu raison de nos décisions. Tout ne sera donc pas dit, mais nous espérons que les extraits donneront l’esprit du tout, et que les morceaux choisis satisferont la curiosité du lecteur tout en ouvrant son appétit.


Pour la méthodologie, nous avons suivi la voie la plus simple : chaque thème est inauguré par la citation de quelques versets suivis d’un commentaire analytique augmenté d’approches traditionnelles juives qui s’ajoutera à la couleur biblique. Certains textes ont été inspirés de nos écrits antérieurs parus dans d’autres livres ou des journaux. Nous le signalerons en bas de page.


Mais avant de passer au détail de ces écritures, il nous faut présenter le livre dans son ensemble. Dans ce but, le premier chapitre éclairera l’histoire de la Torah, et la manière dont ces textes sont vécus depuis toujours par ceux qui en ont été les dépositaires.


Comment se retrouver dans la Torah ?




Vous trouverez, au fil du texte, de nombreuses références à la Torah, comprise au sens large, autrement dit la Bible. Voici la marche à suivre pour décrypter ces données et retrouver les textes auxquels nous faisons référence.


Dans toute référence biblique, le nom ou l’abréviation correspond au nom de l’un des 24 livres de la Bible, le premier chiffre correspond au chapitre et le second, après la virgule, correspond au numéro du verset.


Exemples :  Ex 25, 18 = livre de l’Exode, chapitre 25, verset 18
Is 40, 1 = livre d’Isaïe, chapitre 40, verset 1


Pour vous faciliter la tâche, nous vous proposons ci-après un tableau des correspondances entre livres et abréviations. Le premier nom est la traduction française du second, en hébraïque.





















	

Pentateuque




	

Genèse / Béréchit




	

Gn









	

Exode / Chémot




	

Ex









	

Lévitique / Vayikra




	

Lev









	

Nombres / Bamidbar




	

Nb









	

Deutéronome / Dévarim




	

Deut









	

Néviim Richonim ou Premiers Prophètes




	

Josué / Yéochoua




	

Jos









	

Juges / Choftim




	

Jug









	

Premier livre de Samuel / Chmouel




	

1 Sam









	

Deuxième livre de Samuel / idem




	

2 Sam









	

Premier livre des Rois / Mala’him




	

1 Rois









	

Deuxième livre des Rois / idem




	

2 Rois









	

Néviim A’haronim ou Derniers Prophètes




	

Isaïe / Yichayahou




	

Is









	

Jérémie /Yirmiyahou




	

Jr









	

Ézéchiel / Yé’hezkel




	

Éz









	

Douze petits prophètes / Tré Assar




	






	

Osée / Ochéa




	

Os









	

Joël / Yoël




	

Jo









	

Amos / Amos




	

Am









	

Obadia / Obadia




	

Ob









	

Jonas / Yona




	

Jon









	

Michée / Mi’ha




	

Mic









	

Nahum / Na’houm




	

Nah









	

Habacuc / ’Habakouk




	

Hab









	

Sophonie / Tséphania




	

Soph









	

Aggée / ‘Hagaï




	

Ag









	

Zacharie / Za’haria




	

Zach









	

Malachie / Mala’hi




	

Mal









	

Kétouvim




	

Psaumes / Téhélim




	

Ps









	

Proverbes / Michlé




	

Prov









	

Job / Yov




	

Jb









	

Cantique des cantiques / Chir Hachirim




	

Cant









	

Ruth / Rout




	

Ru









	

Lamentations / E’ha




	

Lam









	

Ecclésiaste / Kohélet




	

Eccl









	

Esther / Esther




	

Est









	

Daniel / Daniel




	

Dan









	

Esdras / Ezra




	

Esd









	

Néhémie / Né’hémia




	

Neh









	

Premier livre des Chroniques / Divré Hayamim




	

1 Chr









	

Deuxième livre des Chroniques / idem




	

2 Chr




















CHAPITRE 1


QUELQUES REPÈRES HISTORIQUES ET PRATIQUES


Au programme




	• L’histoire du peuple hébreu


	• Le peuple de la Torah


	• Qu’est-ce que la Torah ?


	• Tradition écrite et tradition orale





Le terme Torah désigne, au sens strict, le Pentateuque et, au sens large, l’ensemble de la Bible. Avant de définir la structure de la Torah et le détail des livres qui la composent, il semble primordial de revenir sur le contexte qui l’a vue naître, autrement dit l’histoire de son écriture. Cette histoire est étroitement associée à celle du peuple hébreu.


L’histoire du peuple hébreu


Rappelons tout d’abord que, dans la Bible, on parle des Hébreux, et non des Juifs. Le terme « juif » apparaît plus tard, après la destruction du Temple de Salomon en 586 av. J.-C., quand les habitants du royaume de Juda, les Judéens, se retrouveront exilés à Babylone1.


Temple de Salomon / Temple de Jérusalem




Si le roi David fit de Jérusalem la capitale de son royaume, c’est son fils Salomon (Chlomo) qui construira le premier Temple avec l’aide du Phénicien Hiram. Ce Temple, qui rassemblait les tribus israélites lors des grandes solennités, fut détruit par Nabuchodonosor en -586 (voir p. 23).





Selon la Bible, les Hébreux descendent du patriarche Abraham et de son épouse Sarah qui vivaient en Mésopotamie (Irak actuel) autour de 1750 av. J.-C. Le terme hébraïque ivri (Hébreu) signifie « passeur », car Abraham passa, traversa l’Euphrate, avec sa femme, son neveu Lot et ses bergers, pour se rendre au pays de Canaan (Israël), répondant ainsi à un appel divin (Gn 12, 1-3). Certains archéologues rapprochent le terme ivri de celui d’hapirou ou habirou, terme désignant des nomades d’ethnies vivant au Proche-Orient à l’âge du bronze.


Durant toute leur vie, Abraham puis son fils Isaac et son petit-fils Jacob se considérèrent comme des étrangers installés sur la terre promise (Gn 23, 4 ; 37, 1), car pour l’heure, les peuplades cananéennes l’occupaient (Gn 12, 6). Personnages bénis par le Ciel, ils n’eurent pas à souffrir de leur situation d’immigrés ; au contraire, ils étaient respectés, voire craints, par les autochtones (Gn 23, 6 ; 21, 27 ; 26, 28 ; 35, 5).


Terre promise




La Torah utilise souvent l’expression « terre jurée » par Dieu à Abraham, Isaac et Jacob (voir Dt 1, 8). Ce pays est entendu comme l’espace de réalisation de la loi divine par le peuple d’Israël. Remarquons que l’histoire juive, au sens large, s’est autant déroulée sur la terre d’Israël qu’en dehors, dans une alternance d’exils et de retours, et ce, depuis les jours antiques jusqu’à notre période contemporaine.





Abraham se distinguait de ses contemporains en proclamant l’existence d’un seul Dieu (monothéisme), créateur de l’univers et père de l’humanité tout entière. Cette conception, qui s’opposait au polythéisme, impliquait une éthique de vie fondée sur la fraternité, la responsabilité envers autrui (Gn 18) et le refus de tout sacrifice humain (Gn 22). Ce lien avec Dieu était marqué dans l’intimité du corps par l’alliance de la circoncision (bérit mila).


Abraham eut plusieurs enfants, dont Isaac, fils unique de Sarah. Celui-ci engendra, avec son épouse Rébecca, deux jumeaux, Esaü et Jacob (Gn 25), mais seul le second reçut la bénédiction qui le confirmait dans son rôle de passeur du monothéisme éthique (Gn 27 et 28).


Jacob épousa quatre femmes, dont Rachel et Léa, qui lui donnèrent douze fils et une fille. Les douze garçons fonderont les douze tribus d’Israël qui se multiplieront en Égypte (Ex 1, 7). C’est dans ce pays, en effet, que le peuple hébreu en tant que tel naîtra, puisque Jacob et sa maisonnée s’y installèrent conséquemment à une famine qui toucha le pays de Canaan. Accueillis par Joseph, fils de Jacob – qui, à la suite d’une série de circonstances, se retrouva vice-pharaon d’Égypte –, le clan hébreu trouva pour quelque temps un havre de paix dans une région nommée Gochen (Gn 47, 1).


Lorsqu’un nouveau pharaon se leva, la situation des descendants de Joseph changea du tout au tout puisqu’ils furent réduits en esclavage ; le souverain allant, pour qu’ils ne prolifèrent plus, jusqu’à ordonner de noyer dans le Nil tous les nouveau-nés mâles (Ex 1).


Le grand tournant de la vie des Hébreux sera marqué par la sortie d’Égypte et la fin de leur servitude. Selon la Torah, cet événement fut rendu possible grâce aux dix interventions divines miraculeuses (les dix plaies), comme la transformation du Nil en sang, l’invasion des grenouilles, et surtout la mort des premiers-nés égyptiens. Cette libération mit fin à quatre cents ans d’esclavage (Ex 12, 40). À cette action divine, un personnage-clé a toujours été associé, il s’agit de Moïse (Moché), enfant hébreu adopté par une princesse d’Égypte, qui renouera avec ses racines familiales et deviendra le chef politique et religieux de cette nation embryonnaire (Ex 3, 16). On situe généralement cet exode vers 1300 av. J.-C.



Un peuple élu qui se remémore son histoire…


Si aucune preuve archéologique ne vient confirmer le récit biblique, le peuple juif l’a toujours considéré comme constitutif de sa mémoire et de son identité. En effet, cette sortie d’Égypte véhicule cette grande idée proclamée par la Torah, et qui fera son chemin : les peuples et les hommes sont nés pour être libres, et non pour être asservis à une autorité humaine.


C’est pourquoi la véracité des détails historiques reste moins importante pour le croyant que les leçons de foi exprimées par ces textes. Ainsi, par exemple, le premier chapitre de la Genèse n’est pas venu apprendre que le monde a été créé en six jours, soit 6 × 24 heures (ce qui n’apparaît pas, d’ailleurs, dans une lecture minutieuse à partir de l’hébreu), mais que le Dieu créateur est radicalement séparé de Sa création.


Cette conception religieuse implique l’idée de l’élection du peuple d’Israël, parfois dénommé « peuple élu » ou « peuple choisi » (Dt 7, 6). Il ne s’agit en rien d’une élection de droit ou d’un favoritisme divin, mais bien d’un sacerdoce qui consiste à se soumettre à une législation révélée très stricte, les commandements (mitsvot). D’ailleurs, chaque fois que la notion d’élection apparaît, elle est suivie du rappel du devoir d’observance de la Loi.


Ainsi, Dieu, en distinguant le peuple d’Israël qu’Il a délivré d’Égypte, en fait Son témoin au milieu des hommes (Is 43, 10), de la même façon que la figure du prêtre dans toute religion témoigne d’une transcendance. La vocation d’Israël sera ainsi définie au mont Sinaï, avant la révélation du Décalogue (ou encore les dix paroles, comme il est dit en hébreu) : « Vous serez pour Moi une royauté de prêtres » (Ex 19, 6). Dans l’idéal, l’ensemble du peuple hébreu constitue une sorte d’« église » qui, en introduisant dans sa vie quotidienne, chacun selon ses prérogatives, les préceptes religieux du Sinaï, actualise la conscience de Dieu dans l’esprit des hommes, sans imposer cette conscience par la force. On peut parler d’une pédagogie par l’exemple.


Tel est le seul prosélytisme reconnu et accepté par le judaïsme : proclamer l’existence d’un Dieu unique et la fraternité humaine qui en découle, selon le schéma abrahamique. Quant à la pratique religieuse, chaque peuple est libre de suivre ses voies spirituelles en fonction de ses pères fondateurs, pourvu que la morale universelle soit respectée.


Israël




Israël, qui signifie « prince de Dieu », est le second nom du patriarche Jacob qu’il reçut lors d’un combat mystérieux, la veille de sa rencontre avec son frère Esaü (Gn 32, 29 ; 30, 10). Par la suite, en descendant en Égypte, les enfants de Jacob seront nommés béné Israël « fils d’Israël » (Ex 1, 1), expression qui finira par être abrégée en Israël pour désigner la nation israélite. Du fait que, dans la Bible, un pays prend le nom du peuple qui l’habite, la terre originellement appelée Canaan deviendra la terre d’Israël, c’est-à-dire la terre des enfants d’Israël.


La première mention archéologique du nom « Israël » se trouve sur la stèle du pharaon Méneptah ou Mérephtah datant du XIIIe siècle av. J.-C. Les versions bibliques et historiques se recoupent à partir du VIIIe siècle av. J.-C., les historiens confirmant l’existence des deux royaumes de Juda et d’Israël.


Dans notre ouvrage, le terme Israël sans autre précision désignera le peuple, et non la terre.





Une histoire mouvementée


Les livres de la Torah suivent les grandes étapes de l’histoire du peuple hébreu, bien qu’il ne s’agisse pas à proprement parler d’un livre d’histoire, au sens universitaire. Néanmoins, pour faciliter la compréhension générale des récits qui suivent, nous proposons ci-après quelques repères historiques, ainsi que deux cartes géographiques.




[image: Carte du Proche-Orient (Sinaï, Phénicie, Canaan, Mésopotamie, Babylonie, Chinar) au temps des patriarches]


Au temps des patriarches








[image: Carte montrant la Galilée et la Judée au temps des Patriarches]




Les royaumes de Juda et d’Israël


Lire la description de l'image









La période hébraïque


Période patriarcale


Bien que l’archéologie n’ait fourni aucun document fiable sur les premiers faits bibliques, nous nous fierons à des conjectures traditionnellement admises.


Vers 1700 av. J.-C., traversant l’Euphrate, Abraham se rend en Canaan, porteur d’un message monothéiste. C’est le premier Hébreu. Son enseignement passera essentiellement par le fils qu’il aura de Sarah, Isaac, qui le transmettra à Jacob. Le dernier patriarche engendrera une fille et douze fils, à l’origine des douze tribus d’Israël.


Patriarche




Le terme de patriarche désigne étymologiquement le père. La Torah se réfère aux trois pères fondateurs d’Israël, qui sont (du grand-père au petit-fils) Abraham, Isaac et Jacob. Les épouses, nommées matriarches, sont Sarah, Rebecca, Rachel et Léa (les deux dernières étant les épouses de Jacob).





Naissance du peuple d’Israël


Après une famine, le clan familial des Hébreux s’installe en Égypte et se multiplie.


Quatre cents ans plus tard, Moïse (Moché) est envoyé par Dieu pour libérer la nation hébraïque.


Après dix plaies, le souverain égyptien cède. Les enfants d’Israël se dirigent vers le mont Sinaï. Là, ils reçoivent les dix commandements (Décalogue). Ils restent quarante années dans le désert avant que la nouvelle génération n’entre en terre promise.


À partir de -1200 av. J.-C., la nouvelle génération des Hébreux, sous la conduite de Josué, conquit Canaan et s’y installa (c’est la période des Juges : Déborah, Samson…). Samuel, le dernier Juge, unifie les tribus et oint les deux premiers rois d’Israël : Saül et David.



La royauté



En -1070 av. J.-C., David consolide les frontières de la Judée, prend Jérusalem et en fait sa capitale. Salomon, son fils, y construit le premier Temple. À sa mort, un schisme déchire la Judée en deux royaumes : au nord, le royaume d’Israël ou d’Éphraïm (dix tribus), au sud, le royaume de Juda, ralliant les tribus de Lévi (pour la prêtrise), Juda et Benjamin.


En -722, le royaume d’Israël est renversé et les dix tribus disparaissent par assimilation. Quant au royaume judéen, il sera détruit en -586, par Nabuchodonosor, et sa population déportée en Babylonie. Pour ne pas perdre leur foi, les Judéens construisent les synagogues.


Synagogue




Avant la déportation à Babylone, le seul lieu de dévotion était le Temple de Jérusalem (voir page 16). Les synagogues sont donc une invention de l’exil, pour permettre un culte de proximité, en même temps que la prière devenait complémentaire des sacrifices. Aujourd’hui, la synagogue est le lieu de culte de la communauté juive. C’est là que se trouve le rouleau de la Torah, enfermé dans l’armoire sainte et sorti pour l’office public. En hébreu, synagogue se dit beth haknesset, « maison de rassemblement ».





De l’hébraïsme au judaïsme


Le retour d’exil


En -538, Cyrus autorise le retour et la construction du second Temple. Une partie de la population revient sur la terre ancestrale.


En -458, le scribe Esdras (Ezra) fonde la Grande Assemblée (Knesset Haguédola), composée de 120 sages, afin de structurer la religion juive sur trois piliers : la prière, l’étude et la solidarité sociale. Cette institution cessera de fonctionner à l’époque de l’occupation grecque de la Judée. Le judaïsme doit à Esdras la lecture publique du rouleau de la Torah, qui à cette époque est traduite oralement en araméen (les Judéens ne parlaient plus l’hébreu) et commentée, ce qui enrichira la tradition orale.


Hébreu, araméen, etc.




Isaïe parle de l’hébreu comme « la langue de Canaan » (Is 19, 18). L’hébreu biblique s’apparente aux langues sémitiques de l’Antiquité (le phénicien, le moabite ou l’édomite). L’étude des différents livres bibliques et rabbiniques montre que cette langue a évolué au cours des siècles, depuis l’hébreu des prophètes jusqu’à l’hébreu des rabbins, ce dernier étant teinté d’aramaïsmes. En effet, après la destruction du Temple de Salomon (-586), les Judéens se sont retrouvés en Babylonie et ont parlé la langue du pays d’exil. Selon les spécialistes, le babylonien (qui s’exprime dans différents dialectes : araméen, chaldéen, syriaque, assyrien) découlerait du phénicien, ce qui fait qu’entre l’hébreu et ces dialectes, il existe de nombreux liens phonétiques. Ajoutons qu’Esdras emprunta de manière définitive les lettres de l’alphabet araméen pour constituer l’alphabet hébreu, dite écriture carrée, toujours utilisé pour la rédaction du rouleau de la Torah.





L’époque grecque


En -332, Alexandre envahit la Judée. De nombreux Juifs sont séduits par l’hellénisation.


En -167, le Syro-Grec Antiochus IV impose la religion d’Athènes par la force, en profanant le Temple. Une famille de prêtres, les Asmonéens, lance une révolte qui aboutit à une victoire. En -140, Jérusalem est libérée : un nouvel État juif voit le jour. Mais en -63, ce petit État sera conquis par Pompée, ce qui marquera la fin de l’indépendance.


L’époque romaine


À cette époque, la société juive présente notamment trois visages :




	Les saducéens : c’est la classe sacerdotale et l’aristocratie qui collaborent avec l’occupant. Ils croient dans la Torah écrite, mais refusent la tradition orale. Ils nient l’immortalité de l’âme et la résurrection des morts.


	Les pharisiens : il s’agit des rabbins, issus du peuple. (En Judée, ils sont appelés Rabbi, « mon maître », en Babylonie Rav, « Maître ».) Ils adhèrent au principe d’une double transmission, écrite et orale ; ils croient en l’immortalité de l’âme et en la résurrection.


	
Les esséniens : cette communauté ascétique vit à l’écart de la cité, dans l’attente du libérateur. Les manuscrits de la mer Morte (Qumran) nous ont éclairés sur leur vie.





Manuscrits de la mer Morte




Les manuscrits dits de la mer Morte furent retrouvés entre 1947 et 1965, sur le site de Qumran, près de la mer Morte. Il s’agit soit de rouleaux bibliques, soit de règles de vie religieuse rédigées sur des papyrus qui appartenaient à une communauté juive de l’époque du second Temple (on pense aux esséniens). Parmi ces rouleaux, se trouve la plus vieille version du livre d’Isaïe découverte à ce jour. De nombreux fragments de ces rouleaux sont exposés au musée du Livre à Jérusalem.





En 70, Jérusalem et son temple sont détruits par Titus. Grâce à l’intervention du rabbin Yohanan ben Zakaï, Vespasien accorde une ville d’étude pour les sages : Yavné. Yohanan y fonde le Sanhédrin (conseil de 71 sages) vers 80. C’est à Yavné que la Bible hébraïque (Tanakh) est définitivement canonisée en Pentateuque, Prophètes, Hagiographes ou Écrits, soit 24 livres.


La révolte échouée des zélotes (132-135) met fin aux espoirs d’indépendance nationale. Les Romains nomment la Judée Palestine (de Philistie). Seule la mouvance pharisienne survivra à ces catastrophes.


Durant ces décennies, le débat interne au judaïsme quant à la personnalité de Jésus (Yéoshoua) aboutit à une rupture entre deux religions ; judaïsme et christianisme suivront alors chacun leur voie et leur foi.


Rabbin




De la racine rav (beaucoup), le rabbin (rabbi en hébreu) est le maître qui a reçu l’enseignement de la Torah et qui le transmet à ses disciples. Aujourd’hui, le rabbin est le responsable spirituel d’une communauté juive, chargé de l’enseignement et de la direction du culte à la synagogue.






Le peuple de la Torah


Nous en resterons là pour l’histoire du peuple juif, car les périodes décrites correspondent peu ou prou à la période durant laquelle furent reçus, proclamés et rédigés de manière définitive (canonisés) les textes de la Torah. Mais quelle place religieuse occupaient ces textes dans cette période antique ? N’ayant d’autre source archéologique ou manuscrite que la Torah, nous la prendrons pour guide pour répondre à cette question.


Selon la Bible, la Torah (au sens de Pentateuque) fut transmise par Dieu au peuple d’Israël par l’intermédiaire de Moïse. Une partie fut rédigée lorsque Moïse descendit du mont Sinaï (Ex 24, 3) et le reste à la fin des quarante années que dura la traversée du désert pour arriver en terre promise (Dt 31, 24-26). Ce rouleau fut placé dans l’arche d’alliance près du décalogue de pierre que Moïse avait taillé (Ex 34, 4). Ce rouleau est nommé sefer habérith, « livre de l’alliance », car il constitue le lien entre Dieu et Israël (Ex 24, 7). Chez le prophète Malachie (Mal, 3, 22) ou dans Néhémie (Neh 8, 1), il est nommé Torat Moché, la « Torah – Enseignement – de Moïse ». Quand les prophètes réprimanderont le peuple pour ses écarts idolâtres et ses fautes morales, ce sera toujours en référence à cette alliance du Sinaï et à la Torah qui lui est associée (II Rois 17, 13 ; Jr 11, 8 ; Ez 20, 37).


Prophète




Le prophète est un porte-parole de Dieu et un défenseur acharné de l’éthique monothéiste. Son souci est de pouvoir se faire entendre par ses contemporains dans un temps où la « transmission de l’info » reste grandement limitée. À défaut de disposer d’un organe de presse, le prophète use d’oracles, souvent passionnés, ou de signes et d’attitudes symboliques.





Il semble cependant que le rouleau de Torah n’ait pas été intégré dans un rituel particulier avant la réforme du roi Josias (640 - 609). À cette époque, le peuple d’Israël vivait dans le polythéisme, comme les peuples voisins, et la Torah semblait oubliée. Le prêtre Hilkyahou, ayant découvert dans le Temple un rouleau de la Loi2, le transmit au roi. Josias fit de ce livre la base de sa réforme religieuse, notamment en éradiquant le culte des idoles. Cette réforme fut inaugurée par une lecture publique du rouleau retrouvé, en présence d’une foule nombreuse réunie sur le parvis du Temple (II Rois 23, 2). Cependant, les effets de cette réforme ne perdureront pas. À la mort du roi, les cultes idolâtres reprendront leur place. Les prophètes lutteront encore pour l’idéal monothéiste contre le polythéisme, mais sans succès.


Idoles et idolâtres




Dans la Bible, les idoles sont des éléments du monde divinisés par les hommes. Ces éléments peuvent être extérieurs à l’homme, notamment les astres et les planètes ; mais ils peuvent aussi être des forces internes comme la sexualité ou la force. Les idolâtres sont ceux qui vouent un culte à ces éléments. Les prophètes d’Israël menèrent un combat incessant contre cette trahison du monothéisme.





Finalement, le royaume de Judée sera détruit par Nabuchodonosor (-586), et la population exilée à Babylone. Quand le Perse Cyrus triomphera de la puissante Babylone, il accordera à la communauté juive de retourner à Sion (second nom de Jérusalem) pour reconstruire le Temple. Une série de groupes monteront alors à Jérusalem. L’un d’eux fut dirigé par le scribe Esdras (Ezra) qui deviendra le grand organisateur du culte israélite vers -457.


Jérusalem (Sion)




La ville de Jérusalem, en hébreu Yérouchalaïm, a été choisie par le roi David comme capitale de son royaume. C’est à Jérusalem que son fils Salomon élèvera le Temple. À l’occasion de certaines fêtes (Pâque ou Pessah, Pentecôte ou Chavouot et la fête des Cabanes ou Soucot), les Juifs montaient à Jérusalem (voir aussi « Alyoth », page 190).


Jérusalem reste le lieu de l’orientation des synagogues dans le monde entier.





Dans le chapitre 8 du livre de son contemporain Néhémie, Esdras est présenté comme l’homme qui lit la Torah au peuple et qui renoue avec l’alliance ancestrale (voir page 177). Parmi les décrets d’Esdras, citons justement l’institutionnalisation de la lecture publique de la Torah, le samedi (repos hebdomadaire), les jours de fêtes, ainsi que le lundi et le jeudi (jours de marché et donc de rassemblement populaire). Les Juifs ne parlant plus l’hébreu mais l’araméen, un traducteur disait dans la langue vernaculaire ce que le texte exprimait dans la langue des prophètes.


Pour offrir à cette lecture publique une certaine solennité, de nombreuses synagogues virent le jour dans tout le pays, comme l’attestent les fouilles archéologiques modernes. Petit à petit, à côté de la pratique sacrificielle qui avait cours uniquement au sein du Temple de Jérusalem, la synagogue devint le lieu de la liturgie, de la lecture et de l’étude de la Torah. Les sages qui succédèrent à Esdras fixèrent de lire toute la Torah en une année juive, depuis le début de la Genèse jusqu’à la fin du Deutéronome. Cette pratique est toujours en vigueur3.


Concrètement, la Torah est divisée en 54 péricopes (paracha ou sidra), chaque section étant lue, ou plus exactement chantée selon une cantilation spécifique, chaque samedi. Lors des fêtes, l’officiant lit un passage lié à l’événement festif, par exemple : la sortie d’Égypte (Ex 12) ou le cantique de la mer (Ex 15) à Pessah (Pâque), le Décalogue (Ex 19 et 20) à Chavouot (Pentecôte), ou le culte de l’expiation des fautes (Lv 16) à Kippour (jour du Pardon).


Kippour




Kippour, dit « jour du grand Pardon » ou, plus précisément, « jour des expiations », est la plus grande solennité du calendrier juif. Cette fête est célébrée le 10 du mois hébraïque de tichri (septembre-octobre) et se traduit notamment par un jeûne complet de 25 heures qui débute au coucher du soleil et s’achève le lendemain à la nuit tombée. Toute cette journée est consacrée par cinq prières afin d’obtenir le pardon divin pour les fautes commises durant l’année écoulée. Selon la tradition, la date de Kippour correspond au jour où Moïse descendit la seconde fois du mont Sinaï avec les Tables de la Loi et le pardon divin pour la faute du veau d’or (Ex 32).





À cette lecture publique, il faut ajouter l’étude de la Torah qui constitue, avec la prière, le pilier de la religion d’Israël. Car la parole de Dieu n’est pas seulement chantée, elle est également méditée, réfléchie, examinée, travaillée, voire décortiquée. Nous avons parlé plus haut du rôle des traducteurs de l’hébreu en araméen. Ces personnages érudits ne se contentaient pas de traduire, ils commentaient et développaient une idée soit sur le plan du rite, soit sur le plan de la foi. Ils insufflèrent ainsi cet esprit d’analyse si cher au judaïsme. Pour souligner l’importance accordée à l’étude de la Torah, il suffit de se référer à cette sentence rabbinique : « L’étude de la Torah vaut l’accomplissement de tous les commandements » (Michna Péa 1, 1). L’un de mes maîtres aimait à répéter : « La plus grande hérésie juive est l’ignorance. »


Ainsi, par cette institutionnalisation de la prière et de l’étude, cette parole divine, incarnée dans un texte, est-elle devenue le cœur de la foi juive. Si la Torah constituait le centre géographique des tribus d’Israël lorsqu’elles se déplaçaient dans le désert, par la prière et l’étude elle retrouvait cette position centrale même en l’absence du Temple. C’est ainsi que les rabbins entendirent les propos du prophète Jérémie (31, 32) qui annonçait qu’un jour la Torah ne serait plus écrite sur des tables de pierre mais sur des tables de chair, c’est-à-dire dans le cœur de chaque enfant d’Israël priant et méditant la Torah de Moïse.


Qu’est-ce que la Torah ?


Torah vient d’un verbe qui signifie « enseigner », le mot torah peut donc être traduit par « enseignement4 ».



La trilogie biblique


La Synagogue, et à sa suite l’Église, divise la Bible (ou la Torah, entendue au sens large) en trois parties :




	
Torah, littéralement « enseignement » ou « doctrine » ;


	
Néviim, littéralement « prophètes » ;


	
Kétouvim, « écrits » ou « hagiographes ».





Ces trois parties bibliques sont généralement citées par l’acrostiche de leur nom qui donne le sigle Tanakh. Certains exégètes ont justifié cette trilogie de la manière suivante : la Torah correspond au niveau prophétique de Moïse (d’où le nom de « Torah de Moïse »), les Néviim correspondent au niveau inférieur de la prophétie (par rapport à celui de Moïse), les Kétouvim correspondent à un niveau encore plus inférieur d’inspiration divine, celui de roua’h hakodech, l’esprit de sainteté (qui a donné le Saint-Esprit).


Moïse




La Torah témoigne que Moïse a été le plus grand prophète d’Israël (Dt 34, 10), car il est le seul dont on dit qu’il a parlé avec Dieu « face à face, comme un homme parle à son ami » (Ex 33, 11), et c’est par son intermédiaire que la Torah a été donnée à Israël. Les autres prophètes se réfèrent à Moïse sans inaugurer une nouvelle Torah (voir, par exemple, Malachie 3, 22).





Les vingt-quatre livres


Au sein de ces trois grands livres, nous découvrons des subdivisions.




	
1. La Torah se partage en cinq livres (‘hamicha ‘houmché Torah), d’où son nom de Pentateuque. Dans la tradition d’Israël, chaque livre est désigné du premier mot signifiant de son verset inaugural, ce qui donne : Béréchit (« au commencement »), Chémot (« noms »), Vayikra (« il appela »), Bamidbar (« dans le désert »), Dévarim (« paroles »).





La Septante, traduction grecque de la Torah, a opté pour des termes génériques qui sont passés dans la langue française : Genèse, Exode, Lévitique, Nombres et Deutéronome. En fait, ces dénominations se retrouvent dans le Talmud et le Midrach qui parlent parfois du « livre de la Création du monde » pour la Genèse, de la « Doctrine des prêtres » pour le Lévitique (la tribu de Lévi était consacrée au Temple), du « livre des Dénombrements » pour les Nombres et de la « répétition de la Doctrine » pour le Deutéronome. On peut donc supposer qu’il existait parallèlement aux noms des livres des expressions génériques pour les désigner, qui furent utilisées d’abord par les Juifs hellénisés puis par les maîtres de la tradition orale d’Israël après la destruction du second Temple.


Septante




La Septante est la traduction grecque de la Bible. Selon la légende, 72 rabbins l’auraient traduite pour le roi Ptolémée II, à Alexandrie (vers -270). En fait, cette traduction était devenue nécessaire car les Juifs hellénisés d’Alexandrie, qui constituaient une communauté très importante, ne comprenaient plus l’hébreu.





Talmud




Le Talmud, littéralement « ce qui est étudié », désigne l’ensemble des discussions rabbiniques autour des lois juives afin de définir les conduites rituelles pour toute la communauté juive. Le Talmud, qui fut rédigé entre le IIe et le Ve siècle en Palestine et en Babylonie (c’est pourquoi il existe deux Talmud), se divise en six grands ordres qui traitent :


1) des lois agricoles ;


2) des fêtes ;


3) des lois familiales ;


4) des lois civiles ;


5) des lois du Temple ;


6) des lois de purifications.





Midrach




Le Midrach, littéralement « recherche », est une méthode d’investigation dans le texte biblique pour en déduire des enseignements soit sur le plan du rite, soit sur le plan de la foi. Le Midrach est fondé sur un total de 32 règles herméneutiques qui permettent d’analyser les versets bibliques pour en tirer des leçons. Comme le Talmud, le Midrach fut rédigé après la destruction du Temple, jusqu’au début du Moyen Âge pour les textes les plus tardifs.







	
2. Les Néviim se divisent clairement en deux parties de quatre livres. La première partie est désignée par Néviim Richonim (premiers prophètes) qui englobe Josué, Juges, Samuel (livres I et II) et Rois (I et II), et Néviim A’haronim (derniers prophètes), soit Isaïe, Jérémie, Ézéchiel, et les douze (petits) prophètes (l’adjectif « petits » correspondant au faible nombre de chapitres légués, et non à un degré moindre d’inspiration) qui sont dans l’ordre d’écriture : Osée, Joël, Amos, Obadia, Jonas, Michée, Nahum, Habacuc, Sophonie, Aggée, Zacharie et Malachie. La différence entre la première partie des Néviim et la seconde se découvre aisément à leur lecture, puisque la première se veut historique, depuis la conquête de Canaan (nom ancien de la terre d’Israël) jusqu’à la destruction du Temple de Salomon, en passant par la période royale, tandis que la seconde rassemble les oracles prophétiques adressés majoritairement au peuple d’Israël, mais parfois aussi aux nations de l’Orient antique (ainsi, Obadia s’adresse uniquement aux Iduméens ou Jonas aux Ninivites). Dans le Talmud, le livre des Prophètes est nommé Divré Kabbalah ou Kabbalah (« paroles reçues » ou « réception », dans le sens d’inspiration divine).


	
3. Les Kétouvim se composent de douze livres, les uns historiques, les autres poétiques ou sapientiaux. L’ordre définitivement adopté est le suivant (bien qu’il en existât d’autres comme le montre le texte du Talmud cité plus bas) : Psaumes, Proverbes, Job, Cantique des cantiques, Ruth, Lamentations, Ecclésiaste, Esther, Daniel, Esdras, Néhémie et Chroniques (I et II).





Les trois premiers livres se distinguent par leur phraséologie plus concise que celle des autres livres bibliques, d’où leur nom technique de « livres métriques ». Cinq livres des Hagiographes sont particulièrement appelés rouleaux (méguila au singulier, méguilot au pluriel), il s’agit des rouleaux d’Esther, du Cantique des cantiques, de Ruth, des Lamentations et de l’Ecclésiaste. Pourquoi rouleaux ? Car dans les temps anciens, ils étaient lus dans des parchemins, déroulés par chaque fidèle à l’occasion de différentes solennités de l’année liturgique : le Cantique des cantiques à Pâque, Ruth à la Pentecôte, Lamentations au jeûne du 9 av, l’Ecclésiaste à la fête des Cabanes et Esther à Pourim. Depuis l’invention de l’imprimerie, seul le rouleau d’Esther est lu tel quel dans les synagogues.


9 av




Le 9 du mois hébraïque av (juillet-août) correspond à la date de la destruction du premier Temple par les Babyloniens en -586 et à celle du second Temple par les Romains en 70. À cette date, la communauté juive observe jusqu’à aujourd’hui un jeûne de 25 heures pour commémorer ces deux sombres événements.





Fête des cabanes (Soucot)




Cette fête qui suit de cinq jours le jeûne de Kippour est la troisième fête de pèlerinage avec Pessah (Pâque) et Chavouot (Pentecôte). Durant ces trois fêtes, les tribus montaient au Temple de Jérusalem pour rendre un culte à Dieu. La fête de Soucot rappelle la traversée du désert par les Hébreux durant quarante ans sous la protection divine. En souvenir, la communauté construit une cabane recouverte de branchages et y prend ses repas pendant la semaine que dure cette solennité joyeuse.





Pourim (fête des sorts)




Cette fête rappelle l’histoire d’Esther, une jeune fille d’Israël en exil dans l’Empire perse qui devint reine et put ainsi déjouer le complot d’extermination de la communauté juive, fomenté par le ministre du roi. Cette fête tombe au mois de mars et donne l’occasion aux enfants de se déguiser en rois, en reines, et de participer à une sorte de carnaval joyeux. Le rouleau d’Esther a été rendu célèbre par la pièce de Racine qui porte ce nom. Durant cette fête d’institution rabbinique, le rouleau d’Esther est lu le soir et le lendemain matin.





En considérant, selon le Talmud, que les livres d’Esdras et de Néhémie n’en forment qu’un, nous obtenons donc cinq livres pour la Torah, huit livres pour les Néviim et onze livres pour les Kétouvim, ce qui donne un total de vingt-quatre livres pour la Bible hébraïque : les vingt-quatre livres du canon biblique.



Le canon biblique


Ces vingt-quatre livres forment le canon biblique ou livres canoniques – que l’Église désigne par Ancien Testament, par opposition aux livres apocryphes (extérieurs), ces derniers désignant ceux que la Synagogue n’a pas retenus.


Canon / apocryphe




En grec, canon signifie « règle, norme », et le terme s’applique aux livres que les rabbins ont considérés comme sacrés et authentiques, sacrés par l’origine et authentiques par le texte. Par l’origine, nous voulons dire qu’ils sont reconnus, à divers degrés, comme inspirés par Dieu ; par le texte, nous signifions qu’ils sont tous écrits dans la langue des Hébreux, soit l’hébreu soit l’araméen. Si les deux conditions ne sont pas remplies, nous aurons un apocryphe.





Certains livres ont fait l’objet de débats, notamment deux livres attribués à Salomon, le Cantique des cantiques et l’Ecclésiaste ; le premier à cause de son caractère érotique et l’absence du nom de Dieu, le second du fait de son atmosphère pessimiste (« vanité des vanités, tout est vanité »). Ils furent finalement intégrés dans la Bible grâce à des sages qui surent en donner une lecture cohérente avec l’esprit monothéiste. Ainsi, par exemple, Rabbi Aquiba, mort en martyr vers 135 ap. J-C., présenta le Cantique des cantiques comme une allégorie amoureuse entre Dieu et le croyant mystique. Le Siracide ou Sagesse de Ben Sirat fut lui aussi objet de débats, mais finalement exclu ; il n’en reste pas moins cité à plusieurs reprises dans le Talmud pour ses enseignements moraux.


Tradition écrite et tradition orale


La Torah n’est pas un texte comme les autres. À l’instar des livres des autres religions monothéistes (et bien qu’elle les précède dans l’Histoire), on ne parle pas à son sujet d’écriture, mais de rédaction. Comme nous allons le voir, cette rédaction s’est faite par étapes. Autour du canon strictement défini se sont développées des traditions orales, dont certaines vont former le Talmud ou le Midrach.


OEBPS/Text/nav.xhtml






Sommaire





		Couverture



		Le résumé et l’auteur



		Page de titre



		Copyright



		Sommaire



		Introduction



		Chapitre 1 : Quelques repères historiques et pratiques



		L’histoire du peuple hébreu



		Un peuple élu qui se remémore son histoire…



		Une histoire mouvementée









		Le peuple de la Torah



		Qu’est-ce que la Torah ?



		La trilogie biblique



		Les vingt-quatre livres



		Le canon biblique









		Tradition écrite et tradition orale



		Des auteurs et des rédacteurs



		Formation et canonisation de la Torah



		Le Talmud















		Chapitre 2 : La Torah ou le livre du Pentateuque



		L’œuvre du Créateur



		La création d’Adam et Ève



		Babel, une tour et des hommes









		Les patriarches, en réponse à l’appel



		Abraham, en avant, marche !



		Abraham : une course pour trois invités



		Isaac, la force tranquille



		Jacob et la peur de la bonne conscience









		L’histoire d’une libération



		Joseph, chute et ascension du juste



		Moïse, le bon berger



		Pessah, la naissance de la liberté









		L’apprentissage d’une loi de vie



		Le Décalogue, quand Dieu parle aux hommes



		Le Lévitique, appel à la sainteté



		La cité biblique, droit et justice









		Écoute, Israël, la profession de foi d’Israël



		Le monothéisme d’Israël















		Chapitre 3 : Néviim ou le livre des Prophètes



		Les récits historiques



		Josué, les promesses réalisées



		Samson, la puissance fragile



		Samuel, juger et unifier



		Au livre des Rois, grandeur et décadence



		Élie, zélé, trop zélé









		Les oracles prophétiques



		Isaïe, la révolution sociale



		Jérémie, lamentations et espérance



		Ézéchiel, la passion de Dieu



		Osée, le mari qui espérait l’être



		Jonas, un prophète à convertir



		Malachie, encore une parole















		Chapitre 4 : Kétouvim ou le livre des Écrits



		Les livres poétiques



		Les Psaumes



		Job, le juste souffrant



		Le Cantique des cantiques, chanter l’amour



		Ruth, une conversion pour la vie









		Les livres sapientiaux



		Le livre des Proverbes, un père parle à son fils



		L’Ecclésiaste, de la vanité à la crainte de Dieu



		Esdras, le renouveau d’Israël















		Chapitre 5 : Lectures de la Torah



		Au cœur du culte



		Une double lecture, littérale et midrachique



		Le déroulement d’une assemblée aujourd’hui









		À l’écoute de la Tradition



		La permanence du Livre



		Les communautés juives dans le monde



		La liberté d’interprétation









		Torah et société : implications pratiques









		Conclusion



		Index



		Bibliographie



		Du même auteur



		Descriptions des images













Landmarks-Repères





		Couverture



		Résumé et auteur



		Page de titre



		Page de copyright



		Sommaire



		Introduction



		Chapitre 1 : Quelques repères historiques et pratiques



		Conclusion



		Index



		Bibliographie



		Du même auteur



		Descriptions des images













Liste de pages





		Résumé



		1



		2



		3



		4



		5



		6



		7



		8



		9



		10



		11



		12



		13



		14



		15



		16



		17



		18



		19



		20



		21



		22



		23



		24



		25



		26



		27



		28



		29



		30



		31



		32



		33



		34



		35



		36



		37



		38



		39



		40



		41



		42



		43



		44



		45



		46



		47



		48



		49



		50



		51



		52



		53



		54



		55



		56



		57



		58



		59



		60



		61



		62



		63



		64



		65



		66



		67



		68



		69



		70



		71



		72



		73



		74



		75



		76



		77



		78



		79



		80



		81



		82



		83



		84



		85



		86



		87



		88



		89



		90



		91



		92



		93



		94



		95



		96



		97



		98



		99



		100



		101



		102



		103



		104



		105



		106



		107



		108



		109



		110



		111



		112



		113



		114



		115



		116



		117



		118



		119



		120



		121



		122



		123



		124



		125



		126



		127



		128



		129



		130



		131



		132



		133



		134



		135



		136



		137



		138



		139



		140



		141



		142



		143



		144



		145



		146



		147



		148



		149



		150



		151



		152



		153



		154



		155



		156



		157



		158



		159



		160



		161



		162



		163



		164



		165



		166



		167



		168



		169



		170



		171



		172



		173



		174



		175



		176



		177



		178



		179



		180



		181



		182



		183



		184



		185



		186



		187



		188



		189



		190



		191



		192



		193



		194



		195



		196



		197



		198



		199



		200



		201



		202



		203



		204



		205



		206



		207













OEBPS/Images/20_img01.jpg
©
W

4

.
swsury

314003






OEBPS/Images/cover.jpg
Philippe Haddad

LA TORAF

Découvrir LE CONTEXT
LES VALEURS et LACT!





OEBPS/Images/logo.jpg
® Editions
EYROLLES





OEBPS/Fonts/calibri.ttf


OEBPS/Fonts/calibrii.ttf


OEBPS/Fonts/calibrib.ttf


OEBPS/Fonts/times.ttf


OEBPS/Fonts/calibriz.ttf


OEBPS/Fonts/timesbi.ttf


OEBPS/Fonts/timesbd.ttf


OEBPS/Images/21_img01.jpg
A
Mont Carmel

ROYAUME

détruit
en 722

Samarie ©

ool

®Sichem

détruite par
Nabuchodonosor]
en -586
ROYAUME
DE JUDA

Invasions
assyriennes






OEBPS/Fonts/timesi.ttf


