
		
			[image: cover.jpg]
		

	
		
			[image: ]

		

	
		
			Du même auteur, chez Diffusion Martiniste

			Ecce Homo

			Le Ministère de l’Homme-Esprit

			Le Nouvel Homme

			Tableau naturel

			Le Temple du cœur

			Les Voies de la Sagesse

		

	
		
			Des Erreurs

			et de la Vérité

			ou

			Les Hommes rappelés

			au Principe universel

			de la Science

			[image: ]

			Louis-Claude de Saint-Martin

		

	
		
			[image: ]

			Frontispice de l’édition originale des Erreurs et de la Vérité (1775)

			(Archives de l’Ordre Martiniste Traditionnel)

		

	
		
			Préface

			Sagesse, sagesse, sagesse, reviens rétablir l’ordre dans le cœur de l’homme.

			Louis-Claude de Saint-Martin

			Ce livre, publié sous l’égide du « Philosophe Inconnu », est le premier d’une série d’ouvrages que l’on doit à un homme qui fut appelé par la Providence à devenir l’une des plus illustres figures de l’Illuminisme du XVIIIe siècle : Louis-Claude de Saint-Martin.

			La biographie complète de l’auteur ayant déjà été rédigée [1], le lecteur nous accordera de ne rapporter ici que les faits utiles à la bonne compréhension du livre qu’il s’apprête à lire.

			Louis-Claude de Saint-Martin naît à Amboise, en 1743. Avocat, il quitte la magistrature pour devenir Officier dans l’armée française. Homme noble de caractère et d’une grande spiritualité, il se fait remarquer par quelques compagnons d’arme qui lui proposent de rejoindre une société ayant pris racine dans les hauts-grades de la Franc-Maçonnerie : l’Ordre des Chevaliers Maçons Élus Coëns de l’Univers, également connu sous le nom abrégé d’Ordre des Élus Coëns. Il y est admis vers 1768, en reçoit tous les grades dont celui ultime de Réau-Croix en 1772. Il deviendra également le secrétaire particulier du fondateur de l’Ordre lui-même, Martinès de Pasqually.

			Au sein de cet Ordre, Louis-Claude de Saint-Martin est initié à une connaissance particulière liée aux mystères spirituels de la Tradition ésotérique judéo-chrétienne, tradition dont Martinès de Pasqually est vraisemblablement dépositaire par une transmission filiale, et qu’il cherche à transmettre à son tour. Il s’agit de la doctrine dite de la Réintégration universelle.

			Pour comprendre à quel point celle-ci influença le Philosophe Inconnu ainsi que la rédaction du livre Des Erreurs et de la Vérité, il est nécessaire de l’expliciter dans ses grands traits : à l’origine, Dieu émana de lui-même des Esprits libres mais certains se rebellèrent contre Ses lois (on les nomma « prévaricateurs »). Afin de les écarter, le monde (la matière) fut créé pour leur servir de prison. Après cette chute, Dieu décida d’émaner un nouvel Esprit libre, et de le missionner pour aider les esprits prévaricateurs à entreprendre le chemin de la Rédemption : l’Homme. L’Adam originel, doté d’attributs divins et d’un corps de lumière, usa de ses pouvoirs contre la volonté divine, et chuta à son tour dans la matière. S’incarnant dans un corps sensible, il perdit ses prérogatives spirituelles, et notamment celle d’être en contact permanent avec le Divin. Toutefois, Dieu décida que l’Homme pourrait conserver au fond de son cœur, un souvenir ténu de son origine divine et de sa mission, afin qu’il éprouve le désir sincère de se réconcilier avec Lui, et remplisse alors son ministère en guidant le retour des Esprits prévaricateurs vers Dieu. Ainsi, mettrait-il fin à la période d’exil de tous les êtres dans le monde temporel et corruptible, en obtenant leur Réintégration dans l’immensité Divine, axe principal de l’enseignement.

			Louis-Claude de Saint-Martin va être sensible à ce « drame cosmique », cette « double chute originelle », qui présente notamment :

			–Dieu comme une Unité, cherchant perpétuellement à la maintenir ou à la rétablir au moyen de la Réintégration universelle.

			–L’Homme comme un être d’origine divine et un (ré)conciliateur.

			–La Création comme le fruit d’une désobéissance originelle, et un symbole de l’éloignement du centre divin.

			Fort de cette Connaissance, Louis-Claude de Saint-Martin n’a que 32 ans lorsqu’il écrit Des Erreurs et de la Vérité […], en réaction à la publication d’un ouvrage d’Antoine Boulanger, l’Antiquité dévoilée par ses usages [… ]. En effet, le Philosophe Inconnu est consterné d’y lire que la religion est née de l’effroi de l’humanité vis-à-vis des manifestations naturelles. Or, pour lui, le sentiment de Dieu ne peut provenir que de ce germe divin placé dans son cœur, marque ineffable de la miséricorde divine qui l’autorise encore à espérer la réintégration en Dieu selon l’enseignement martinéziste.

			Au gré des pages, Louis-Claude de Saint-Martin s’attache à rétablir l’origine spirituelle de l’homme, en corrigeant « les erreurs » des philosophes et des scientifiques du siècle des Lumières qui s’ingéniaient à faire triompher le matérialisme et le rationalisme. Il s’applique également à démontrer que le dogmatisme religieux engendre lui-même ce que l’Église craignait le plus : l’athéisme. Il tente d’expliquer le monde par l’homme et non l’homme par le monde, car « l’homme n’est pas matière et la nature ne va pas toute seule ». Ainsi, entend-il mettre en lumière que derrière le théâtre de notre existence se cache une Cause active et intelligente, et que de son éloignement ou non, dépend le bonheur de l’homme et la source du mal en ce monde. Ce faisant, il initie le lecteur en toute discrétion aux grandes vérités de l’Illuminisme, et lui confie quelques clefs, jusqu’ici réservées et secrètes, pour mieux lui faire sentir l’Unité qui demeure cachée et qui n’attend que d’être révélée au moyen de la Science, cette connaissance du monde spirituel.

			Soulignons également que Des Erreurs et de la Vérité, premier ouvrage de Louis-Claude de Saint-Martin, marque le point de départ d’une catharsis philosophique et spirituelle. En effet, bien que convaincu par la doctrine de la Réintégration, il abandonnera totalement les pratiques théurgiques enseignées par Martinès de Pasqually pour adopter une pratique plus intérieure, où le cœur devient un élément central car c’est là, en ce lieu sacré par excellence, source de l’amour spirituel, que l’homme peut se réconcilier avec Dieu. Il rompra également avec la Franc-Maçonnerie.

			Année après année, et particulièrement à la faveur de la découverte d’un autre théosophe à savoir Jacob Boehme, le Philosophe Inconnu va continuer de mûrir la doctrine de Martinès de Pasqually, comme le montrent les différents ouvrages qu’il rédigera par la suite sur la destinée spirituelle de l’Homme : Tableau naturel des rapports qui existent entre Dieu, l’homme et l’univers (1782), L’Homme de désir (1790), Ecce homo et Le Nouvel homme (1792) et Le Ministère de l’homme-esprit (1802).

			Cette évolution philosophique, pour ne pas dire théosophique, donnera naissance à la philosophie martiniste, laquelle sera connue à la fin du XIXe siècle sous le nom de « Voie Cardiaque », une voie perpétuée encore de nos jours par l’Ordre Martiniste Traditionnel.

			Pour conclure, et avant de laisser le lecteur s’abandonner à la lecture de cet ouvrage, nous devons l’avertir que certains passages pourront lui sembler déconcertants. En effet, le style de Louis-Claude de Saint-Martin appartient au Siècle des Lumières, et certaines de ses « idées temporelles » ne peuvent être bien comprises qu’en les réinsérant dans le contexte historique et culturel de l’époque. Il en est de même pour certaines thématiques spirituelles qui nécessitent parfois de se familiariser avec la philosophie martiniste pour mieux en sonder la profondeur. Néanmoins, de l’aveu même de Louis-Claude de Saint-Martin, « ce n’est pas la tête qu’il faut se casser mais le cœur ». Aussi, faut-il lire son ouvrage Des Erreurs et de la Vérité avec les yeux du cœur ; une telle lecture apportera quelque chose à chacun selon sa sensibilité du moment, une graine spirituelle, un germe divin à faire fructifier… Mais laissons le biographe Jean Baptiste-Modeste Gence conclure cette préface, rappelant que selon le Philosophe Inconnu :

			« […] La voie de la Vérité était ouverte à tous les hommes, et que tous avaient en eux les moyens d’y parvenir ».

			

			
				
					1 Saint-Martin - Le Philosophe Inconnu, Jacques Matter, 1862, réédité en 1992 par Diffusion Rosicrucienne

				

			

		

	
		
			Introduction

			L’ouvrage que j’offre aux hommes n’est point un recueil de conjectures, ce n’est point un système que je leur présente, je crois leur faire un don plus utile. Ce n’est pas néanmoins la Science même que je viens leur apporter : je sais trop que ce n’est pas de l’homme que l’homme doit l’attendre : c’est seulement un rayon de leur propre flambeau que je ranime devant eux, afin qu’il les éclaire sur les idées fausses qu’on leur a données de la Vérité, de même que sur les armes faibles et dangereuses que des mains mal sûres ont employées pour la défendre.

			J’ai été vivement affecté, je l’avoue, en jetant les yeux sur l’état actuel de la Science ; j’ai vu combien les méprises l’ont défigurée, j’ai vu le voile hideux dont on l’a couverte, et pour l’intérêt de mes semblables, j’ai cru qu’il était de mon devoir de l’arracher.

			Sans doute que pour une telle emprise il me faut plus que des ressources ordinaires : mais, sans m’expliquer sur celles que j’emploie, il suffira de dire qu’elles tiennent à la nature même des hommes, qu’elles ont toujours été connues de quelques-uns d’entre eux depuis l’origine des choses, et qu’elles ne seront jamais retirées totalement de dessus la Terre, tant qu’il y aura des Êtres Pensants.

			C’est là où j’ai puisé l’évidence et la conviction des vérités dont la recherche occupe tout l’Univers.

			Après cet aveu, si l’on m’accusait encore d’enseigner une Doctrine inconnue, on ne pourrait pas au moins me soupçonner d’en être l’inventeur, puisque si elle tient à la nature des hommes, non seulement elle ne vient pas de moi, mais même il m’eût été impossible d’en établir solidement aucune autre.

			Et vraiment, si le Lecteur ne prononce pas sur l’Ouvrage, avant d’en avoir aperçu l’ensemble et la liaison ; s’il se donne le temps de sentir le poids et l’enchaînement des principes que je lui expose, il conviendra qu’ils sont la vraie clef de toutes les Allégories et des Fables Mystérieuses de tous les Peuples, la source première de toutes les espèces d’Institutions, le modèle même des Lois qui dirigent l’Univers et qui constituent tous les Êtres ; c’est-à-dire, qu’ils servent de base à tout ce qui existe et à tout ce qui s’opère, soit dans l’homme et par la main de l’homme, soit hors de l’homme et indépendamment de sa volonté ; et que par conséquent, hors de ces Principes, il ne peut y avoir de véritable Science.

			De là il connaîtra plus facilement encore, pourquoi l’on voit parmi les hommes une variété universelle de Dogmes et de Systèmes ; pourquoi l’on aperçoit cette multitude innombrable de Sectes Philosophiques, Politiques et Religieuses, dont chacune est aussi peu d’accord avec elle-même, qu’avec toutes les autres Sectes ; pourquoi malgré les efforts que les Chefs de ces différentes Sectes font tous les jours pour se former une Doctrine stable sur les points les plus importants, et pour concilier les opinions particulières, ils ne peuvent jamais y parvenir ; pourquoi, n’offrant rien de fixe à leurs Disciples, non seulement ils ne les persuadent pas, mais ils les exposent même à se défier de toute Science, pour n’en avoir connu que d’imaginaires ou de vicieuses ; pourquoi enfin les Instituteurs et les Observateurs montrent sans cesse à découvert qu’ils n’ont ni la règle, ni la preuve du vrai ; le Lecteur conclura, dis-je, que si les principes dont je traite, sont le seul fondement de toute vérité, c’est pour les avoir oubliés, que toutes ces erreurs dévorent la Terre, et qu’ainsi il faut qu’on les y ait presque généralement méconnus, puisque l’ignorance et l’incertitude y sont comme universelles. 

			Tels sont les objets sur lesquels l’homme qui cherche à connaître, pourra trouver ici à se former des idées plus saines et plus conformes à la nature du germe qu’il porte en lui-même.

			Cependant, quoique la Lumière soit faite pour tous les yeux, il est encore plus certain que tous les yeux ne sont pas faits pour la voir dans son éclat. C’est pour cela que le petit nombre des hommes dépositaires des vérités que j’annonce, est voué à la prudence et à la discrétion par les engagements les plus formels.

			Aussi me suis-je promis d’user de beaucoup de réserve dans cet écrit, et de m’y envelopper souvent d’un voile que les yeux les moins ordinaires ne pourront pas toujours percer, d’autant que j’y parle quelquefois de toute autre chose que de ce dont je parais traiter.

			Par la même raison, quoique je réunisse sous le même point de vue un nombre considérable de sujets différents, à peine ai-je montré l’esquisse du vaste tableau que je pouvais offrir ; néanmoins j’en dis assez pour donner à penser au plus grand nombre, sans en excepter ceux qui en fait de Science, jouissent de la plus haute célébrité.

			Mais n’ayant pour but que le bien de l’homme en général, et surtout ne voulant point faire naître la discorde parmi les individus, je n’attaque directement, ni aucun des Dogmes reçus, ni aucune des Institutions Politiques établies ; et même dans mes remarques sur les Sciences et sur les différents Systèmes, je me suis interdit tout ce qui pourrait avoir le moindre rapport avec des objets trop particuliers.

			De plus, j’ai cru ne devoir employer aucune citation, parce que premièrement, je fréquente peu les Bibliothèques, et que les Livres que je consulte ne s’y trouvent pas ; en second lieu, parce que les vérités qui ne reposeraient que sur des témoignages, ne seraient plus des vérités. 

			Il est à propos, je pense, d’exposer ici l’ordre et le plan de cet Ouvrage. On y verra d’abord quelques observations sur le bien et le mal, pourquoi les Systèmes modernes ont confondu l’un et l’autre, et ont été forcés par-là d’en nier les différences. Un coup d’œil jeté rapidement sur l’homme, éclaircira pleinement cette difficulté, et apprendra pourquoi il se trouve encore dans la plus profonde ignorance, non seulement sur ce qui l’environne, mais encore sur sa véritable nature. Les distinctions qui se trouvent entre ses facultés, se confirmeront par celles que nous ferons remarquer même entre les facultés des Êtres inférieurs ; par là nous démontrerons l’universalité d’une double loi dans tout ce qui est soumis au temps. La nécessité d’une troisième loi temporelle, sera encore bien plus clairement prouvée en faisant voir que la double loi est absolument dans sa dépendance.

			Les méprises qui ont été faites sur tous ces objets, dévoileront clairement la cause de l’obscurité, de la variété et de l’incertitude qui se montrent dans tous les ouvrages des hommes, de même que dans toutes les Institutions tant civiles que sacrées, auxquelles ils sont enchaînés ; ce qui apprendra quelle doit être la vraie source de la Puissance Souveraine parmi eux, et celle de tous les droits qui constituent leurs différents établissements. Nous ferons les mêmes applications sur les principes reçus dans les hautes Sciences, et principalement dans les Mathématiques, où l’origine et la véritable cause des erreurs paraîtront avec évidence. 

			Enfin, nous rappellerons à l’homme celui de ses attributs naturels, qui le distingue le mieux des autres Êtres, et qui est le plus propre à le rapprocher de toutes les connaissances qui conviennent à sa nature. Tous ces objets sont renfermés dans sept divisions, lesquelles quoique reposant toutes sur la même base, offrent cependant chacune un sujet différent. Si quelques-uns avaient peine à admettre les principes que je viens rappeler aux hommes, comme leur embarras ne viendrait que de ce qu’ils auraient suivi leur propre sens et non celui de l’Ouvrage, ils ne doivent pas attendre de moi d’autres explications, d’autant que pour eux, elles ne seraient pas plus claires que l’Ouvrage même.

			On s’apercevra facilement, en lisant ces réflexions, que je me suis peu attaché à la forme, et que j’ai négligé les avantages de la diction ; mais si le Lecteur est de bonne foi, il conviendra que je m’en suis encore trop occupé, car mon sujet n’en avait pas besoin.

		

	
		
			I

			C’est un spectacle bien affligeant, lorsqu’on veut contempler l’homme, de le voir à la fois tourmenté du désir de connaître, n’apercevant les raisons de rien, et cependant ayant l’audace et la témérité de vouloir en donner à tout. Au lieu de considérer les ténèbres qui l’entourent, et de commencer par en sonder la profondeur ; il s’avance, non seulement comme s’il était sûr de les dissiper, mais encore comme s’il n’y avait point d’obstacles entre la Science et lui : bientôt même s’efforçant de créer une Vérité, il ose la mettre à la place de celle qu’il devrait respecter en silence, et sur laquelle il n’a presque aujourd’hui d’autre droit, que de la désirer et de l’attendre.

			Et en effet, s’il est absolument séparé de la Lumière, comment pourra-t-il seul allumer le flambeau qui doit lui servir de guide ? Comment pourra-t-il, par ses propres facultés, produire une Science qui lève tous ses doutes ? Ces lueurs et ces apparences de réalité qu’il croit découvrir dans les prestiges de son imagination, ne s’évanouissent-elles pas au plus simple examen ? Et après avoir enfanté des fantômes sans vie et sans consistance, ne se voit-il pas forcé de les remplacer par de nouvelles illusions, qui bientôt après ont le même sort, et le laissent plongé dans les plus affreuses incertitudes ?

			Heureux, néanmoins, si sa faiblesse était l’unique cause de ses méprises ! sa situation en serait beaucoup moins déplorable, car ne pouvant, par sa nature, trouver de repos que dans la vérité, plus les épreuves seraient douloureuses, plus elles serviraient à le ramener au seul but qui soit fait pour lui.

			Mais ses erreurs prennent encore leur source dans sa volonté déréglée ; on voit que loin d’employer à son avantage le peu de forces qui lui restent, il les dirige presque toujours contre la Loi de son Être : on voit, dis-je, que loin d’être retenu par cette obscurité qui l’environne, c’est de sa propre main qu’il se met le bandeau sur les yeux. Alors, n’entrevoyant plus la moindre clarté, le désespoir ou la frayeur l’entraînent, et il se jette lui-même dans des sentiers dangereux qui l’éloignent à jamais de sa véritable route.

			C’est donc par ce mélange de faiblesses et d’imprudences que se perpétue l’ignorance de l’homme ; telle est la force de ses inconséquences continuelles ; en sorte que, consumant ses jours dans des efforts inutiles et vains, on doit peu s’étonner que ses travaux ne produisent aucuns fruits, ou ne laissent après eux que de l’amertume.

			Toutefois lorsque je rappelle ici les écarts et la marche inconsidérée de mes semblables, je suis bien éloigné de vouloir les avilir à leurs propres yeux ; le plus ardent de mes vœux, au contraire, serait qu’ils ne perdissent jamais de vue la grandeur dont ils sont susceptibles. Puissé-je au moins y contribuer en essayant de faire évanouir devant eux les difficultés qui les arrêtent, en excitant leur courage, et en leur montrant la voie qui mène au but de leurs désirs !

			Au premier coup d’œil que l’homme voudra jeter sur lui-même, il n’aura pas de peine à sentir, et à avouer qu’il doit y avoir pour lui une Science ou une Loi évidente, puisqu’il y en a une pour tous les Êtres, quoiqu’elle ne soit pas universellement dans tous les Êtres, et puisque même, au milieu de nos faiblesses, de notre ignorance et de nos méprises, nous ne nous occupons qu’à chercher la paix et la lumière.

			Alors, quoique les efforts que l’homme fait journellement pour atteindre au but de ses recherches, aient si rarement des succès, on ne doit pas croire pour cela que ce but soit imaginaire, mais seulement que l’homme se trompe sur la route qui y conduit, et qu’il est, par conséquent, dans la plus grande des privations, puisqu’il ne connaît pas même le chemin par lequel il doit marcher.

			On peut donc convenir dès à présent que le malheur actuel de l’homme n’est pas d’ignorer qu’il y a une vérité, mais de se méprendre sur la nature de cette vérité ; car ceux mêmes qui ont prétendu la nier et la détruire, n’ont jamais cru pouvoir y réussir sans avoir une autre vérité à lui substituer. Et en effet, ils ont revêtu leurs opinions chimériques, de la force, de l’immutabilité, de l’universalité, en un mot, de toutes les propriétés d’un Être réel et existant par soi ; tant ils sentaient qu’une Vérité ne saurait être telle sans exister essentiellement, sans être invariable et absolument indépendante, comme ne tenant que d’elle-même la source de son existence ; puisque, si elle l’avait reçue d’un autre Principe, celui-ci pourrait la replonger dans le néant ou l’inaction dont il l’aurait tirée.

			Ainsi, ceux qui ont combattu la vérité, ont prouvé par leurs propres systèmes qu’ils avaient l’idée indestructible d’une Vérité. Répétons-le donc, ce qui tourmente ici-bas la plupart des hommes, c’est moins de savoir s’il y a une Vérité, que de savoir quelle est cette Vérité.

			Mais ce qui trouble ce sentiment dans l’homme, et obscurcit si souvent en lui les rayons les plus vifs de cette lumière, c’est le mélange continuel de bien et de mal, de clartés et de ténèbres, d’harmonie et de désordres qu’il aperçoit dans l’Univers et dans lui-même. Ce contraste universel l’inquiète, et répand dans ses idées une confusion qu’il a peine à démêler. Affligé, autant que surpris, d’un si étrange assemblage, s’il veut l’expliquer, il s’abandonne aux opinions les plus funestes, en sorte que cessant bientôt de sentir cette même Vérité, il perd toute la confiance qu’il avait en elle. Le plus grand service qu’on pût lui rendre dans la pénible situation où il se trouve, serait donc de lui persuader qu’il peut connaître la source et l’origine de ce désordre qui l’étonne, et surtout de l’empêcher d’en rien conclure contre cette Vérité qu’il avoue, qu’il aime, et dont il ne peut se passer.

			Il est certain qu’en considérant les révolutions et les contrariétés qu’éprouvent tous les Êtres de la Nature, les hommes ont dû avouer qu’elle était sujette aux influences du bien et du mal, ce qui les amenait nécessairement à reconnaître l’existence de deux Principes opposés. Rien, en effet, de plus sage que cette observation, et rien de plus juste que la conséquence qu’ils en ont tirée. Pourquoi n’ont-ils pas été aussi heureux lorsqu’ils ont tenté d’expliquer la nature de ces deux Principes ? Pourquoi ont-ils donné à leur science une base trop étroite qui les force de détruire eux-mêmes à tout instant, les systèmes qu’ils y veulent appuyer ?

			C’est qu’après avoir négligé les vrais moyens qu’ils avaient de s’instruire, ils ont été assez inconsidérés pour prononcer d’eux-mêmes sur cet objet sacré, comme si, loin du séjour de la lumière, l’homme pouvait être assuré de ses jugements. Aussi, après avoir admis les deux Principes, ils n’ont pas su en reconnaître la différence.

			Tantôt ils leur ont accordé une égalité de force et d’ancienneté qui les rendait rivaux l’un de l’autre, en les plaçant au même rang de puissance et de grandeur.

			Tantôt, à la vérité, ils ont annoncé le mal comme étant inférieur au bien en tout genre ; mais ils se sont contredits eux-mêmes lorsqu’ils ont voulu s’étendre sur la nature de ce mal et sur son origine. Tantôt ils n’ont pas craint de placer le mal et le bien dans un seul et même Principe, croyant honorer ce Principe en lui attribuant une puissance exclusive qui le rend auteur de toutes choses sans exception, c’est-à-dire, que par-là ce Principe se trouve à la fois père et tyran, détruisant à mesure qu’il élève, méchant, injuste à force de grandeur, et devant par conséquent se punir lui-même pour le maintien de sa propre justice.

			À la fin, las de flotter dans ces incertitudes, sans pouvoir trouver une idée solide, quelques-uns ont pris le parti de nier l’un et l’autre Principe ; ils se sont efforcés de croire que tout marchait sans ordre et sans loi, et ne pouvant expliquer ce que c’était que le bien et le mal, ils ont dit qu’il n’y avait ni bien ni mal.

			Quand, sur cette assertion, on leur a demandé quelle était donc l’origine de tous ces préceptes universellement répandus sur la terre, de cette voix intérieure et uniforme qui force, pour ainsi dire, tous les peuples à les adopter, et qui même, au milieu de ses égarements, fait sentir à l’homme qu’il a une destination bien supérieure aux objets dont il s’occupe ; alors ces observateurs continuant à s’aveugler, ont traité d’habitudes, les sentiments les plus naturels, ils ont attribué à l’organisation et à des lois mécaniques, la pensée et toutes les facultés de l’homme ; de là ils ont prétendu, qu’en raison de sa faiblesse, les grands événements physiques avaient dans tous les temps produit en lui la crainte et l’effroi ; qu’éprouvant sans cesse sur son débile individu la supériorité des éléments et des Êtres dont il est entouré, il avait imaginé qu’une certaine puissance indéfinissable gouvernait et bouleversait, à son gré, la Nature ; d’où il s’était fait une suite de principes chimériques de subordination et d’ordre, de punitions et de récompenses, que l’éducation et l’exemple avaient perpétués, mais avec des différences considérables, relatives aux circonstances et aux climats.

			Prenant ensuite pour preuve la variété continuelle des usages et des coutumes arbitraires des peuples, la mauvaise foi et la rivalité des Instituteurs, ainsi que le combat des opinions humaines, fruit du doute et de l’ignorance, il leur a été facile de démontrer que l’homme ne trouvait, en effet, autour de lui, qu’incertitudes et contradictions, d’où ils se sont crus autorisés à affirmer de nouveau qu’il n’y a rien de vrai, ce qui est dire que rien n’existe essentiellement ; puisque, selon ce qui a déjà été exposé, l’existence et la vérité ne sont qu’une même chose.

			Voilà cependant les moyens que ces Maîtres imprudents ont employés pour annoncer leur doctrine et pour la justifier ; voilà les sources empoisonnées d’où sont découlés sur la terre, tous les fléaux qui affligent l’homme, et qui le tourmentent plus encore que ses misères naturelles.

			Combien nous auraient-ils donc épargné d’erreurs et de souffrances, si, loin de chercher la vérité dans les apparences de la nature matérielle, ils se fussent déterminés à descendre en eux-mêmes ; qu’ils eussent voulu expliquer les choses par l’homme, et non l’homme par les choses, et qu’armés de courage et de patience, ils eussent poursuivi, dans le calme de leur imagination, la découverte de cette lumière que nous désirons tous avec tant d’ardeur. Peut-être n’eût-il pas été en leur pouvoir de la fixer du premier coup d’œil ; mais frappés de l’éclat qui l’environne, et employant toutes leurs facultés à la contempler, ils n’eussent pas songé à prononcer d’avance sur sa nature, ni à vouloir la faire connaître à leurs semblables, avant d’avoir pris ses rayons pour guides.

			Lorsque l’homme, après avoir résisté courageusement, parvient à surmonter tout ce qui répugne à son être, il se trouve en paix avec lui-même, et dès lors il l’est avec toute la nature. Mais si, par négligence, ou lassé de combattre, il laisse entrer en lui la plus légère étincelle d’un feu étranger à sa propre essence, il souffre et languit jusqu’à ce qu’il en soit entièrement délivré.

			C’est ainsi que l’homme a reconnu d’une manière encore plus intime, qu’il y avait deux Principes différents, et comme il trouve avec l’un le bonheur et la paix, et que l’autre est toujours accompagné de fatigues et de tourments, il les a distingués sous les noms de Principe bon, et de Principe mauvais.

			Dès lors, s’il eût voulu faire la même observation sur tous les Êtres de l’univers, il lui aurait été facile de fixer ses idées sur la nature du bien et du mal, et de découvrir par ce moyen quelle est leur véritable origine. Disons donc que le bien est, pour chaque être, l’accomplissement de sa propre loi, et le mal, ce qui s’y oppose. Disons que chacun des Êtres, n’ayant qu’une seule loi, comme tenant tous à une Loi première qui est une, le bien, ou l’accomplissement de cette loi, doit être unique aussi, c’est-à-dire, être seul et exclusivement vrai, quoiqu’il embrasse l’infinité des Êtres.

			Au contraire, le mal ne peut avoir aucune convenance avec cette loi des Êtres, puisqu’il la combat ; dès lors il ne peut plus être compris dans l’unité, puisqu’il tend à la dégrader, en voulant former une autre unité. En un mot, il est faux, puisqu’il ne peut pas exister seul ; que malgré lui la Loi des Êtres existe en même temps que lui, et qu’il ne peut jamais la détruire, lors même qu’il en gêne ou qu’il en dérange l’accomplissement.

			J’ai dit, qu’en s’approchant du bon Principe, l’homme était, en effet, comblé de délices, et par conséquent, au-dessus de tous les maux ; c’est qu’alors il est entier à la jouissance, qu’il ne peut avoir ni le sentiment, ni l’idée d’aucun autre Être ; et qu’ainsi, rien de ce qui vient du mauvais Principe ne peut se mêler à sa joie, ce qui prouve que l’homme est là dans son élément, et que sa loi d’unité s’accomplit.

			Mais s’il cherche un autre appui que celui de cette loi qui lui est propre, sa joie est d’abord inquiète et timide ; il ne jouit qu’en se reprochant sa jouissance, et se partageant un moment entre le mal qui l’entraîne et le bien qu’il a quitté, il éprouve sensiblement l’effet de deux lois opposées, et il apprend par le mal-être qui en résulte, qu’il n’y a point alors d’unité pour lui, parce qu’il s’est écarté de sa loi. Bientôt, il est vrai, cette jouissance incertaine se fortifie, et même le domine entièrement ; mais loin d’en être plus une et plus vraie, elle produit dans les facultés de l’homme un désordre d’autant plus déplorable, que l’action du mal étant stérile et bornée, les transports de celui qui s’y livre, ne font que l’amener plus promptement à un vide et à un abattement inévitable.

			Voici donc la différence infinie qui se trouve entre les deux Principes ; le bien tient de lui-même toute sa puissance et toute sa valeur ; le mal n’est rien, quand le bien règne. Le bien fait disparaître, par sa présence, jusqu’à l’idée et aux moindres traces du mal ; le mal, dans ses plus grands succès, est toujours combattu et importuné par la présence du bien. Le mal n’a par lui-même aucune force, ni aucuns pouvoirs ; le bien en a d’universels qui sont indépendants, et qui s’étendent jusque sur le mal même.

			Ainsi, il est évident qu’on ne peut admettre aucune égalité de puissance, ni d’ancienneté entre ces deux Principes ; car un Être ne peut en égaler un autre en puissance, qu’il ne l’égale aussi en ancienneté, puisque ce serait toujours une marque de faiblesse et d’infériorité dans l’un des deux Êtres de n’avoir pu exister aussitôt que l’autre. Or, si antérieurement, et dans tous les temps, le bien avait coexisté avec le mal, ils n’auraient jamais pu acquérir aucune supériorité, puisque, dans cette supposition, le mauvais Principe étant indépendant du bon, et ayant par conséquent le même pouvoir, ou ils n’auraient eu aucune action l’un sur l’autre, ou ils se seraient mutuellement balancés et contenus ; ainsi, de cette égalité de puissance, il serait résulté une inaction et une stérilité absolue dans ces deux Êtres, parce que leurs forces réciproques se trouvant sans cesse égales et opposées, il leur eût été impossible à l’un et à l’autre de rien produire.

			On ne dira pas que pour faire cesser cette inaction, un Principe supérieur à tous les deux aura augmenté les forces du bon Principe, comme étant plus analogue à sa nature ; car alors ce Principe supérieur serait lui-même le Principe bon dont nous parlons. On sera donc forcé, par une évidence frappante, de reconnaître dans le Principe bon, une supériorité sans mesure, une unité, une indivisibilité, avec lesquelles il a existé nécessairement avant tout ; ce qui suffit pour démontrer pleinement que le mal ne peut être venu qu’après le bien.

			Fixer ainsi l’infériorité du mauvais Principe, et faire voir son opposition au Principe bon, c’est prouver qu’il n’y a jamais eu, et qu’il n’y aura jamais entre eux la moindre alliance, ni la moindre affinité ; car pourrait-il entrer dans la pensée, que le mal eût jamais été compris dans l’essence et dans les facultés du bien, auquel il est si diamétralement opposé ?

			Mais cette conclusion nous conduit nécessairement à une autre, tout aussi importante, qui est de nous faire sentir que ce bien, quelque puissant qu’il soit, ne peut coopérer en rien à la naissance et aux effets du mal ; puisqu’il faudrait, ou qu’avant l’origine du mal, il y eût eu dans le Principe bon quelque germe, ou faculté mauvaise ; et avancer cette opinion, ce serait renouveler la confusion que les jugements et les imprudences des hommes ont répandue sur ces matières ; ou il faudrait que depuis la naissance du mal, le bien eût pu avoir avec lui quelque commerce et quelque rapport, ce qui est impossible et contradictoire. Quelle est donc l’inconséquence de ceux qui, craignant de borner les facultés du bon Principe, s’obstinent à enseigner une doctrine, si contraire à sa nature, que de lui attribuer généralement tout ce qui existe, même le mal et le désordre.

			Il n’en faut pas davantage pour faire sentir la distance incommensurable qui se trouve entre les deux Principes, et pour connaître celui auquel nous devons donner notre confiance. Puisque les idées que je viens d’exposer, ne font que rappeler les hommes à des sentiments naturels, et à une science qui doit se trouver au fond de leur cœur ; c’est, en même temps, faire naître en eux l’espérance de découvrir de nouvelles lumières sur l’objet qui nous occupe ; car l’homme étant le miroir de la vérité, il en doit voir réfléchir, dans lui-même, tous les rayons ; et en effet, si nous n’avions rien de plus à attendre que ce que nous promettent les systèmes des hommes, je n’aurais pas pris la plume pour les combattre.

			Mais reconnaître l’existence de ce mauvais Principe, considérer les effets de son pouvoir dans l’Univers et dans l’homme, ainsi que les fausses conséquences que les observateurs en ont tirées, ce n’est pas dévoiler son origine. Le mal existe, nous voyons tout autour de nous ses traces hideuses, quels que soient les efforts qu’on a faits pour nier sa difformité. Or, si ce mal ne vient point du bon Principe, comment donc a-t-il pu naître ?

			Certes, c’est bien là pour l’homme la question la plus importante et celle sur laquelle je désirerais de convaincre tous mes lecteurs. Mais je ne me suis point abusé sur le succès, et toutes certaines que soient les vérités que je vais annoncer, je ne serai point surpris de les voir rejetées ou mal entendues par le plus grand nombre. Quand l’homme, s’étant élevé vers le bien, contracte l’habitude de s’y tenir invariablement attaché, il n’a pas même l’idée du mal ; c’est une vérité que nous avons établie, et que nul Être intelligent ne pourra raisonnablement contester. S’il avait constamment le courage et la volonté de ne pas descendre de cette élévation pour laquelle il est né, le mal ne serait donc jamais rien pour lui ; et en effet, il n’en ressent les dangereuses influences, qu’à proportion qu’il s’éloigne du bon Principe ; en sorte qu’on doit conclure de cette punition, qu’il fait alors une action libre ; car s’il est impossible qu’un Être non libre s’écarte par lui-même de la Loi qui lui est imposée, il est aussi impossible qu’il se rende coupable et qu’il soit puni ; ce que nous ferons concevoir dans la suite, en parlant des souffrances des bêtes.

			Enfin, la puissance et toutes les vertus, formant l’essence du bon Principe, il est évident que la sagesse et la justice en sont la règle et la loi, et dès lors c’est reconnaître que si l’homme souffre, il doit avoir eu le pouvoir de ne pas souffrir.

			Oui, si le Principe bon est essentiellement juste et puissant, nos peines sont une preuve évidente de nos torts, et par conséquent de notre liberté ; lors donc que nous voyons l’homme soumis à l’action du mal, nous pouvons assurer que c’est librement qu’il s’y est exposé, et qu’il ne tenait qu’à lui de s’en défendre et de s’en tenir éloigné ; ainsi ne cherchons pas d’autre cause à ses malheurs que celle de s’être écarté volontairement du bon Principe, avec lequel il aurait sans cesse goûté la paix et le bonheur.

			Appliquons le même raisonnement au mauvais Principe ; s’il s’oppose évidemment à l’accomplissement de la loi d’unité des Êtres, soit dans le sensible, soit dans l’intellectuel, il faut qu’il soit lui-même dans une situation désordonnée. S’il n’entraîne après lui que l’amertume et la confusion, il en est sans doute à la fois, et l’objet et l’instrument ; ce qui nous fait dire qu’il doit être livré sans relâche, au tourment et à l’horreur qu’il répand autour de lui.

			Or, il ne souffre que parce qu’il est éloigné du bon Principe ; car ce n’est que dès l’instant qu’ils en sont séparés, que les Êtres sont malheureux. Les souffrances du mauvais Principe ne peuvent donc être qu’une punition, parce que la justice, étant universelle, doit agir sur lui, comme elle agit sur l’homme ; mais, s’il subit une punition, c’est donc librement qu’il s’est écarté de la Loi qui devait perpétuer son bonheur ; c’est donc volontairement qu’il s’est rendu mauvais. C’est ce qui nous engage à dire, que si l’Auteur du mal eût fait un usage légitime de sa liberté, il ne se serait jamais séparé du bon Principe, et le mal serait encore à naître ; par la même raison, si aujourd’hui il pouvait employer sa volonté à son avantage, et la diriger vers le bon Principe, il cesserait d’être mauvais, et le mal n’existerait plus.

			Ce ne sera jamais que par l’enchaînement simple et naturel de toutes ces observations, que l’homme pourra parvenir à fixer ses idées sur l’origine du mal ; car, si c’est en laissant dégénérer sa volonté, que l’Être intelligent et libre acquiert la connaissance et le sentiment du mal, on doit être assuré que le mal n’a pas d’autre principe, ni d’autre existence que la volonté même de cet Être libre ; que c’est par cette volonté seule, que le Principe, devenu mauvais, a donné originairement la naissance au mal, et qu’il y persévère encore aujourd’hui : en un mot, que c’est par cette même volonté que l’homme a acquis et acquiert tous les jours cette Science funeste du mal, par laquelle il s’enfonce dans les ténèbres, tandis qu’il n’était né que pour le bien et pour la lumière.

			Si on a agité en vain tant de questions sur la Liberté, et qu’on les ait si souvent terminées par décider vaguement que l’homme n’en est pas susceptible, c’est qu’on n’a pas observé la dépendance et les rapports de cette faculté de l’homme avec sa volonté, et qu’on n’a pas su voir que cette volonté était le seul agent qui pût conserver ou détruire la liberté ; c’est-à-dire, qu’on cherche dans la liberté une faculté stable, invariable, qui se manifeste en nous universellement sans cesse, et de la même manière, qui ne puisse ni diminuer ni croître, et que nous retrouvions toujours à nos ordres, quel que soit l’usage que nous en ayons fait. Mais comment concevoir une faculté qui tienne à l’homme, et qui soit cependant indépendante de sa volonté, tandis que cette volonté constitue son essence fondamentale ? Et ne conviendra-t-on pas qu’il faut nécessairement, ou que la liberté n’appartienne pas à l’homme, ou qu’il puisse influer sur elle, par l’usage bon ou mauvais qu’il en fait, en réglant plus ou moins bien sa volonté ?

			Et en effet, lorsque les Observateurs veulent étudier la liberté, ils nous font bien voir qu’elle doit appartenir à l’homme, puisque c’est toujours dans l’homme, qu’ils sont obligés d’en suivre les traces et les caractères : mais s’ils continuent à la considérer, sans avoir égard à sa volonté, n’est-ce pas exactement comme s’ils voulaient lui trouver une faculté qui fût en lui, mais sur laquelle il n’eût aucune influence, ni aucun pouvoir ? Est-il rien de plus absurde et de plus contradictoire ? Est-il étonnant qu’on ne trouve rien en observant de cette manière, et sera-ce jamais d’après des recherches aussi peu solides, qu’on pourra prononcer sur notre propre nature ?

			Si la jouissance de la Liberté ne dépendait en rien de l’usage de la volonté ; si l’homme ne pouvait jamais l’altérer par ses faiblesses et ses habitudes déréglées, je conviens qu’alors tous les actes en seraient fixes et uniformes, et qu’ainsi il n’y aurait point, comme il n’y aurait jamais eu, de liberté pour lui.

			Mais si cette faculté ne peut être telle que les observateurs la conçoivent et voudraient l’exiger, si sa force peut varier à tout instant, si elle peut devenir nulle par l’inaction, de même que par un exercice soutenu et par une pratique trop constante des mêmes actes, alors on ne peut nier qu’elle ne soit à nous et dans nous, et que nous n’ayons, par conséquent, le pouvoir de la fortifier ou de l’affaiblir ; et cela, par les seuls droits de notre Être et par le privilège de notre volonté, c’est-à-dire, selon l’emploi bon ou mauvais que nous faisons volontairement des lois qui nous sont imposées par notre nature.

			Une autre erreur qui a fait proscrire la liberté par ces observateurs, c’est qu’ils auraient voulu se la prouver par l’action même qui en provient ; en sorte qu’il faudrait, pour les satisfaire, qu’un acte pût à la fois, être et n’être pas, ce qui étant évidemment impossible, ils en ont conclu que tout ce qui arrive a dû nécessairement arriver, et par conséquent, qu’il n’y avait point de liberté. Mais ils auraient dû remarquer que l’acte, et la volonté qui l’a conçu, ne peuvent qu’être conformes et non pas opposés ; qu’une puissance qui a produit son acte ne peut en arrêter l’effet ; qu’enfin, la liberté, prise même dans l’acception vulgaire, ne consiste pas à pouvoir faire le pour et le contre à la fois, mais à pouvoir faire l’un et l’autre alternativement : or, quand ce ne serait que dans ce sens, l’homme prouverait assez ce qu’on appelle communément sa liberté, puisqu’il fait visiblement le pour et le contre dans ses différentes actions successives, et qu’il est le seul Être de la nature qui puisse ne pas marcher toujours par la même route.

			Mais ce serait s’égarer étrangement que de ne pas concevoir une autre idée de la liberté ; car cette contradiction dans les actions d’un Être, prouve, il est vrai, qu’il y a du dérangement et de la confusion dans ses facultés, mais ne prouve point du tout qu’il soit libre, puisqu’il reste toujours à savoir, s’il se livre librement ou non, tant au mal qu’au bien ; et c’est en partie pour avoir mal défini la liberté, que ce point est encore couvert des plus épaisses ténèbres pour le commun des hommes.

			Je dirai donc que la véritable faculté d’un Être libre, est de pouvoir par lui-même, se maintenir dans la loi qui lui est prescrite, et de conserver sa force et son indépendance, en résistant volontairement aux obstacles et aux objets qui tendent à l’empêcher d’agir conformément à cette Loi ; ce qui entraîne nécessairement la faculté d’y succomber, car il ne faut pour cela que cesser de vouloir s’y opposer. Alors on doit juger si, dans l’obscurité où nous sommes, nous pouvons nous flatter de toujours parvenir au but avec la même facilité ; si nous ne sentons pas, au contraire, que la moindre de nos négligences augmente infiniment cette tâche, en épaississant le voile qui nous couvre : ensuite portant la vue pour un moment sur l’homme en général, nous découvrirons que si l’homme peut dégrader et affaiblir sa liberté à tous les instants, de même l’espèce humaine est moins libre actuellement qu’elle ne l’était dans ses premiers jours, et à plus forte raison qu’elle ne l’était avant de naître.

			Ce n’est donc plus dans l’état actuel de l’homme, ni dans ses actes journaliers, que nous devons prendre des lumières pour décider de sa vraie liberté, puisque rien n’est plus rare que d’en voir aujourd’hui des effets purs et entièrement indépendants des causes qui lui sont étrangères ; mais ce serait être plus qu’insensé d’en conclure qu’elle ne fut jamais au nombre de nos droits. Les chaînes d’un esclave prouvent, je le sais, qu’il ne peut plus agir selon toute l’étendue de ses forces naturelles, mais non pas qu’il ne l’a jamais pu ; au contraire, elles annoncent qu’il le pourrait encore, s’il n’eût pas mérité d’être dans la servitude ; car, s’il ne lui était pas possible de jamais recouvrer l’usage de ses forces, sa chaîne ne serait pour lui, ni une punition, ni une honte.

			En même temps, de ce que l’homme est si difficilement, si obscurément et si rarement libre aujourd’hui, on ne serait plus raisonnable d’en inférer que ses actions soient indifférentes, et qu’il ne soit pas obligé de remplir la mesure de bien qui lui est imposée même dans cet état de servitude ; car la privation de sa liberté consiste en effet à ne pouvoir, par ses propres forces, obtenir la jouissance entière des avantages renfermés dans le bien pour lequel il a été fait, mais non à pouvoir s’approcher du mal sans se rendre encore plus coupable ; puisque l’on verra que son corps matériel ne lui a été prêté que pour faire continuellement la comparaison du faux avec le vrai, et que jamais l’insensibilité où le conduit chaque jour sa négligence sur ce point, ne pourra détruire son essence ; ainsi, il suffit qu’il se soit éloigné une fois de la lumière à laquelle il devait s’attacher, pour rendre la suite de ses écarts inexcusables, et pour qu’il n’ait aucun droit de murmurer de ses souffrances.

			Mais, faut-il le dire, si les observateurs ont tant balbutié sur la liberté de l’homme, c’est qu’ils n’ont pas encore pris la première notion de ce qu’est sa volonté : rien ne le prouve mieux que leurs recherches continuelles pour savoir comment elle agit : ne pouvant soupçonner que son principe dût être en elle-même, ils l’ont cherché dans des causes étrangères, et voyant, en effet, qu’elle était ici-bas si souvent entraînée par des motifs apparents ou réels, ils ont conclu qu’elle n’agissait point par elle-même, et qu’elle avait toujours besoin d’une raison pour se déterminer. Mais si cela était, pourrions-nous dire avoir une volonté, puisque, loin d’être à nous, elle serait toujours subordonnée aux différentes causes qui agissent sans cesse sur elle ? N’est-ce pas alors tourner dans le même cercle, et renouveler la même erreur que nous avons dissipée relativement à la liberté ? En un mot, dire qu’il n’y a point de volonté sans motifs, c’est-à-dire que la liberté n’est plus une faculté qui dépende de nous, et que nous n’avons jamais été maîtres de la conserver. Or, raisonner ainsi, c’est ignorer ce que c’est que la volonté qui annonce précisément un Être agissant par lui-même, et sans le secours d’aucun autre Être.

			Par conséquent, cette multitude d’objets et de motifs étrangers qui nous séduisent et nous déterminent si souvent aujourd’hui, ne prouve pas que nous ne puissions vouloir sans eux, et que nous ne soyons pas susceptibles de liberté, mais seulement qu’ils peuvent prendre empire sur notre volonté, et l’entraîner quand nous ne nous y opposons pas. Car, avec de la bonne foi, on conviendra que ces causes extérieures nous gênent et nous tyrannisent ; or, comment pourrions-nous le sentir et l’apercevoir, si nous n’étions pas essentiellement faits pour agir par nous-mêmes, et non par l’attrait de ces illusions ?

			Quant à la manière dont la volonté peut se déterminer indépendamment des motifs et des objets qui nous sont étrangers, autant cette vérité paraîtra certaine à quiconque voudra oublier tout ce qui l’entoure, et regarder en soi, autant l’explication en est-elle un abîme impénétrable pour l’homme et pour quelque Être que ce soit, puisqu’il faudrait pour la donner, corporiser l’incorporel ; ce serait de toutes les recherches la plus nuisible à l’homme, et la plus propre à le plonger dans l’ignorance et dans l’abrutissement, parce qu’elle porte à faux, et qu’elle use en vain toutes les facultés qui sont en lui. Aussi, le peu de succès qu’ont eu les observateurs sur cette matière, n’a servi qu’à jeter dans le découragement ceux qui ont eu l’imprudence de les suivre, et qui ont voulu chercher auprès d’eux des lumières que leur fausse marche avait éloignées. Le Sage s’occupe à chercher la cause des choses qui en ont une, mais il est trop prudent et trop éclairé pour en chercher à celles qui n’en ont point, et la volonté naturelle à l’homme est de ce nombre, car elle est cause elle-même.

			Par cette raison, dès qu’il lui reste toujours une volonté, et qu’elle ne peut se corrompre que par le mauvais usage qu’il en fait, je continuerai à le regarder comme libre, quoiqu’étant presque toujours asservi.

			Ce n’est point pour l’homme aveugle, frivole et sans désir, que j’expose de pareilles idées ; comme il n’a que ses yeux pour guides, il juge les choses sur ce qu’elles sont, et non sur ce qu’elles ont été ; ce serait donc inutilement que je lui présenterais des vérités de cette nature, puisqu’en les comparant avec ses idées ténébreuses, et avec les jugements de ses sens, il n’y trouverait que des contradictions choquantes, qui lui feraient nier également ce qu’il aurait déjà conçu, et ce qu’on lui ferait concevoir de nouveau, pour se livrer ensuite au désordre de ses affections, et suivre la loi morte et obscure de l’animal sans intelligence.

			Mais l’homme, qui se sera assez estimé pour chercher à se connaître, qui aura veillé sur ses habitudes, et qui ayant déjà donné ses soins à écarter le voile épais qui l’enveloppe, pourrait tirer quelques fruits de ces réflexions ; celui-là, dis-je, peut ouvrir ce livre, je le lui confie de bon cœur, dans la vue de fortifier l’amour qu’il a déjà pour le bien.

			Cependant quels que soient ceux entre les mains de qui cet écrit pourra tomber, je les exhorte à ne pas chercher l’origine du mal ailleurs que dans cette source que j’ai indiquée, c’est-à-dire, dans la dépravation de la volonté de l’Être ou du Principe devenu mauvais. Je ne craindrai point d’affirmer qu’en vain ils feraient des efforts pour trouver au mal une autre cause ; car, s’il avait une base plus fixe et plus solide, il serait éternel et invincible comme le bien ; si cet Être dégradé pouvait produire autre chose que des actes de volonté, s’il pouvait former des Êtres réels et existants, il aurait la même puissance que le Principe bon ; c’est donc le néant de ses œuvres qui nous fait sentir sa faiblesse, et qui interdit absolument toute comparaison entre lui et le bon Principe dont il s’est séparé.

			Ce serait être encore bien plus insensé, de chercher l’origine du bien ailleurs que dans le bien même ; car après tout ce qu’on vient de voir, si des Êtres dégradés, comme le mauvais Principe et l’homme, ont encore le droit d’être la propre cause de leurs actions, comment pourrait-on refuser cette propriété au bien, qui, comme tel, est la source infinie de toutes les propriétés, le germe même et l’agent essentiel de tout ce qui est parfait ? Il faudrait donc n’avoir pas le sens juste, pour aller chercher la cause et l’origine du bien hors de lui, si elles ne sont et ne peuvent être que dans lui.

			J’en ai dit assez pour faire concevoir l’origine du mal ; cependant l’exposé que j’en ai fait, m’oblige, premièrement, à donner quelques notions sur la nature et l’état du mauvais Principe avant sa corruption ; secondement, à prévenir une difficulté qui pourrait arrêter ceux-mêmes qui passent pour les plus instruits sur ces objets ; savoir, pourquoi l’Auteur du mal ne fait aucun acte de liberté, pour se réconcilier avec le bon Principe ; mais je ne m’arrêterai qu’un instant sur ces deux objets, pour ne pas interrompre ma marche, et pour ne pas trop m’écarter des bornes qui me sont prescrites.

			En annonçant que le Principe du mal s’était rendu mauvais par le seul acte de sa volonté, j’ai donné à entendre qu’il était bon avant d’enfanter cet acte. Or était-il alors égal à ce Principe supérieur que nous avons reconnu précédemment ? Non, sans doute ; il était bon, sans être son égal ; il lui était inférieur, sans être mauvais ; il était provenu de ce même Principe supérieur, et dès lors il ne pouvait l’égaler ni en force, ni en puissance ; mais il était bon, parce que l’Être qui l’avait produit, était la bonté et l’excellence même ; enfin, il lui était encore inférieur, parce que ne tenant pas sa loi de lui-même, il avait la faculté de faire ou de ne pas faire ce qui lui était imposé par son origine ; et par-là, il était exposé à s’écarter de cette loi et à devenir mauvais, tandis que le Principe supérieur, portant en lui-même sa propre loi, est dans la nécessité de rester dans le bien qui le constitue, sans pouvoir jamais tendre à une autre fin.

			Quant au second objet, j’ai donné à connaître que si l’Auteur du mal usait de sa liberté pour se rapprocher du bon principe, il cesserait d’être mauvais et de souffrir, et que dès lors il n’y aurait plus de mal ; mais on voit tous les jours par ses œuvres qu’il est comme enchaîné à sa volonté criminelle, en sorte qu’il n’en produit pas un seul acte qui n’ait pour but de perpétuer la confusion et le désordre.

			C’est sur ce point que les fatalistes ont cru triompher, prétendant que le mal porte en soi la raison et la nécessité de son existence ; ils jettent ainsi les hommes dans le découragement et le désespoir, puisque, si le mal est nécessaire, il est impossible, à jamais, d’éviter ses coups, et de conserver aucune espérance de cette paix et de cette lumière qui fait l’objet de tous nos désirs et de toutes nos recherches ; mais gardons-nous d’adopter ces erreurs, et détruisons les conséquences dangereuses qui en sont les suites, en exposant la véritable cause de la durée du mal.

			En descendant en nous-mêmes, il nous sera aisé de sentir que c’est une des premières lois de la Justice universelle, qu’il y ait toujours un rapport exact entre la nature de la peine et celle du crime, ce qui ne se peut qu’en assujettissant le prévaricateur à des actes impuissants, semblables à ceux qu’il a criminellement produits, et par conséquent opposés à la loi dont il s’est écarté. Voilà pourquoi l’Auteur du mal, s’étant corrompu par le coupable usage de sa liberté, persévère dans sa volonté mauvaise, de la même manière qu’il l’a conçue, c’est-à-dire, qu’il ne cesse de s’opposer aux actes et à la volonté du Principe bon, et que, dans ces vains efforts, il éprouve une continuité des mêmes souffrances, afin que, selon les lois de la justice, ce soit dans l’exercice même de son crime qu’il rencontre sa punition.

			Mais ajoutons encore quelques réflexions sur un sujet aussi important.

			Si le bon Principe est l’unité essentielle, s’il est la bonté, la pureté et la perfection même, il ne peut souffrir en lui ni division, ni contradiction, ni souillure ; il est donc évident que l’Auteur du mal dût en être entièrement séparé et rejeté par le seul acte d’opposition de sa volonté à la volonté du bon Principe ; en sorte que dès lors il ne pût lui rester qu’une puissance et une volonté mauvaise, sans communication ni participation du bien. Ennemi volontaire du bon Principe, et de la règle unique, éternelle et invariable, quel bien, quelle loi pouvait-il y avoir en lui hors de cette règle, puisqu’il est impossible qu’un seul et même Être soit à la fois bon et mauvais, qu’il produise en même temps l’ordre et le désordre, le pur et l’impur ? Il est donc aisé de se convaincre, que sa séparation entière d’avec le bon Principe, l’ayant nécessairement éloigné de tout bien, il ne fut plus en état de connaître et de produire rien de bon, et que désormais il ne put sortir de sa volonté que des actes sans règle et sans ordre, et une opposition absolue au bien et à la vérité.

			C’est ainsi qu’abîmé dans ses propres ténèbres, il n’est susceptible d’aucune lumière et d’aucun retour au bon Principe ; car, pour qu’il pût diriger ses désirs vers cette vraie lumière, il faudrait auparavant que la connaissance lui en fût rendue, il faudrait qu’il pût concevoir une bonne pensée ; et comment trouverait-elle accès en lui, si sa volonté et toutes ses facultés sont tout à fait impures et corrompues ? En un mot, dès qu’il n’a par lui-même aucune correspondance avec le bien, et qu’il n’est en son pouvoir, ni de le connaître, ni de le sentir, la faculté et la liberté d’y revenir sont toujours sans effet pour lui, c’est ce qui rend si horrible la privation à laquelle il se trouve condamné.

			La loi de la Justice s’exécute également sur l’homme, quoique par des moyens différents ; ainsi, elle nous fournira de même, des lumières qui nous guideront dans les recherches que nous aurons à faire sur lui.

			Il n’y a personne de bonne foi, et dont la raison ne soit pas obscurcie ou prévenue, qui ne convienne que la vie corporelle de l’homme est une privation et une souffrance presque continuelles. Ainsi, d’après les idées que nous avons prises de la Justice, ce ne sera pas sans raison que nous regarderons la durée de cette vie corporelle comme un temps de châtiment et d’expiation ; mais nous ne pouvons la regarder comme telle, sans penser aussitôt qu’il doit y avoir eu pour l’homme un état antérieur et préférable à celui où il se trouve à présent, et nous pouvons dire, qu’autant son état actuel est borné, pénible, et semé de dégoûts, autant l’autre doit avoir été illimité et rempli de délices. Chacune de ses souffrances est un indice du bonheur qui lui manque ; chacune de ses privations prouve qu’il était fait pour la jouissance ; chacun de ses assujettissements lui annonce une ancienne autorité ; en un mot, sentir aujourd’hui qu’il n’a rien, c’est une preuve secrète qu’autrefois il avait tout.

			Par le sentiment douloureux de l’affreuse situation où nous le voyons aujourd’hui, nous pouvons donc nous former l’idée de l’état heureux où il a été précédemment. Il n’est pas à présent le maître de ses pensées, et c’est un tourment pour lui que d’avoir à attendre celles qu’il désire, et à repousser celles qu’il craint ; de là nous sentons qu’il était fait pour disposer de ces mêmes pensées, et qu’il pouvait les produire à son gré, d’où il est aisé de présumer les avantages inappréciables, attachés à un pareil pouvoir. Il n’obtient actuellement quelque paix et quelque tranquillité que par des efforts infinis et des sacrifices pénibles, de là nous concluons qu’il était fait pour jouir perpétuellement et sans travail, d’un état calme et heureux, et que le séjour de la paix a été sa véritable demeure. Ayant la faculté de tout voir et de tout connaître, il rampe néanmoins dans les ténèbres, mais c’est en frémissant de son ignorance et de son aveuglement ; n’est-ce pas une preuve certaine que la lumière est son élément ? Enfin, son corps est sujet à la destruction, et cette mort, dont il est le seul Être qui ait l’idée dans la nature, est le pas le plus terrible de sa carrière corporelle, l’acte le plus humiliant pour lui, et celui qu’il a le plus en horreur ; pourquoi cette loi, si sévère et si affreuse pour l’homme, ne nous ferait-elle pas concevoir que son corps en avait reçu une infiniment plus glorieuse, et devait jouir de tous les droits de l’immortalité ?

			Or d’où pouvait provenir cet état sublime qui rendait l’homme si grand et si heureux, si ce n’est de la connaissance intime et de la présence continuelle du bon Principe, puisque c’est en lui seul que se trouve la source de toute puissance et de toute félicité ? Et pourquoi cet homme languit-il à présent dans l’ignorance, dans la faiblesse et dans la misère, si ce n’est parce qu’il est séparé de ce même Principe, qui est la seule lumière et l’unique appui de tous les Êtres ?

			C’est ici qu’en rappelant ce que j’ai dit plus haut de la justice du premier Principe, et de la liberté des Êtres provenus de lui, nous sentirons parfaitement que si par une suite de son crime, le Principe du mal subit encore les pâtiments attachés à sa volonté rebelle, de même les souffrances actuelles de l’homme ne sont que des suites naturelles d’un premier égarement ; de même aussi cet égarement n’a pu provenir que de la liberté de l’homme, qui ayant conçu une pensée contre la Loi suprême, y aura adhéré par sa volonté.

			D’après la connaissance des rapports, qui se trouvent entre le crime et les souffrances du mauvais Principe, je pourrais, en suivant leur analogie, faire présumer quelle est la nature du crime de l’homme originel, par la nature de sa peine. Je pourrais même, par ce moyen, apaiser les murmures qui ne cessent de s’élever, sur ce que nous sommes condamnés à participer à son châtiment, quoique nous n’ayons point participé à son crime. Mais ces vérités seraient méprisées par la multitude, et goûtées d’un si petit nombre, que je croirais faire une faute en les exposant au grand jour. Je me contenterai donc de mettre les lecteurs sur la voie, par un tableau figuratif de l’état de l’homme dans sa gloire, et des peines auxquelles il s’est exposé, depuis qu’il en est dépouillé.

			Il n’y a point d’origine qui surpasse la sienne ; car il est plus ancien qu’aucun Être de Nature, il existait avant la naissance du moindre des germes, et cependant il n’est venu au monde qu’après eux. Mais ce qui l’élevait bien au-dessus de tous ces Êtres, c’est qu’ils étaient soumis à naître d’un père et d’une mère, au lieu que l’homme n’avait point de mère. D’ailleurs, leur fonction était tout-à-fait inférieure à la sienne ; celle de l’homme était de toujours combattre pour faire cesser le désordre et ramener tout à l’Unité ; celle de ces Êtres était d’obéir à l’homme. Mais comme les combats que l’homme avait à faire, pouvaient être très dangereux pour lui, il était revêtu d’une armure impénétrable, dont il variait l’usage à son gré, et dont il devait même former des copies égales et absolument conformes à leur modèle.

			En outre, il était muni d’une lance composée de quatre métaux si bien amalgamés, que depuis l’existence du monde, on n’a jamais pu les séparer. Cette lance avait la propriété de brûler comme le feu même ; de plus elle était si aiguë que rien pour elle n’était impénétrable, et si active qu’elle frappait toujours en deux endroits à la fois. Tous ces avantages joints à une infinité d’autres dons que l’homme avait reçus en même temps, le rendaient vraiment fort et redoutable.

			Le Pays où cet homme devait combattre était couvert d’une forêt formée de sept arbres, qui avaient chacun seize racines et quatre cent quatre-vingt-dix branches. Leurs fruits se renouvelant sans cesse, fournissaient à l’homme la plus excellente nourriture, et ces arbres eux-mêmes lui servaient de retranchement, et rendaient son Poste comme inaccessible.

			C’est dans ce lieu de délices, le séjour du bonheur de l’homme, et le trône de sa gloire, qu’il aurait été à jamais heureux et invincible ; parce qu’ayant reçu ordre d’en occuper le centre, il pouvait de là observer sans peine tout ce qui se passait autour de lui, et avait ainsi l’avantage d’apercevoir toutes les ruses et toutes les marches de ses adversaires, sans jamais en être aperçu ; aussi, pendant tout le temps qu’il garda ce poste, il conserva sa supériorité naturelle, il jouit d’une paix et goûta une félicité qui ne peuvent s’exprimer aux hommes d’à présent ; mais dès qu’il s’en fut éloigné, il cessa d’en être le maître, et un autre Agent fut envoyé pour prendre sa place ; alors l’homme après avoir été honteusement dépouillé de tous ses droits, fut précipité dans la région des pères et des mères, où il reste depuis ce temps, dans la peine et l’affliction de se voir mêlé et confondu avec tous les autres Êtres de la Nature.

			Il n’est pas possible de concevoir un état plus triste et plus déplorable que celui de ce malheureux homme au moment de sa chute ; car non seulement il perdit aussitôt cette lance formidable à laquelle nul obstacle ne résistait, mais l’armure même dont il avait été revêtu, disparut pour lui, et elle fut remplacée, pour un temps, par une autre armure qui, n’étant point impénétrable comme la première, devint pour lui une source de dangers continuels, en sorte qu’ayant toujours le même combat à soutenir, il fut infiniment plus exposé.

			Cependant, en le punissant ainsi, son père ne voulut pas lui ôter tout espoir et l’abandonner entièrement à la rage de ses ennemis ; touché de son repentir et de sa honte, il lui promit qu’il pourrait, par ses efforts, recouvrer son premier état ; mais que ce ne serait qu’après avoir obtenu d’être remis en possession de cette lance qu’il avait perdue, et qui avait été confiée à l’agent par lequel l’homme était remplacé, dans le centre même qu’il venait d’abandonner.

			C’est donc à la recherche de cette arme incomparable, que les hommes ont dû s’occuper depuis, et qu’ils doivent s’occuper tous les jours, puisque c’est par elle seule qu’ils peuvent rentrer dans leurs droits, et obtenir toutes les faveurs qui leur furent destinées.

			Il ne faut pas non plus être étonné des ressources qui restèrent à l’homme après son crime ; c’était la main d’un père qui le punissait, et c’était aussi la tendresse d’un père qui veillait sur lui, lors même que sa Justice l’éloignait de sa présence. Car le lieu dont l’homme est sorti, est disposé avec tant de sagesse, qu’en retournant sur ses pas, par les mêmes routes qui l’ont égaré, cet homme doit être sûr de regagner le point central de la forêt dans lequel seul il peut jouir de quelque force et de quelque repos.

			En effet, il s’est égaré en allant de quatre à neuf, et jamais il ne pourra se retrouver qu’en allant de neuf à quatre. Au reste, il aurait tort de se plaindre de cet assujettissement ; telle est la Loi imposée à tous les Êtres qui habitent la région des pères et des mères ; et puisque l’homme y est descendu volontairement, il faut bien qu’il en ressente toute la peine. Cette Loi est terrible, je le sais, mais elle n’est rien comparée à la Loi du nombre cinquante-six, Loi effrayante, épouvantable pour ceux qui s’y exposent, car ils ne pourront arriver à soixante-quatre, qu’après l’avoir subie dans toute sa rigueur.

			Telle est l’histoire allégorique de ce qu’était l’homme dans son origine, et de ce qu’il est devenu en s’écartant de sa première Loi ; j’ai tâché par ce tableau, de le conduire jusqu’à la source de tous ses maux, et de lui indiquer, mystérieusement il est vrai, les moyens d’y remédier. Je dois ajouter que, quoique son crime et celui du mauvais Principe soient également le fruit de leur volonté mauvaise, il faut remarquer néanmoins que l’un et l’autre de ces crimes sont de nature très différente, et que par conséquent, ils ne peuvent être assujettis à une égale punition, ni avoir les mêmes suites ; parce que d’ailleurs la Justice évalue jusqu’à la différence des lieux où leurs crimes se sont commis. L’homme et le Principe du mal ont donc continuellement leur faute devant les yeux, mais tous deux n’ont pas les mêmes secours, ni les mêmes consolations.

			J’ai donné à entendre précédemment que le Principe du mal ne peut par lui-même que persévérer dans sa volonté rebelle, jusqu’à ce que la communication avec le bien lui soit rendue. Mais l’homme, malgré sa condamnation, peut apaiser la Justice même, se réconcilier avec la vérité, et en goûter de temps en temps les douceurs, comme si en quelque sorte, il n’en était pas séparé.

			Il est vrai de dire néanmoins que le crime de l’un et de l’autre, ne se punit que par la privation, et qu’il n’y a de différence, que dans la mesure de ce châtiment. Il est bien plus certain encore que cette privation est la peine la plus terrible, et la seule qui puisse réellement subjuguer l’homme. Car, on a eu grand tort de prétendre nous mener à la Sagesse, par le tableau effrayant des peines corporelles dans une vie à venir ; ce tableau n’est rien, quand on ne les sent pas. Or, ces aveugles Maîtres ne pouvant nous faire connaître qu’en idée les tourments qu’ils imaginent, doivent nécessairement faire peu d’effet sur nous.

			Si au moins ils eussent pris soin de peindre à l’homme les remords qu’il doit éprouver, quand il est méchant, il leur eût été plus facile de le toucher, parce qu’il nous est possible d’avoir ici-bas le sentiment de cette douleur. Mais combien nous eussent-ils rendus plus heureux, et nous eussent-ils donné une idée plus digne de notre Principe, s’ils eussent été assez sublimes pour dire aux hommes, que ce Principe étant amour, ne punit les hommes que par l’amour, mais en même temps que n’étant qu’amour, lors qu’il leur ôte l’amour, il ne leur laisse plus rien.

			C’est par là qu’ils auraient éclairé et soutenu les hommes, et leur faisant sentir que rien ne devrait plus les effrayer que de cesser d’avoir l’amour de ce Principe, puisque dès lors ils sont dans le néant ; et certes ce néant que l’homme peut éprouver à tout instant, si on le lui peignait dans toute son horreur, serait pour lui, une idée plus efficace et plus salutaire que celle de ces éternelles tortures, auxquelles malgré la Doctrine de ces Ministres de sang, l’homme voit toujours une fin, et jamais de commencement.

			Les secours accordés à l’homme pour sa réhabilitation, quelque précieux qu’ils soient, tiennent cependant à des conditions très rigoureuses. Et vraiment plus les droits qu’il a perdus sont glorieux, plus il doit avoir à souffrir pour les recouvrer ; enfin étant assujetti par son crime à la loi du temps, il ne peut éviter d’en subir les pénibles effets, parce que s’étant opposé lui-même tous les obstacles que le temps renferme, la loi veut qu’il ne puisse rien obtenir qu’à mesure qu’il les éprouve, et qu’il les surmonte.

			C’est au moment de sa naissance corporelle, qu’on voit commencer les peines qui l’attendent. C’est alors qu’il montre toutes les marques de la plus honteuse réprobation ; il naît comme un vil insecte dans la corruption ; il naît au milieu des souffrances et des cris de sa mère, comme si c’était pour elle un opprobre de lui donner le jour ; or quelle leçon n’est-ce pas pour lui, de voir que de toutes les mères, la femme est celle dont l’enfantement est le plus pénible et le plus dangereux ! Mais à peine commence-t-il lui-même à respirer, qu’il est couvert de larmes et tourmenté par les maux les plus aigus. Les premiers pas qu’il fait dans la vie, annoncent donc qu’il n’y vient que pour souffrir, et qu’il est vraiment le fils du crime et de la douleur.

			Si l’homme, au contraire, n’eût point été coupable, sa naissance aurait été le premier sentiment du bonheur et de la paix. En voyant la lumière, il en aurait célébré la splendeur par de vifs transports, et par des tributs de louanges envers le Principe de sa félicité. Sans trouble sur la légitimité de son origine, sans inquiétude sur la stabilité de son sort, il en eût goûté toutes les délices, parce qu’il en aurait connu sensiblement les avantages. Ô homme, verse des larmes amères sur l’énormité de ton crime, qui a si horriblement changé ta condition ; frémis sur le funeste arrêt qui condamne ta postérité à naître dans les tourments et dans l’humiliation, tandis qu’elle ne devait connaître que la gloire, et un bonheur inaltérable.

			Dès les premières années de son cours élémentaire, la situation de l’homme devient beaucoup plus effrayante, parce qu’il n’a encore souffert que dans son corps, au lieu qu’il va souffrir dans sa pensée. De même que son enveloppe corporelle a été jusque-là en butte à la fougue des éléments, avant d’avoir acquis la moindre des forces nécessaires pour se défendre ; de même sa pensée va être poursuivie dans un âge où n’ayant pas encore exercé sa volonté, l’erreur peut le séduire plus aisément, porter par mille sentiers ses attaques jusqu’au germe, et corrompre l’arbre dans sa racine.

			Il est certain que l’homme commence alors une carrière si pénible et si périlleuse, que si les secours ne suivaient pour lui la même progression, il succomberait infailliblement ; mais la même main qui lui a donné l’être, ne néglige rien pour sa conservation ; à mesure qu’il avance en âge, que les obstacles se multiplient et s’opposent à l’exercice de ses facultés, à mesure aussi son enveloppe corporelle acquiert de la consistance ; c’est-à-dire, que sa nouvelle armure se fortifie et devient plus puissante contre les attaques de ses ennemis, jusqu’à ce qu’enfin le temple intellectuel de l’homme étant élevé, cette enveloppe devenue inutile, se détruise, laissant l’édifice à découvert et hors de toute atteinte.

			Il est donc évident que ce corps matériel que nous portons, est l’organe de toutes nos souffrances ; c’est donc lui qui formant des bornes épaisses à notre vue et à toutes nos facultés, nous tient en privation et en pâtiment ; je ne dois donc plus dissimuler que la jonction de l’homme à cette enveloppe grossière, est la peine même à laquelle son crime l’a assujetti temporellement, puisque nous voyons les horribles effets qu’il en ressent depuis le moment où il en est revêtu, jusqu’à celui où il en est dépouillé ; et que c’est par là que commencent et se perpétuent les épreuves, sans lesquelles il ne peut rétablir les rapports qu’il avait autrefois avec la Lumière.

			
		

	OEBPS/font/CenturySchoolbook.TTF


OEBPS/font/NewCenturySchlbkLTStd-BdIt.otf


OEBPS/image/Des_erreurs_et_de_la_verit__PG_gris.jpg
DES ERREURS

E-L
de la Vérité,

oU

LES HOMMES RAPPELLES
AU PRINCIPE UNIVERSEL

DE LA SCIENCE;

Ouyrage dans lequel, en faisant remarquer aux Obseryatenrs
Pincertitude de leurs Recherches , & leurs Méprises conti-
nuelles , on leur indigue la route qu’ils auroient di.
suivre, pour acquérir I'évidence Physique sur Porigine
du bien & dumal 5 sur I’Homme , sur la Nature maté~
rielle , la Nature immatérielle , & la Nature sacrée | sur
la base des Gouvernements politiques , sur I’ Autorité des
Souverains , sur la Justice Civile & Criminelle , sur
les Sciences , les Langues , & les Ares,

PAvR NS Bt e

A EDIMBOURG.

.

P

BT





OEBPS/image/cover.jpg
ouis-Claude de Saint-Martin

Des Erreurs
et de la Vérité

ou

Les Hommes rappelés

au Principe universel
de la Science

‘//,/7/ fﬁ(u. 'P"éﬁ;
—_——— >

%‘ DIFFUSION

MARTINISTE






OEBPS/image/LC_St_Martin_couverture_gris.png





OEBPS/toc.xhtml


  

    Table des matières



    

      		

        Du même auteur, chez Diffusion Martiniste

      



      		

        Préface

      



      		

        Introduction

      



      		

        I

      



    



  



    Points de repère



    

      		

        Cover

      



    



  



OEBPS/font/NewCenturySchlbkLTStd-It.otf


OEBPS/font/NewCenturySchlbkLTStd-Bd.otf


OEBPS/font/TimesNewRomanPS-BoldMT.ttf


OEBPS/font/NewCenturySchlbkLTStd-Roman.otf


OEBPS/image/cover.png
ouis-Claude de Saint-Martin

Des Erreurs
et de la Vérité

ou

Les Hommes rappelés

au Principe universel
de la Science

% DIFFUSION

MARTINISTE






