
[image: Couverture : Baraquin Noëlla, Laffitte Jacqueline, Dictionnaire des philosophes, Quatrième édition, Cet ouvrage a été conçu sous la direction de Jacqueline Russ, Armand Colin]


[image: Page de titre : Baraquin Noëlla, Laffitte Jacqueline, Dictionnaire des philosophes, Quatrième édition, Cet ouvrage a été conçu sous la direction de Jacqueline Russ, Armand Colin]



  Collection U

  Mise en page : Nord Compo

  © Armand Colin, 1997, 2020,

    2025 pour cette nouvelle présentation

    Armand Colin est une marque de Dunod Éditeur,

    11 rue Paul Bert, 92240 Malakoff

    www.dunod.com

  ISBN : 978-2-200-64253-2




  Table des matières

  Couverture

  Page de Copyright

  Avant-propos

  Abréviations

  Signes

  ADORNO, Theodor Wiesengrund (1903-1969)

  ALAIN Émile CHARTIER, dit (1868-1951)

  ALTHUSSER, Louis (1918-1990)

  ANSELME DE CANTORBÉRY, saint (1033/34-1109)

  ARENDT, Hannah (1906-1975)

  ARISTOTE (384-322 av. J.-C.)

  ARON, Raymond (1905-1983)

  AUGUSTIN, saint (354-430)

  AVERROÈS ET L'AVERROÏSME (1126-1198)

  AVICENNE (980-1037)

  BACHELARD, Gaston (1884-1962)

  BACON, Francis (1561-1626)

  BATAILLE, Georges (1897-1962)

  BAUDRILLARD, Jean (1929-2007)

  BAYLE, Pierre (1647-1706)

  BENJAMIN, Walter (1892-1940)

  BENTHAM, Jérémy (1748-1832)

  BERGSON, Henri (1859-1941)

  BERKELEY, George (1685-1753)

  BERNARD, Claude (1813-1878)

  BOUDDHA et la doctrine bouddhique

  BOURDIEU, Pierre (1930-2002)

  BRUNSCHVICG, Léon (1869-1944)

  CANGUILHEM, Georges (1904-1995)

  CAVAILLÈS, Jean (1903-1944)

  CERCLE DE VIENNE :

  CHOMSKY, Noam (1928)

  COMTE, Auguste (1798-1857)

  CONDILLAC, Étienne Bonnot de (1714-1780)

  CONDORCET Nicolas de Caritat, marquis de (1743-1794)

  CONFUCIUS et les textes fondateurs du Confucianisme

  COURNOT, Antoine Augustin (1801-1877)

  CYNIQUES, les (Ve s. av. J.-C.-IVe s. apr. J.-C.)

  DELEUZE, Gilles (1925-1995)

  DÉMOCRITE (v. 460-v. 370 av. J.-C.)

  DERRIDA, Jacques (1930-2004)

  DESCARTES, René (1596-1650)

  DIDEROT, Denis (1713-1784)

  DURKHEIM, Émile (1858-1917)

  ÉCOLE DE FRANCFORT

  ENGELS, Friedrich (1820-1895)

  ÉPICTÈTE (v. 50-v. 125)

  ÉPICURE (341-270 av. J.-C.)

  FEUERBACH, Ludwig (1804-1872)

  FICHTE, Johann Gottlieb (1762-1814)

  FOUCAULT, Michel (1926-1984)

  FRANCFORT, École de

  FREUD, Sigmund (1856-1939)

  GADAMER, Hans Georg (1900-2002)

  GIRARD, René (1923-2015)

  GORGIAS

  GUILLAUME D'OCKHAM OU D'OCCAM (v. 1285-v. 1349)

  HABERMAS, Jürgen (1929)

  HALBWACHS, Maurice (1877-1945)

  HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1770-1831)

  HEIDEGGER, Martin (1889-1976)

  HÉRACLITE (v. 576-480 av. J.-C.)

  HOBBES, Thomas (1588-1679)

  HUME, David (1711-1776)

  HUSSERL, Edmund (1859-1938)

  HUTCHESON Francis (1694-1747)

  JAMES, Williams (1842-1910)

  JANKÉLÉVITCH, Vladimir (1903-1985)

  JASPERS, Karl (1883-1969)

  JUNG, Carl Gustav (1875-1961)

  KANT, Emmanuel (1724-1804)

  KIERKEGAARD, Sören (1813-1855)

  KOYRÉ, Alexandre (1892-1964)

  LA BOÉTIE, Étienne de (1530-1563)

  LACAN, Jacques (1901-1981)

  LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm (1646-1716)

  LÉVINAS, Emmanuel (1906-1996)

  LÉVI-STRAUSS, Claude (1908-2009)

  LÉVY-BRUHL, Lucien (1857-1939)

  LOCKE, John (1632-1704)

  LUCRÈCE (98-55 av. J.-C.)

  MACHIAVEL, Nicolas (1469-1527)

  MAÏMONIDE (1135-1204)

  MAINE DE BIRAN Marie François Pierre Gontier de Biran, dit (1766-1824)

  MALEBRANCHE, Nicolas (1638-1715)

  MARC AURÈLE (121-180)

  MARCUSE, Herbert (1898-1979)

  MARX, Karl (1818-1883)

  MAUSS, Marcel (1872-1950)

  MENCIUS

  MERLEAU-PONTY, Maurice (1908-1961)

  MILL, John Stuart (1806-1873)

  MONTAIGNE, Michel Eyquem de (1533-1592)

  MONTESQUIEU Charles-Louis de Secondat, baron de La Brède et de (1689-1755)

  MORIN, Edgar (1921)

  NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm (1844-1900)

  OCKHAM, Guillaume d' (ou OCCAM)

  PARMÉNIDE (VIe s. av. J.-C.)

  PASCAL, Blaise (1623-1662)

  PIAGET, Jean (1896-1980)

  PLATON (427-347 av. J.-C.)

  PLOTIN (205-270)

  POPPER, Karl (1902-1994)

  PRÉSOCRATIQUES, les

  PRIGOGINE, Ilya (1917-2003)

  PROTAGORAS

  PROUDHON, Pierre-Joseph (1809-1865)

  RAWLS, John (1921-2002)

  RICŒUR, Paul (1913-2005)

  ROUSSEAU, Jean-Jacques (1712-1778)

  RUSSELL, Bertrand (1872-1970)

  SAINT ANSELME DE CANTORBÉRY

  SAINT AUGUSTIN

  SAINT THOMAS D'AQUIN

  SARTRE, Jean-Paul (1905-1980)

  SAUSSURE, Ferdinand de (1857-1913)

  SCEPTIQUES, les

  SCHELER, Max (1874-1928)

  SCHELLING, Friedrich Wilhelm (1775-1854)

  SCHOPENHAUER, Arthur (1788-1860)

  SÉNÈQUE (v. 4 av. J.-C.-65 apr. J.-C.)

  SHAFTESBURY Anthony Ashley Cooper, troisième comte de (1671-1713)

  SIMMEL, Georg (1858-1918)

  SMITH, Adam (1723-1790)

  SOCRATE (v. 469-399 av. J.-C.)

  SOPHISTES, les

  SPINOZA Baruch d'Espinoza, dit Benedictus de (1632-1677)

  STIRNER Max Johann Caspar Schmidt, dit (1806-1856)

  STOÏCIENS, les (IVe s. av. J.-C.-IIe s. apr. J.-C.)

  THOMAS D'AQUIN, saint (1225-1274)

  TOCQUEVILLE, Alexis de (1805-1859)

  VIENNE, le Cercle de

  VOLTAIRE François-Marie Arouet, dit (1694-1778)

  WEBER, Max (1864-1920)

  WEIL, Éric (1904-1977)

  WEIL, Simone (1909-1943)

  WITTGENSTEIN, Ludwig (1889-1951)

  XUNZI

  ZI SI

  Les entrées ont été rédigées par les auteurs suivants




  
    Avant-propos

    
      Ce Dictionnaire des philosophes, s’il entend exposer la vie et la doctrine des grands auteurs classiques, est largement ouvert à l’ensemble des courants contemporains : ce sont les philosophes les plus importants – une centaine – de la pensée antique, médiévale, classique, moderne et contemporaine qui sont ici présentés, de manière à ce que le lecteur soit ainsi disposé à gravir les premières marches de l’édifice philosophique. Avec l’aide de Platon, Aristote, Descartes et Spinoza, mais aussi de Wittgenstein, Bataille, Foucault et Deleuze, l’étudiant peut accéder, clairement, à la vie et à la pensée des grands philosophes.

      Ce dictionnaire est le complément indispensable du Dictionnaire de philosophie (paru dans la même collection). L’originalité et l’intérêt de ces deux ouvrages résident précisément dans l’articulation qu’ils réalisent entre la définition des notions et concepts essentiels de la philosophie et l’analyse des grands systèmes et des doctrines qui jalonnent l’histoire de la pensée. Partant du principe que chaque concept philosophique revêt des significations extrêmement différentes d’une doctrine à l’autre, on s’est attaché ici à définir les concepts fondamentaux dans le contexte de la philosophie de chaque auteur, dans la logique interne de son œuvre. La liste des principaux concepts de chaque philosophe est récapitulée à la fin de l’article qui lui est consacré, ce qui permet au lecteur, en se référant au dictionnaire des notions (Dictionnaire de philosophie), de confronter le sens d’un concept à l’intérieur d’une doctrine avec les significations que ce concept a pu revêtir au cours de l’histoire de la philosophie.

      Ce couplage des dictionnaires a donc pour finalité d’articuler la perspective diachronique avec la perspective synchronique, le dictionnaire des auteurs permettant de compenser le caractère dispersé de l’ordre alphabétique du dictionnaire des notions par le regroupement thématique ou problématique des concepts au sein d’une doctrine. Par exemple, dans le Dictionnaire des philosophes, la notion d’existence fait système, dans la perspective existentialiste de Sartre, avec les termes liberté, facticité, responsabilité, etc., selon un axe synchronique. Dans le Dictionnaire de philosophie, la notion d’existence se trouve située de Duns Scot à Sartre, en passant par Kant, Kierkegaard, Heidegger, etc., dans une perspective diachronique.

      Dans sa présentation, le Dictionnaire des philosophes suit évidemment l’ordre alphabétique – et non chronologique –, puisqu’il s’agit d’un dictionnaire. Le lecteur est d’abord informé de la vie des grands philosophes, puis de la succession de leurs œuvres, selon l’ordre de leur élaboration et/ou de leur parution, avec indication des principales éditions. Vient ensuite la notice proprement dite, qui consiste en une analyse rigoureuse de la philosophie de chaque auteur à partir des thèmes et courants qui dominent sa pensée, et plus précisément des grandes problématiques qui lui sont propres. Cet exposé de la doctrine met en relief les aspects essentiels de la pensée au moyen de sous-titres significatifs dont l’enchaînement permet, par une lecture rapide, une première appréhension très synthétique de l’œuvre. Ces analyses entendent fournir une approche globale pour appréhender les auteurs et élucider les concepts historiques : elles sont donc suivies d’une énumération des concepts clés et corrélats afin que l’articulation des auteurs et des notions puisse se faire de la manière la plus rigoureuse. Dès lors, un chassé-croisé permanent peut s’instaurer entre les deux dictionnaires. Chaque notice s’achève sur une bibliographie précise des études et des réflexions critiques suscitées par toute œuvre philosophique majeure, pour que chacun – étudiant de faculté ou de grande école, mais aussi tout lecteur soucieux d’une organisation et d’une progression méthodique de ses connaissances – puisse s’appuyer sur les meilleures bases philosophiques et pédagogiques.

      Ce livre est un ouvrage nécessaire qui veut offrir à « l’amateur de philosophie » un récit des grandes réflexions qui éclairent notre présent. Il doit permettre de se retrouver avec précision dans l’univers philosophique, mais aussi dans la vie et l’existence, formées depuis des siècles par la réflexion philosophique, cette tête commune du faisceau du savoir humain, tête qui fait pénétrer ses rayons dans tous les secteurs de la connaissance. C’est à cette tâche ininterrompue et magistrale de la philosophie que notre Dictionnaire des philosophes veut œuvrer.

      Qu’il nous soit permis, en conclusion, de citer Hegel : ce sont les « héros de la raison pensante qui, par la vertu de cette raison, ont pénétré dans l’essence des choses, de la nature et de l’esprit […] et nous ont acquis par leur effort le trésor suprême, celui de la connaissance rationnelle1 », qui sont présents dans notre Dictionnaire des philosophes.

      
        J. Russ, N. Baraquin, J. Laffitte

      

      
        Abréviations

        
          
            
              
              
              
              
              
                
                  	chap.

                  	chapitre

                

                
                  	Cerf

                  	éditions du Cerf

                

                
                  	dir.

                  	sous la direction de

                

                
                  	EHESS

                  	École des hautes études en sciences sociales

                

                
                  	ENS

                  	École normale supérieure

                

                
                  	ex.

                  	exemple

                

                
                  	L.

                  	livre

                

                
                  	Minuit

                  	éditions de Minuit

                

                
                  	Œ.C.

                  	Œuvres complètes

                

                
                  	publ.

                  	publication

                

                
                  	Seuil

                  	éditions du Seuil

                

                
                  	s.

                  	siècle

                

                
                  	s.d.

                  	sans date

                

                
                  	sq.

                  	et suivante(s)

                

                
                  	t.

                  	tome

                

                
                  	trad.

                  	traduction

                

                
                  	trad. fr.

                  	traduction française

                

                
                  	v.

                  	vers

                

                
                  	vol.

                  	volume

                

              
            

          

        

      

      
      
        Signes

        
          
            
              
              
              
              
              
                
                  	☞

                  	renvoie aux rubriques Œuvres (des philosophes traités), Concepts clés et corrélats, Auteurs, Bibliographie.

                

                
                  	→

                  	renvoie à un philosophe traité dans cet ouvrage.

                

              
            

          

        

      

      

  





  Notes

  
    1.  Leçons sur l’histoire de la philosophie (Introduction du Cours de Berlin).

  
  


  
    
      ADORNO, Theodor Wiesengrund (1903-1969)

      Philosophe, sociologue et musicologue allemand. Membre le plus éminent, avec M. Horkheimer*, de l’École de Francfort*. Juif en exil sous le nazisme à Oxford, puis aux États-Unis de 1934 à 1949, il prend ses distances par rapport au marxisme et entreprend la critique de la société postindustrielle bureaucratique et technocratique responsable selon lui de la tragédie contemporaine (peut-on encore penser après Auschwitz ?). Porte-parole contesté de la gauche, accusé par la Nouvelle Gauche de faire le jeu de l’ordre établi, « il s’offre à nous, aujourd’hui, comme l’archétype de l’intellectuel désillusionné par les désastres du siècle ainsi que par la vanité de la pensée » (M. Besnier).

      
        • Œuvres :

        
          a) sociologiques : Études sur la personnalité autoritaire (1950), Allia, 2007 ; b) philosophiques, morales : Dialectique de la raison (1947), avec Horkheimer, Gallimard, 1974 ; Dialectique négative (1966), Payot, 1978 ; Minima Moralia. Réflexions sur la vie mutilée (1951), Gallimard, 1974 ; Jargon de l’authenticité (1964), Payot, 1989 ; c) esthétiques : Théorie esthétique, 1970 ; Philosophie de la nouvelle musique (1949), Payot, 1989 – sa contribution à la musicologie a pu apparaître comme l’apport le plus original d’Adorno – ; Prismes, Payot, 1986.

        

      

      
        L’autodestruction de la raison. De la froideur bourgeoise aux fumées d’Auschwitz

        Dans les années 1930, Adorno élabore avec Horkheimer le projet de « théorie critique », application de la critique marxiste aux nouveaux mécanismes de domination et d’aliénation (« société administrée », standardisation de la culture), sans oublier ceux engendrés par le marxisme orthodoxe (totalitarisme), et en tenant compte des évolutions non prévues par Marx* : au lieu d’une paupérisation croissante, l’intégration de la classe ouvrière dans la classe moyenne. Les capitalistes ont lu Marx et trouvé les moyens politiques et économiques d’éviter les crises…

        Dans Dialectique de la raison, publiée à la Libération avec M. Horkheimer, est rejetée l’idée que la victoire du prolétariat suffirait à abolir la domination de l’homme par l’homme. C’est la raison elle-même qui, en s’instrumentalisant, s’est rendue responsable de l’aliénation et des formes nouvelles de la barbarie. Sa domination irrationnelle de la nature a abouti à une véritable « autodestruction » d’elle-même : l’homme s’est nié en tant qu’être naturel, a oublié sa propre nature intérieure, son corps ; il est devenu un individu abstrait. La raison est devenue « un mythe », le rationalisme une idéologique mystificatrice. Technique et calcul au service d’intérêts privés récupérant toutes les valeurs font régner « cette froideur qui est le principe de la subjectivité bourgeoise sans lequel Auschwitz n’aurait pas été possible ». Le fascisme nazi, en liquidant politiquement l’individu libéral, est bien l’expression moderne de la logique monopoliste, où les droits démocratiques sont l’alibi du libéralisme.

        L’illusion marxiste – penser que la raison est l’apanage d’une classe sociale, moteur révolutionnaire immanent à la société – ne fait que redoubler l’illusion des Lumières : croire au rôle émancipateur de la raison comme telle.

      

      
        Dialectique négative, utopie négative

        Qu’est-ce qui surnage du naufrage de la raison ? L’individu – isolé, fragilisé par les systèmes –, seul à pouvoir prendre la place d’un sujet révolutionnaire introuvable. À condition de ne pas le concevoir à la manière irrationaliste qui a fait le jeu du fascisme ! De la raison des Lumières, qui était là avant le prolétariat, on gardera donc le meilleur : le libre esprit critique individuel, un individualisme éclairé, vigilant.

        La tâche de la critique est de :

        1. mettre au jour la perversion inhérente à la raison sous les entités abstraites auxquelles on a sacrifié l’individu – Idée et État hégéliens, Histoire de Marx, Essence de Husserl*, Être de Heidegger*, Science objective des néo-positivistes (Cercle de Vienne*, Popper*…). « Insatiable principe d’identité », « violence du rendre semblable », Adorno trouve des accents dignes de Lévinas* pour stigmatiser la mystification idéaliste ;

        2. démythologiser une société parodique où tout se passe comme si l’idéal spéculatif avait été réalisé : l’anéantissement de l’individuel dans l’universel, l’Aufhebung !

        Seul l’individu a en lui de quoi sentir ce qui peut rester de « non identique », d’irréconcilié dans les systèmes totalitaires. Parce que c’est la puissance du penser qui lui permet de rompre l’identité pour penser par lui-même, sentir une unité raison-nature bien plus fondamentale que l’identité théorie-praxis marxiste, Adorno conserve l’idée de dialectique, mais négative : « conscience rigoureuse de la non-identité », faisant droit à un individuel porteur d’universel et à une nature corporelle irréductible, elle maintiendra le particulier par une négation déterminée de tout retour à un quelconque positif. Ainsi évitera-t-on les grands « dépassements » conceptuels (société sans classes et sans État, lendemains qui chantent…).

        La motivation de l’utopie sera donc conservée, mais comme utopie négative : non affirmative, signe d’altérité au sein d’un réel uniformisant.

      

      
        L’art, « mimésis réfléchie » Une esthétique critique

        L’art – l’art moderne, qui a acquis une complète autonomie – est par excellence une telle source d’utopie subversive et le modèle même de la dialectique négative : l’individu créateur s’y donne les moyens de dépasser le passé sans annuler sa propre singularité. Il possède un contenu de vérité – comme sens provenant de l’élaboration d’un matériau par une forme – non comme incarnation de l’Idée (Hegel*), ni comme message séparable de la forme (didactisme de Brecht), ni comme reflet de la société (réalisme marxiste de G. Lukács, L. Goldmann). Langage non conceptuel, l’œuvre est une mimésis – « dans l’art, l’esprit n’est plus le vieil ennemi de la nature » (rythme, impulsions dionysiaques…) – et une organisation formelle. La forme, élaboration d’un matériau, déconstruit celui-ci par une organisation qui implique l’invention d’un matériau nouveau et de techniques nouvelles. Or, le matériau (par ex. l’harmonie tonale, la perspective) est inséparable d’un état historique donné ; il est « de l’esprit sédimenté, quelque chose de socialement préformé à travers la conscience des hommes », qui s’est constitué au travers d’attitudes (d’écoute en musique, de vision en peinture…) réifiées en canons d’expression. « La confrontation du compositeur avec le matériau est [donc] confrontation avec la société, précisément dans la mesure où celle-ci a pénétré dans l’œuvre. » (Philosophie de la nouvelle musique.) L’exemple canonique pour Adorno (musicologue et compositeur) est l’opération subversive de la libre atonalité, invention de son maître Schoenberg, lequel, ayant pris conscience de la saturation du système tonal, jette les fondements de la « nouvelle musique » en reposant le problème musical sur des bases neuves (tonalité suspendue, série). Il remonte ainsi vers un polyphonisme généralisé, libéré des tabous harmoniques en matière de dissonance. Cette victoire du contrepoint sur les limitations tonales, autorisant l’indépendance des voix, donne à entendre le déchirement du monde moderne jusqu’au cauchemar concentrationnaire (Un survivant de Varsovie) et à l’impossibilité de communiquer (Moïse et Aaron). Stravinski symbolise au contraire un renoncement à la modernité radicale, en régressant vers des formes archaïques, occultant la « protestation radicale » par une logique musicale encore trop complaisante envers les médias, avec fétichisme des moyens (virtuosité instrumentale, rythme…).

        Cette idée de la subversivité inhérente à l’art dès qu’il est libéré de son asservissement idéologique (art « moderne ») permet d’échapper aux trois impasses majeures de l’esthétique aujourd’hui :

        1. au formalisme idéaliste (ex. l’Art pour l’Art, le structuralisme esthétique de Valéry, de Barthes…) qui fait de l’œuvre un système clos sans amarres culturelles ni naturelles et lui refuse un contenu de vérité extérieur à son aura purement esthétique ;

        2. au réalisme (sensiblerie académique bourgeoise, réalisme socialiste) qui cherche ce contenu de vérité dans un message objectif (le « sujet » empirique de l’œuvre) ;

        3. à l’interprétation freudienne de l’art comme sublimation de pulsions.

        Dans les trois cas, la dimension de négativité de l’art est ignorée et donc l’objectivité empirique de son contenu majorée, soit pour en rejeter les implications historiques (formalisme), soit pour ne tenir compte que de celles-ci (réalisme). Nulle part la réduction de l’art à une réalité empirique n’est aussi poussée que dans la psychanalyse : sous couleur de faire droit à des significations profondes, le caractère provocateur et authentique de l’art, allergique à tout esprit de conciliation, est ignoré pour y voir une fuite dans l’illusion, un compromis hygiénique entre plaisir et réalité, « une douce narcose » !

        On comprend que la critique soit appelée par l’art comme son complément nécessaire : les grandes œuvres « attendent leur interprétation », car ce n’est pas le sujet mais la forme qui leur confère une vérité révolutionnaire, irrécupérable par une idéologie. Leur sens est inséparable de la recherche formelle la plus audacieuse, rendu plus complexe, plus énigmatique, par le renouvellement du matériau. « Inconsommables », leur forme « témoigne de la possibilité du possible », amorce la critique d’un réel mensonger : « L’idée d’une œuvre d’art conservatrice contient quelque chose d’absurde. En se séparant de manière emphatique du monde empirique, les œuvres d’art témoignent que ce monde lui-même doit devenir autre chose […]. La violence de la distanciation implicitement condamne la pauvreté et la fausseté de ce dont elle se distancie. » (Théorie esthétique.)

      

      
        Adorno moraliste : l’infamie dans le lieu commun. L’abjection moderne

        Dans une veine qui est exactement (version athée) celle d’Exégèse des lieux communs de Léon Bloy, les Minima Moralia dénoncent la parole neutralisante où s’entend la déchéance propre à l’époque, son nivellement consensuel. Dans la dénonciation heideggérienne du « On » au nom de l’authenticité, Adorno n’est pas sans reconnaître sa propre critique, mais défigurée par un « jargon » où il lit la complaisance conservatrice, une mentalité qui fait le lit du fascisme.

      

      
        • Concepts clés et corrélats :

        
          ☞ Art Bureaucratie Capitalisme Classe sociale Conformisme Contenu de vérité Critique Culture Dialectique Esthétique Forme Idéalisme Identité Idéologie Illusion Instrumentalisation Lumières Marxisme Mimesis Mystification Raison Rationalité Réification Révolution Technocratie Théorie critique Totalitarisme Utopie

        

      

      
        • Auteurs :

        
          ☞ Benjamin Deleuze Francfort (École de) Freud Habermas Hegel Marcuse Marx Popper

        

      

      
        • Bibliographie

        
          Études : D. Claussen, Theodor W. Adorno, un des derniers génies, Gallimard, 2004.

          R. Jauss in : R. Rochlitz (dir.), Théories esthétiques après Adorno, Actes Sud, 1990, p. 31 sq.

          M. Jimenez, Vers une esthétique négative. Adorno et la modernité, Le Sycomore, 1983.

          N° spécial de la Revue d’Esthétique, Adorno, no 8, Privat, 1995.

          G. Moutot, Adorno. Langage et réification, PUF, 2004 ; Essai sur Adorno, Payot, 2010.

          S. Müller-Doohm, Adorno, Gallimard, 2004.

          A. Wellmer, « Dialectique de la modernité et de la postmodernité. La critique de la raison après Adorno » in : Les Cahiers de philosophie, no 5, Jean-François Lyotard. Réécrire la modernité, p. 99-161.

        

        
          Critiques : J. Habermas, Le Discours philosophique de la modernité, Gallimard, 1985, p. 128 sq., 455; «Theodor W. Adorno », Profils philosophiques et politiques, Gallimard, 1971, p. 229-256.

          G. Petitdemange, Postface à Adorno, Jargon de l’authenticité, Payot, 1989, p. 159 sq.

          R. Rochlitz, Introduction à Théories esthétiques après Adorno, Actes Sud, 1990.

          H. Védrine, Les Ruses de la raison. Pouvoir et pouvoirs, Payot, 1982, p. 131-133.

          A. Wellmer, « Vérité, Apparence, Réconciliation. Adorno et le sauvetage esthétique de la modernité », in : R. Rochlitz (dir.), Théories esthétiques après Adorno, p. 37.

        

      

    

    
    
      ALAIN Émile Chartier, dit (1868-1951)

      Philosophe français, né en Normandie, à Mortagne-au-Perche, Alain s’est voulu avant tout un professeur de philosophie de l’enseignement secondaire, un éveilleur. C’est la rencontre avec son professeur de khâgne au lycée de Vanves, le philosophe Jules Lagneau, qui décida de sa vocation philosophique. Normalien et agrégé en 1892, professeur et journaliste, son enseignement original devint rapidement célèbre. Il redonnait vie aux grands textes et savait se faire entendre de tous. Il a marqué des générations, à Pontivy, Lorient, Rouen, puis à partir de 1909, dans les khâgnes parisiennes du lycée Henri-IV et du collège Sévigné.

      Engagé volontaire en 1914, à 46 ans, comme « simple soldat », Alain était revenu de la guerre résolument pacifiste ; au Comité de vigilance des intellectuels antifascistes, dont il fut l’un des créateurs en 1934, il choisit, en 1936, la fraction qui optait pour la négociation avec le national-socialisme.

      
        • Œuvres :

        
          a) Ses « Propos », plus de 5 000 brèves chroniques denses publiées de 1906 à 1936 dans La Dépêche de Rouen, réunis en vol. distincts : Propos d’un Normand, Propos sur le bonheur (1928), Gallimard 1960 ; Propos sur l’éducation (1932), PUF, 1976, etc. ; b) de nombreux ouvrages, dans son style non systématique de moraliste et d’essayiste doué du génie de la formule : Système des Beaux-Arts (1920), Gallimard, 1978 ; Entretiens au bord de la mer (1931), Gallimard, 1949 ; Les Dieux (1934), Gallimard, 1985 ; Éléments de philosophie (1941), Gallimard, 1990 ; Mars ou la guerre jugée, Gallimard, 1969 ; Choix de Propos, « La Pléiade », Gallimard, 1990.

        

      

      
        « La facilité est le mal de l’esprit » « Penser, c’est dire non »

        De son maître Jules Lagneau, Alain retient une puissante leçon de rationalisme et d’intellectualisme : dans la moindre perception, il y a tout l’esprit ; sous la moindre pensée, l’activité de la « pensée pensante », « sans laquelle 2 + 2 = 4 retomberait au néant » ! Du vrai, il faut douter, sinon la pensée se met à « croire » en ses pensées, s’en rend captive en les coupant de leur ancrage humain. Car l’esprit est au monde, « nos idées ne sont pas des êtres », mais des outils, des clés que l’on essaie. Les accents d’Alain pour dire la primauté de l’être au monde sont consonants avec la phénoménologie la plus concrète, en opposition expresse à l’idéalisme et au dualisme.

        L’homme n’est pas maître naturellement de ses pensées : l’esprit, solidaire d’un « sac de peau » et « engagé », a pour ennemis ses « premiers mouvements », l’imagination et l’émotion, maîtresses d’illusion et de servitude. Mais aussi bien la pensée pure, qui fuit le réel, prend « les signes pour les choses » et bâtit dans l’absolu sans rencontrer de résistance. Or, c’est là pour l’esprit se fuir. « La facilité est le mal de l’esprit » : « Écoutez Socrate*, qui bute partout ». C’est contre « ce qui va de soi » que la puissance de l’esprit a à se reconnaître et à se conquérir. Dans les gestes et les signes les plus simples (la politesse), on voit comment l’homme cherche à déjouer la pente de la démission et de l’abandon.

      

      
        Primauté en l’homme du supérieur sur l’inférieur : « l’homme dépasse l’homme »

        « L’inférieur porte le supérieur » ; l’humanisme optimiste et volontariste d’Alain est entièrement fondé sur l’idée – qui est « foi » – de la primauté du supérieur sur l’inférieur : « Le pouvoir de surmonter est tout l’homme », « L’homme n’est heureux que de vouloir et d’inventer ». Alain fait la critique de la tentation moderne des sciences humaines de réduire l’humanité à ses conditions (le passé, l’élémentaire) : « Les psychologues se trompent par cette manie de vouloir connaître au lieu de changer et d’élever. Connaître ma pensée c’est la faire. Connaître mon sentiment, c’est l’élever et l’humaniser. Mon vrai portrait est dans Homère, Virgile, Montaigne*. »

        Une pédagogie s’ensuit : apprendre en imitant et en admirant ; « l’enfant veut qu’on l’élève ». La formation par « les humanités » est donc irremplaçable : « l’homme pense l’humanité ou bien il ne pense rien » ; « On reste esclave, à ne point savoir admirer » ; « à vouloir s’exprimer lui-même sans secours, l’homme se déforme et grimace ». Imiter n’a pas d’autre fin que de parvenir à penser par soi-même. Si Alain est kantien en fondant toute valeur sur le fait de « se savoir esprit », il tient de Spinoza* que « l’homme n’a pas besoin de la perfection du cheval » : chacun possède une nature dont « la couleur et l’assiette sont inimitables », et s’il se sauve, c’est « en persévérant dans son être », dans la perfection vers laquelle il tend.

        Cet humanisme original, ce rationalisme proche des richesses du sens commun, de la littérature et de l’art, donne sa cohérence philosophique à la lecture que fait Alain des grands Auteurs : il voit dans leurs doctrines les expressions diverses d’une même affirmation de l’humanité, articulées autour d’une « querelle éternelle » : entre les pensées qui marquent la distance entre l’esprit et la nature – Platon*, Descartes*, Kant* – et celles qui reconduisent l’esprit vers une nature où il apprend à se retrouver et à se reconnaître – Aristote*, Spinoza, Hegel*.

      

      
        • Concepts clés et corrélats :

        
          ☞ Âme Art Beau Citoyen Corps Doute Éducation Esprit Esthétique Imagination Jugement Liberté Passions Pédagogie Perception Philosophe Philosophie Raison Rationalisme Sagesse

        

      

      
        • Auteurs :

        
          ☞ Comte Descartes Hegel Platon Socrate Spinoza

        

      

      
        • Bibliographie

        
          Études : R. Bourgne, Alain lecteur des philosophes, Dunod, 1987.

          T. Leterre, La Raison politique. Alain et la démocratie, PUF, 2000 ; Alain, le premier intellectuel, Stock, 2006.

          G. Pascal, L’Idée de philosophie chez Alain, Bordas, 1970.

          J. Perrier, Alain ou la démocratie de l’individu, Les Belles Lettres, 2017.

          O. Pourriol, Alain, le grand voleur, Le Livre de poche, 2006.

          O. Reboul, L’Éducation selon Alain, Vrin, 1974.

        

        
          Critiques : C. Perrot, La Politesse et sa philosophie, PUF, 1996, p. 212-216.

          J.-F. Sirinelli, Génération intellectuelle, « Quadrige », PUF, 1994, p. 696, passim.

        

      

    

    
    
      ALTHUSSER, Louis (1918-1990)

      Indissociablement philosophe marxiste et homme de parti, Althusser illustre par sa vie et son œuvre le lien étroit qui unit, à ses yeux, théorie et pratique, l’idée que la philosophie est partie prenante dans la lutte politique, qu’elle est elle-même une pratique théorique inséparable de la pratique politique. Sensibilisé aux problèmes épistémologiques par Bachelard*, Koyré* et Canguilhem*, ainsi qu’aux recherches structuralistes de Lévi-Strauss*, Foucault* et Lacan*, Althusser propose une lecture à la fois « symptomale » et scientifique du Capital. Sa réflexion critique, menée avec un refus de tout dogmatisme, en opérant chez Marx* une « coupure épistémologique » entre la préhistoire idéologique (son cortège de pseudo-concepts, humanisme, sujet…) et la production d’un discours scientifique autour de catégories fondamentales telles que forces productives, rapports de production, lutte des classes, idéologie, etc., renouvelle complètement la lecture de Marx et donne un élan nouveau au marxisme.

      Né en Algérie, Althusser fait des études brillantes à Alger, puis à Marseille, et entre à l’ENS rue d’Ulm en 1939. Prisonnier en Allemagne de 1939 à 1945, il reprend ses études lorsqu’il est démobilisé. Il prépare son diplôme avec Bachelard sur La Notion de continu dans la philosophie de Hegel. Agrégé de philosophie en 1948, il restera à l’ENS comme agrégé-répétiteur jusqu’à ce que, en 1980, le meurtre de sa femme, lors d’une crise de démence maniaco-dépressive, le conduise à un internement psychiatrique. Il meurt en 1990, après avoir écrit L’avenir dure longtemps.

      Son itinéraire intellectuel est représentatif des crises idéologiques de l’époque. Étudiant catholique, élève de J. Guitton et de J. Lacroix, il fonde à Marseille la section de la Jeunesse étudiante chrétienne. Mais sa foi est ébranlée par la guerre et il se convertit progressivement au marxisme, adhérant au Parti communiste en 1948. Son souci majeur est de sauver le marxisme au moment même de son déclin. Ses thèses ont un grand retentissement politique et philosophique, en France comme à l’étranger, et, si elles suscitent de vives polémiques dans le monde marxiste orthodoxe, elles entraînent une génération d’intellectuels militants. La désillusion provoquée par l’effondrement des régimes communistes n’est peut-être pas étrangère à sa dépression et au développement de sa maladie.

      
        • Œuvres :

        
          Montesquieu, la politique et l’histoire, PUF, 1959 ; Pour Marx, Maspero, 1965 ; Lire le Capital, Maspero, 1965 ; Lénine et la philosophie, Maspero, 1969, Réponse à John Lewis, Maspero, 1973 ; Philosophie et philosophie spontanée des savants, Maspero, 1974 ; Éléments d’autocritique, Hachette, 1974 ; Ce qui ne peut plus durer dans le parti communiste français, Maspero, 1978 ; L’avenir dure longtemps, Stock-IMEC, 2007.

        

      

      
        La catégorie de coupure épistémologique

        La première idée fondamentale est que le marxisme n’est pas un système harmonieux mais que Marx est « devenu » marxiste par une série de ruptures laborieuses, de contradictions surmontées. La catégorie de coupure épistémologique est utilisée par Althusser et son école pour désigner la profonde mutation théorique qui marque, en 1845, le passage chez Marx d’un humanisme idéologique au discours scientifique sur l’histoire. Le concept est emprunté à Bachelard chez qui il figure sous les termes de « rupture épistémologique ». Ce qui est commun avec Bachelard, dans la notion de coupure épistémologique, c’est qu’elle désigne, chez l’un comme chez l’autre, le moment où une discipline surmonte les obstacles épistémologiques, les erreurs et les illusions de sa préhistoire pour se constituer comme science. Chez Althusser, le sens de « coupure » diffère cependant sur un point essentiel : la coupure renvoie simultanément à la constitution d’une science, le matérialisme historique, et d’une philosophie nouvelle, le matérialisme dialectique. Cette philosophie est requise précisément pour combattre l’idéologie qui renaît sans cesse. La coupure épistémologique désigne ainsi un processus sans fin, une révolution théorique jamais achevée. C’est la raison pour laquelle, contrairement à la rupture épistémologique chez Bachelard, la coupure althussérienne est plus structurale, donc plus synchronique, que diachronique.

        Il n’empêche que cette mutation épistémologique a pour effet le découpage de l’œuvre de Marx en trois périodes, marquées par des ruptures épistémologiques : celle de 1841-1847, où dominent l’idéalisme hégélien et l’humanisme de Feuerbach* ; de 1844 à 1847, le communisme utopique ; et, à partir de 1847, l’avènement du communisme effectif avec Le Capital et l’élaboration des thèses fondamentales du marxisme.

        L’histoire est ouverte au marxisme grâce à la rupture avec l’humanisme. Cette notion désignant une philosophie qui fonde la société et l’histoire à partir d’une essence de l’homme est, comme la notion de sujet universel donateur de sens, un concept abstrait et vide, « surchargé d’idéologie bourgeoise ». Si Marx la rejette, c’est pour « arriver aux hommes concrets », c’est-à-dire les hommes tels qu’ils sont, déterminés et marqués par des rapports de force dans le cadre d’une économie donnée, la production capitaliste, à travers le système de la lutte des classes. Il faut passer par la connaissance du système que constitue l’ensemble de ces rapports pour parvenir « à la connaissance des lois qui commandent et leur vie et leur lutte concrètes ». Ainsi l’homme doit s’effacer derrière la relation structurale des luttes et contradictions sociales.

      

      
        Que signifie être marxiste aujourd’hui ?

        La crise que connaît le marxisme en cette seconde partie du xxe siècle conduit à se poser d’abord la question fondamentale : qu’est-ce qu’être marxiste ? Si Marx lui-même est devenu marxiste, en quoi consiste le marxisme effectif, c’est-à-dire le marxisme authentiquement scientifique, celui qui peut échapper à la contingence de sa propre interprétation idéologique ?

        Il ne s’agit rien moins que de sauver le marxisme des échecs successifs et de l’effondrement final des régimes communistes. Althusser y contribue pour sa part en dégageant et en définissant dans leur rigueur et leur scientificité les concepts fondamentaux du matérialisme historique.

        « Théoriquement parlant, écrit Althusser, le marxisme est, d’un même mouvement et en vertu de l’unique rupture épistémologique qui le fonde, un antihumanisme et un antihistoricisme. » Il le définit d’abord comme « un antihumanisme théorique », doctrine matérialiste qui récuse toute conception de l’histoire comme téléologie du sujet et qui, de ce fait, rend vaine et dérisoire toute eschatologie. Cette dernière est bien, en effet, une des raisons de l’écroulement des régimes communistes qui ont sacrifié totalement le présent au nom de l’avènement utopique du « grand soir » : l’achèvement de l’histoire dans une société sans classes. Althusser rejette également l’historicisme, tributaire de la philosophie hégélienne de l’histoire qui, dans son aspect le plus général, considère celle-ci comme le principe explicatif de tout phénomène humain, ce qui conduit à une forme de relativisme historique et d’acceptation non critique du présent. Or, pour préserver le caractère scientifique des grands concepts marxistes, Althusser les intègre dans une perspective structuraliste qui privilégie le point de vue synchronique aux dépens de l’explication diachronique. Affirmer que le marxisme est un antihistoricisme, c’est poser que des concepts tels que « lutte des classes », « modes de production », etc., échappent à la contingence de l’histoire, même si leur élaboration est un phénomène historique.

        Être marxiste, au sens rigoureux du terme, signifie donc :

        1. Affirmer que Le Capital est la théorie scientifique des modes de production. Au sens étroit, le concept de « modes de production » désigne la seule infrastructure économique, c’est-à-dire la façon dont une société organise les rapports des travailleurs aux moyens de production, ce que Marx définit comme l’articulation entre forces productives et rapports de production. Au sens large, « modes de production » signifie les conditions économiques, politiques, idéologiques qui commandent l’ensemble des procès de production. Généralisant la notion de production matérielle des marchandises, Althusser nomme « pratique » tout processus de transformation d’une matière première par le travail humain en un produit déterminé. La pratique sociale, dans son ensemble, comprend ainsi des pratiques économiques, politiques, idéologiques et théoriques.

        2. Défendre la théorie centrale du matérialisme historique. L’être social et économique détermine la conscience, et non l’inverse, et le réel est irréductible dans sa structure et son fonctionnement aux représentations que les sujets s’en font.

        3. Enfin, affirmer que la lutte des classes est le moteur déterminant de l’histoire : « Elle n’est pas l’effet dérivé de l’existence des classes qui existeraient antérieurement (en droit et en fait) à leur lutte. La lutte des classes est la forme historique de la contradiction (interne à un mode de production) qui divise les classes en classes. » (Réponse à John Lewis, Maspero, p. 29.) De plus, elle n’est pas seulement sociale et économique mais se réfléchit sur le plan théorique et philosophique.

      

      
        Philosophie, science et idéologie

        La « pratique théorique », en tant que forme déterminée de la pratique sociale, comprend la science qui produit des connaissances au moyen de concepts : 1) Il existe une structure propre de la science : le système des concepts détermine le sens de chaque concept et son ordre d’apparition dans la démonstration. 2) Une science s’édifie toujours contre l’idéologie ou à partir de sa préhistoire idéologique, la coupure épistémologique révélant précisément le passé de la science comme idéologie. 3) La pratique scientifique, selon Althusser, est à la fois transformation de l’objet réel par la théorie et de la théorie par l’expérience.

        Dans le contexte de sa lecture critique de Marx, Althusser désigne par « science » le projet marxiste de produire des analyses objectives et de dégager dans toute leur rigueur les concepts fondamentaux du matérialisme historique.

        Par « idéologie », il entend d’abord les théories erronées, les évidences qui tiennent lieu de science, toute pensée qui ne pense pas sa propre origine et qui ne détermine pas son propre rapport à la réalité, en particulier aux intérêts et aux motivations qui l’ont engendrée. Plus précisément, « une idéologie est un système (possédant sa logique et sa rigueur propres) de représentations (images, mythes, idées ou concepts selon le cas) doué d’une existence et d’un rôle historique au sein d’une société donnée […]. L’idéologie comme système de représentation se distingue de la science en ce que la fonction pratico-sociale l’emporte en elle sur la fonction théorique (ou fonction de connaissance) » (Pour Marx). Althusser met l’accent sur la différence chez Marx entre l’idéologie théorique et les idéologies réalisées dans la pratique (institutions, actes sociaux, etc.) qui sont réelles et concrètes, comme l’économie et la politique, et qui sont des forces matérielles agissantes indispensables à la société.

        Althusser insiste plus particulièrement sur deux traits essentiels de l’idéologie :

        – son rôle et son caractère vital dans les pratiques et les rapports humains : « Les sociétés humaines sécrètent l’idéologie comme l’élément et l’atmosphère mêmes indispensables à leur respiration et à leur histoire » ;

        – le fait que l’idéologie est par essence inconsciente de soi et n’existe comme telle que pour la science. Les forces motrices de l’histoire agissent à l’insu des masses qu’elles mobilisent. C’est pourquoi Althusser définit également l’idéologie comme le rapport imaginaire des individus à leurs conditions réelles d’existence. On retrouve ici « la structure de la méconnaissance » où marxisme et psychanalyse se rejoignent.

        L’originalité d’Althusser au sein du marxisme réside dans la fonction positive qu’il assigne à la philosophie dans son rapport à la science comme à l’idéologie. Les marxistes, d’une manière générale, ont, à l’égard de la philosophie, une attitude négative : soit ils condamnent son aspect abstrait et utopique au nom d’un réalisme pragmatique ; soit ils lui reprochent ses incertitudes au nom d’un positivisme scientiste ; soit ils la rejettent du côté des idéologies. Dans Pour Marx et dans Lire le Capital, Althusser énonce une nouvelle définition de la philosophie, qu’il distingue de la science en ce qu’elle n’a pas d’objet mais des enjeux, en ce qu’elle ne produit pas des connaissances – des concepts – mais des catégories et des thèses formant système. Ces thèses, ne pouvant faire l’objet de démonstrations ou de preuves scientifiques, se caractérisent non par leur vérité (en rapport avec une théorie) mais par leur justesse (en rapport avec une pratique).

        Dès lors, la philosophie a une fonction majeure d’intervention pratique dans la théorie en opérant une ligne de démarcation entre l’idéologie et la science. Il s’agit d’un véritable geste politique, susceptible d’orienter l’action militante dans un sens progressiste. C’est pourquoi Althusser propose une nouvelle définition de la philosophie comme « en dernière instance, lutte des classes dans la théorie » (Éléments d’autocritique). Tel est le rôle assigné à la « lecture symptomale » qui, à la suite de Spinoza*, Nietzsche*, Marx et Freud*, nous a appris à déceler dans un texte le non-dit, à considérer les mots comme des « effets de sens » : « C’est depuis Freud que nous commençons de soupçonner ce qu’écouter, donc ce que parler (et se taire) veut dire… Sous l’innocence de la parole et de l’écoute [se découvre] la profondeur assignable d’un second, d’un tout autre discours, le discours de l’inconscient. J’oserais soutenir que c’est depuis Marx que nous devrions commencer de soupçonner ce que, du moins dans la théorie, lire et donc écrire veut dire. » (Lire Le Capital.) La philosophie a donc une fonction véritablement politique : lutter contre l’idéologie qui occulte la dimension novatrice d’une pensée. C’est ce qui lui a permis de définir le marxisme non comme une « nouvelle philosophie de la praxis », mais « comme une pratique nouvelle de la philosophie qui a pris conscience de son propre rapport à la politique ».

      

      
        • Concepts clés et corrélats :

        
          ☞ Antihumanisme Coupure épistémologique Historicisme Idéologie Classes Matérialisme historique Marxisme Production Philosophie Pratique Théorie Science Sujet

        

      

      
        • Auteurs :

        
          ☞ Bachelard Bourdieu Canguilhem Engels Marx Montesquieu

        

      

      
        • Bibliographie

        
          Études : E. Balibar, « L’Objet d’Althusser », in : S. Lazarus (dir.), Politique et philosophie dans l’œuvre de Louis Althusser, PUF, 1993.

          Y. Moulier Boutang, Louis Althusser, une biographie, 2 vol., Le Livre de poche, 2001-2002.

          J.-P. Cotten, La Pensée de Louis Althusser, Privat, 1979.

          E. Marty, Louis Althusser, un sujet sans procès, Gallimard, 1999.

          P. Raymond (dir.), Althusser philosophe, PUF, 1997.

        

        
          Critiques : R. Aron, La Révolution introuvable. Essais sur mai 68, Fayard, 1968, p. 123, 136-137 ; « Althusser ou la lecture pseudo-structuraliste de Marx », D’une sainte famille l’autre. Essais sur les marxismes imaginaires, Gallimard, 1969, p. 71-276.

          D. Avenas et al., Contre Althusser. Pour Marx, éditions de la Passion, 1999.

          P. Bourdieu, « Marx lecteur de Balibar », Actes de la Recherche, nov. 1975 ; Le Sens pratique, Minuit, 1980, p. 70, 88.

          V. Descombes, Le Même et l’Autre. Quarante-cinq ans de philosophie française (1933-1978), Minuit, 1979, p. 139-159.

          M. Godelier, L’Idéel et le Matériel, Flammarion, 2010.

          J. Rancière, La Leçon d’Althusser, Gallimard, 1974.

          P. Ricœur, L’Idéologie et l’Utopie, Seuil, 1997, p. 149-213.

        

      

    

    
    
      ANSELME DE CANTORBÉRY, saint (1033/34-1109)

      Théologien novateur qui a élevé la réflexion théologique à la hauteur de la spéculation conceptuelle en cherchant à comprendre sa foi « au moyen de l’intelligence » (Fides quaerens intellectum, sous-titre de son œuvre majeure, le Monologion). Son nom est attaché à la première élaboration de l’« argument ontologique » qui déduit l’existence de Dieu de la seule analyse du concept que nous en trouvons dans notre pensée. « Pour la première fois depuis Augustin* [un penseur] chrétien [latinophone] construit une œuvre, forge des instruments, invente une langue » (A. de Libera) ; il a anticipé « la plupart des nouveautés philosophiques que la méthode dialectique d’Abélard fera triompher au xiie siècle » : modernisation de la logique d’Aristote* dans un sens nominaliste, perfectionnement de l’instrument dialectique profane, rationalisation de la théologie, autonomisation de la raison devant la foi.

      Jeune noble d’Aoste en Piémont, des tourments familiaux et une vocation contrariée le conduisent à voyager en France, où il entre à l’abbaye des Bénédictins du Bec, aujourd’hui Le Bec Hellouin dans l’Eure. Il en sera l’abbé, avant de devenir archevêque de Cantorbéry à une époque où les conflits entre la papauté et le royaume d’Angleterre lui donnent l’occasion de défendre fermement l’Église contre le pouvoir temporel.

      
        • Œuvres :

        
          Ses œuvres sont de deux ordres : 1) logique : De grammatico (1080) ; 2) théologique : Monologion (Soliloque) (1076) ; Proslogion (Allocution) (1077) ; De la vérité (1080, 1085) ; Pourquoi Dieu s’est fait homme, Cerf, 1963 ; L’Œuvre de saint Anselme de Cantorbéry, Cerf, 1-9, 1986-2004.

        

      

      
        Prouver Dieu pour mieux croire en lui. Le Monologion (1076) : première élaboration de la preuve

        C’est à la demande de ses moines que le prieur Anselme rédige, en 1076, le Monologion (Soliloque), défini par lui comme « un exemple de méditation sur la rationalité de la foi ». Il y prouve l’existence de Dieu au moyen de trois arguments dont la singularité est, d’une part, de s’appuyer sur une démarche exclusivement rationnelle et, d’autre part, de se vouloir si simples qu’un ignorant puisse parfaitement les comprendre.

      

      
        Le Proslogion (1077-1078) : simplification de la preuve

        Anselme se met en quête d’une preuve unique suffisamment rigoureuse à elle seule pour justifier devant la raison la totalité du contenu de la foi chrétienne, affirmant la réalité d’une substance divine, c’est-à-dire non seulement que Dieu existe, mais aussi qu’il possède bien telle nature et tels attributs. Peut-on rationnellement affirmer que Dieu est le Souverain Bien qui n’a besoin de rien d’autre et dont tous les êtres ont besoin pour leur être et leur bien-être ? Il fallut à Anselme un immense et douloureux effort intellectuel pour concevoir cette preuve ; il allait y renoncer quand il en reçut l’idée « comme une lumière foudroyante ». Il écrivit alors un nouveau petit traité, Proslogion (Allocution), où il formule l’argument que baptisera Kant*, pour désigner la forme que cette preuve revêt chez Descartes* dans la 5e Méditation métaphysique et dans les Principes : la preuve ontologique (du grec on, ontos, être). L’idée de « Dieu », d’une substance ou essence supérieure à tout, plus parfaite et plus infinie que toute autre, exige, du seul fait qu’on la pense, qu’un tel être possède une existence effective. Si un tel être n’avait pas une réalité en dehors de notre esprit, d’où nous en viendrait la pensée ?

        En fait, l’argument est chez Anselme mégalogique plus qu’ontologique : le principe déterminant la preuve n’est pas l’idée de l’être mais celle de la grandeur ou perfection. De plus, Anselme ignore la notion d’ontologie et ne thématise pas la distinction entre essence et existence. Il s’agit de répondre à l’incroyant, à « l’Insensé » qui ne sait pas reconnaître la valeur de la foi et dit dans son cœur : « Il n’y a point de Dieu. » Objection éternelle, aussi ancienne que le Dieu révélé, et qui se trouve dans le Psaume 13, 1. La preuve vise à me faire mieux comprendre ce que je crois ; elle n’a pas le pouvoir de me le faire croire si je n’y comprends rien. Le problème n’est pas que l’on puisse croire, mais qu’il puisse exister des athées : la supériorité du croyant conséquent sur l’athée est dans l’exercice correct de son intelligence ; l’incroyant est stupide : « Pourquoi donc l’Insensé a-t-il dit dans son cœur : Dieu n’est pas, lorsqu’il est si clair pour un esprit rationnel que Tu existes plus que tous les autres ? Pourquoi, sinon parce qu’il est stupide et insensé ? […] Personne, comprenant ce qu’est Dieu, ne peut penser que Dieu n’est pas, bien qu’il puisse dire ces mots dans son cœur, soit sans aucune signification, soit en leur donnant quelque signification étrangère. » (Chap. III-IV.) Parce qu’il est stupide, l’incroyant croit penser ce qu’il pense – l’inexistence de Dieu –, mais s’il manque de foi, c’est parce qu’il manque d’intelligence et est incapable de mesurer ce que signifie pour un homme pouvoir penser Dieu, avoir Dieu dans sa pensée !

      

      
        Le débat avec Gaunilon : l’idée de Dieu est-elle si singulière ?

        Avec le Proslogion étaient publiés les arguments de la polémique suscitée par la preuve : d’une part le « Livre de Gaunilon en faveur de l’Insensé », Liber Gaunilonis pro insipiente, où Gaunilon, moine de l’abbaye de Marmoutiers (près de Tours), premier adversaire d’Anselme, exposait, en précurseur de Thomas d’Aquin* et de Kant, les raisons pour lesquelles il jugeait impossible de passer de la pensée à l’existence ; d’autre part, la réponse d’Anselme à Gaunilon : Liber apologeticus contra Gaunilonem. Pour Gaunilon, conclure « de l’être qui ne peut être pensé plus grand » à l’existence effective de Dieu n’est pas plus nécessaire que de conclure à l’existence effective d’une chose douteuse ou même inexistante qu’on aurait dans la pensée mais qui serait introuvable, par exemple une île de l’Océan plus merveilleuse que tout. Il faut déjà avoir démontré qu’une chose existe pour pouvoir lui attribuer telle ou telle qualité. « Qui est le plus bête », moi si je me laisse persuader que cette île existe du seul fait qu’on la pense, ou celui qui tente de me persuader qu’elle existe pour cette seule raison ? Dans sa réponse, Anselme soutient que le plus bête est de toute façon l’incroyant ; quant au « catholique [Gaunilon] qui se fait l’avocat de l’Insensé », il trahit par sa critique son approche trop limitée du problème en bornant la question à celle de l’existence de Dieu ; il néglige la spécificité de l’idée de Dieu, incommensurable avec toute autre, seule infinie et transcendante à toute réalité finie.

        Le débat porte en fait sur l’idéalisme philosophique, sur l’idée qu’une vérité nécessaire peut se dévoiler à la pure intelligence, qu’il existe une ouverture à l’Infini de la capacité humaine de comprendre. Le fond du débat, qui n’est pas encore aperçu par les protagonistes comme il le sera chez Kant, porte sur la triple modalité des jugements : le caractère de fait existant, de simple possibilité ou de véritable nécessité que l’idée de Dieu est capable de conférer au jugement concernant l’existence de Dieu. Au raisonnement d’Anselme – en niant que la chose la plus grande de toutes existe, on nie qu’elle est plus grande que toutes choses –, saint Thomas et Kant objecteront que le mot est n’a pas le même sens dans la conclusion et dans la prémisse ; l’esse substantif qui pose l’existence a un tout autre sens que l’esse prédicatif qui définit l’essence ; l’existence n’est pas un prédicat, elle ne peut se déduire de l’essence. Ce n’est pas là l’argument de Gaunilon qui ne conteste pas la conclusion d’Anselme en arguant que l’existence serait non déductible de l’essence, mais en arguant qu’on ne saurait affirmer un sujet d’un prédicat quel qu’il soit comme conséquence de son essence sans posséder une connaissance vraie de cette essence.

      

      
        Gaunilon distingue pensée vague et entendement, impensable et inintelligible

        Une essence peut être purement nominale ; c’est le cas de toutes les significations qu’aperçoit la pensée sans qu’y correspondent des essences réelles, bien définies et connues dans leur vérité par l’entendement (intellectus), seule source de réelle connaissance. « La chose la plus grande qui puisse être pensée » est une notion confuse, un objet qui n’a pas, dans l’entendement même, la consistance d’un énoncé tenu pour faux ou pour incertain. « Dieu » en idée est quelque chose que l’on n’arrive à se représenter qu’à grand-peine par un effort de l’imagination, pas plus clairement qu’une fabuleuse île perdue. Pour en tirer la nécessité de son existence, il faudrait avoir établi que le prestige supérieur de cette île ou de Dieu est dans mon entendement comme une propriété d’une chose qui existe vraiment et non comme un énoncé douteux, une parole (une essence nominale, un nom). Au lieu de conclure avec Anselme que « cette chose supérieure, il est impossible de penser qu’elle n’est pas », il est plus exact de dire qu’il est « impossible à l’entendement de concevoir qu’elle n’est pas ou puisse ne pas être ». La possibilité de sa non-existence est non pas impensable, mais inintelligible : à la différence du faux, qui n’est pas intelligible – ne peut être un objet vrai de l’entendement –, mais cependant est pensable. « C’est de cette façon que l’Insensé, selon Gaunilon, a pensé que Dieu n’est pas » : bien que faux, l’athéisme est pensable ; mais il est inintelligible, il ne peut être appréhendé par une connaissance intellectuelle. Si l’existence de Dieu est certaine, comme nous l’enseigne la foi, ce n’est pas une démarche dialectique, rationnelle, qui peut le démontrer. Et même si l’idée de Dieu était vraiment dans l’entendement, Dieu ne serait pas pour autant dans la réalité.

      

      
        La réplique d’Anselme : il faut savoir si on pense Dieu. Si on le pense, son existence est nécessaire

        Anselme maintient que « la chose la plus grande » a une signification pour l’intelligence et n’est pas qu’un nom. Si l’on peut seulement penser qu’il est, Dieu est nécessaire, de toute nécessité il est. Il y a un lien nécessaire non entre l’essence de Dieu et son existence, mais entre son existence supposée et la nécessité de cette existence supposée. Son idée est irréductible à une imagination vague ou un nom. Et si l’on objecte que l’on peut seulement en tirer une conclusion modale : « Si Dieu est, c’est nécessairement qu’il est », Anselme maintient l’originalité de l’idée de Dieu, impensable sans son existence réelle. Il faut seulement savoir si l’on pense Dieu ou si on ne le pense pas et en tirer toutes les conséquences : « Qui pense l’absolu, ne pense pas du contingent, mais du nécessaire. » Gaunilon ne fut pas convaincu et s’en tint à son refus de se contenter de la cogitatio, la pensée en général, qui prétend atteindre une connaissance, par le raisonnement pur, dialectiquement, et se passer des véritables concepts de l’entendement (intellectus), lequel seul procure une connaissance réelle des choses.

      

      
        Fortune historique de la preuve

        Que l’absolu requière une forme d’existence réelle à partir du moment où il est quelque chose pour la pensée, ce sera l’intuition centrale de Hegel*, qui ne pouvait que rendre hommage à Anselme, premier dialecticien spéculatif. La modernité cartésienne – Descartes, Leibniz*, Spinoza* – emprunta la voie idéaliste ainsi ouverte au xie siècle. Aujourd’hui encore, l’argument a ses défenseurs : il « ne tend pas à prouver l’existence ou la réalité d’un être conçu d’abord comme possible ; il nous découvre la réalité de l’être nécessaire ».

      

      
        De grammatico : l’invention de la sémantique de la référence

        Dans ce traité de dialectique dialogué, qui pose un problème de sémantique à partir d’un exemple d’Aristote qui lui donne son titre (Les Catégories), Anselme entreprend d’approfondir la sémantique aristotélicienne en faisant appel à celle des stoïciens* (Priscien). Anselme demande : « Comment grammairien est une substance et une qualité ? » Il instaure une distinction décisive entre le mode de signification de « homme » et de « grammairien », à partir d’une double différenciation entre, d’une part, signification et appellation et, d’autre part, signification per se (par soi, directe) et signification per aliud (par autre chose, indirecte) : le nom « homme » est à titre principal significatif et appellatif de la substance. La substance y est la fois signifiée et nommée à titre principal, directement (per se) ; grammairien nomme la substance, mais ne la signifie pas proprement, par soi ; il signifie la substance per aliud, mais signifie per se un accident qu’il ne nomme pas (la qualité signifiée proprement n’est pas nommée)… « Ce double décrochage des signifiés d’un terme accidentel concret […] ne se confond pas avec la distinction entre signification et appellation ; au contraire, il la réclame. » (A. de Libera, La Philosophie médiévale, PUF, 1993, p. 297.) C’est la naissance de la distinction entre logique et grammaire et la racine du terminisme, forme médiévale du nominalisme qui triomphera dans la théorie de la connotation de Guillaume d’Ockham*, trois siècles plus tard, dans la voie des théories modernes de la signification et de la référence.

      

      
        • Concepts clés et corrélats :

        
          ☞ Athéisme Connotation Dénotation Description définie Dieu (Preuves de l’existence de -) Entendement Essence Existence Foi Grammaire Grammatical Nominalisme Positivisme logique Référence Signification Substance Supposition (Théorie de la -) Terme Terminisme Théologie

        

      

      
        • Auteurs :

        
          ☞ Aristote Augustin Descartes Guillaume d’Ockham Kant Russell Wittgenstein

        

      

      
        • Bibliographie

        
          Études : M. Corbin, Saint Anselme, Cerf, 2004.

          A. Koyré, L’Idée de Dieu dans la philosophie de saint Anselme, Paris, 1923.

          P. Vignaux, De saint Anselme à Luther, Vrin, 1976.

        

        
          Critiques : Gaunilon ; cf. K. Flasch, Introduction à la philosophie médiévale, Cerf, 1992, p. 64-66, 112.

          E. Kant, Critique de la raison pure, « Dialectique transcendantale », II, chap. II, III, 4e-6e section, PUF, 1989, p. 421-446.

          J. Vuillemin, Le Dieu d’Anselme et les apparences de la raison, Aubier, 1971.

        

      

    

    
    
      ARENDT, Hannah (1906-1975)

      Reconnue tardivement en France en raison de l’influence considérable qu’exerçait le marxisme à cette époque, Hannah Arendt est une figure marquante de la pensée politique d’outre-Atlantique. Sa réflexion sur les grands concepts politiques – autorité, domination, démocratie, liberté, espace public, etc. – est entièrement centrée sur le questionnement de son premier ouvrage, Les Origines du totalitarisme, auquel toute son œuvre a tenté de répondre. Elle démonte le mécanisme implacable des systèmes totalitaires, mais le pessimisme de cette analyse n’exclut pas tout espoir de « reconstruction » d’une véritable démocratie, et H. Arendt est confiante dans les remèdes susceptibles de corriger les vices que portent en elles les sociétés modernes.

      Née à Hanovre d’une famille juive, Hannah Arendt fait ses études supérieures de philosophie à Marbourg, Fribourg et Heidelberg, où elle a pour professeurs Heidegger* et Jaspers* – ce dernier publie sa thèse sur saint Augustin* en 1929 – qui deviendront, sur des registres différents, ses amis intimes. « Juive allemande chassée par les nazis » – c’est ainsi qu’elle se désigne –, elle s’exile tout d’abord en France en 1933, puis émigre aux États-Unis en 1941, où elle se consacre à la sauvegarde du patrimoine culturel du peuple juif. En 1951, elle acquiert la nationalité américaine, commence une carrière universitaire à la suite de la parution très remarquée des Origines du totalitarisme. Elle enseigne successivement à Berkeley, Princeton, Chicago, puis enfin à la New School for Research de New York. Elle meurt en 1975 en laissant un ouvrage inachevé sur La Vie de l’esprit.

      
        • Œuvres :

        
          The Origins of Totalitarism (1951), qui comprend 3 vol. : Le Système totalitaire, « Points », Seuil, 1972, L’Impérialisme, « Points », Seuil, 1982, Sur l’antisémitisme, « Points », Seuil, 1984 ; La Condition de l’homme moderne (1958), Calmann-Lévy, 1999 ; Essai sur la révolution (1963), « Tel », Gallimard, 1967 ; Eichmann à Jérusalem. Essai sur la banalité du mal, Gallimard, 1966 ; La Crise de la culture (1968), « Folio », Gallimard, 1972 ; Du mensonge à la violence, Calmann-Lévy, 1972 ; La Vie de l’esprit (1978) en 2 vol. : 1. La Pensée, 2. Le Vouloir, PUF, 1992 et 1993 ; Vies politiques, « Tel », Gallimard, 1974 ; Hannah Arendt et Heinrich Blücher, Correspondance 1936 à 1968, Calmann-Lévy, 1999 ; H. Arendt, M. Heidegger, Lettres et autres documents, 1925-1975, Gallimard, 2001.

        

      

      
        Les systèmes totalitaires

        H. Arendt s’interroge, à l’époque du stalinisme, sur l’apparition dans les sociétés modernes d’un nouveau type de régime autoritaire, irréductible aux formes traditionnelles de l’absolutisme (despotisme, tyrannie, dictature), à savoir le totalitarisme. Celui-ci désigne une forme d’oppression politique spécifique caractérisée par la dictature d’une idéologie s’exerçant au moyen de la propagande, de la violence, de l’extermination, et dont les camps de concentration constituent « l’institution centrale ». Dans ce régime d’où tout pluralisme est exclu au profit d’un parti unique, l’État détient le double monopole de la propagande et de l’exercice de la violence. H. Arendt a élaboré ce modèle pour rendre compte des dictatures des pays de l’Est mais également du nazisme.

        Si, du côté des dirigeants, les moyens d’assurer leur emprise sur les individus sont l’idéologie et la terreur, du côté des gouvernés, le totalitarisme se caractérise par deux phénomènes étroitement solidaires, l’atomisation du corps social et la société de masse. Cette dernière notion s’oppose à celle de communauté qui désigne un ensemble d’individus ayant des relations sociales bien définies, cimentées par une histoire et une tradition, et rentrant dans des rapports de solidarité et de réciprocité. La masse, agrégat d’individus anonymes et interchangeables, est indissociable de l’atomisation du corps social. Ce phénomène, déjà décrit par Tocqueville* (qui lui attribue des causes bien différentes – cf. Tocqueville), constitue une véritable destruction du tissu social : l’être humain se trouve complètement isolé, sans attaches, sans racines, sans liens sociaux, sans initiative et sans pouvoir (cf. Le Système totalitaire, p. 47).

        Ce double processus, atomisation, massification, résulte pour H. Arendt de la très forte emprise qu’exerce l’idéologie, de son terrible pouvoir de domination et d’homogénéisation des esprits et, par voie de conséquence, de mobilisation des masses. L’idéologie totalitaire se caractérise par la substitution à l’autorité des valeurs traditionnelles ou à celle des lois positives de prétendues lois naturelles ou historiques susceptibles de justifier l’extermination d’un peuple, d’une race, d’une classe sociale qui seraient « condamnées » par la nature ou par l’histoire.

      

      
        Les origines anthropologiques du totalitarisme. La condition de l’homme moderne

        H. Arendt découvre les conditions d’apparition du totalitarisme dans deux aspects essentiels de la société moderne :

        1. La confusion du domaine privé et du domaine public. Par domaine privé, H. Arendt entend l’ordre de la production et de la consommation entièrement subordonné aux nécessités vitales. Quant au domaine public, il s’identifie avec l’ordre politique, c’est-à-dire l’action libre et concertée qui s’exerce dans un véritable espace commun de discussion. Le vice des sociétés modernes réside dans la confusion de ces deux ordres, la vie publique étant entièrement remplie par les activités de production et de consommation, et la politique se cantonnant à la seule gestion administrative. Cette confusion trouve elle-même sa source dans la non-distinction, caractéristique des sociétés actuelles, entre les différents modes de l’activité humaine. Pour H. Arendt, l’activité spécifiquement humaine n’est ni le travail, toujours soumis aux nécessités vitales et qui trouve son unique finalité dans la consommation, ni la production d’œuvres, dont le but n’est certes pas immédiatement vital puisqu’elle englobe les œuvres d’art, mais qui n’en reste pas moins menacée par l’utilitarisme.

        L’activité humaine spécifique est l’action qui, pour H. Arendt, est la manifestation même de notre liberté dans l’exercice de la libre initiative, du débat public et de l’innovation commune. Or, les sociétés modernes se caractérisent au contraire par le primat de l’« animal laborens » sur l’action humaine spécifique, ce qui justifie de la part de H. Arendt une virulente critique de la société de consommation.

        2. Le deuxième trait caractéristique des sociétés actuelles est « la perte de l’esprit originel » : il faut entendre par là l’oubli des valeurs léguées par la tradition. Il ne s’agit pas tant d’accepter tel quel le contenu de cette tradition, qui peut être remise en question, que de renouer avec ce qui, dans le passé, est fondateur et a fait ses preuves. H. Arendt distingue soigneusement de la domination exercée par les systèmes totalitaires l’autorité qui est le pouvoir de commander, donc de se faire obéir, non par coercition, mais par la prégnance des valeurs auxquelles l’autorité se réfère. Mais plus fondamental encore dans cette notion d’autorité est le sens de la responsabilité sur lequel elle se fonde et qu’elle cherche à transmettre à ceux que l’on éduque, « car partout où a existé une véritable autorité, elle était liée à la responsabilité de la marche du monde ».

      

      
        Les fondements d’une véritable démocratie

        Le but de H. Arendt est de définir le cadre théorique d’une authentique démocratie qui est aussi celui du progrès de l’histoire humaine et de « la vie de l’esprit ». Elle prend ses distances à l’égard de la démocratie contemporaine dont le système représentatif a dégénéré en politique de partis et où le triomphe du libéralisme a entraîné la confusion du public et du privé.

        La démocratie doit exprimer l’essence du politique dont le totalitarisme en tant que domination des esprits est la négation complète. Elle se conçoit donc à partir des concepts de liberté et d’action tels que les définit H. Arendt. La liberté n’est pas une disposition intérieure, mais une capacité d’initiative à plusieurs dans une véritable « communauté d’égaux ». Quant à l’action, entendue essentiellement comme agir politique, « seule activité qui mette directement en rapport les hommes sans l’intermédiaire des objets ni de la matière, [elle] correspond à la condition humaine de la pluralité » (Condition de l’homme moderne).

        Elle est donc indissociable, comme le précise Ricœur*, de la notion cardinale de « publicité », « non au sens de propagande mais au sens d’espace public ». Dès lors, la démocratie, avant d’être un système politique, un ensemble d’institutions, est avant tout la constitution d’un espace libre de discussion publique où s’affrontent les divers courants d’opinions et où le débat, la délibération toujours renouvelés sont les seules conditions possibles d’un consensus et d’une décision commune.

      

      
        • Concepts clés et corrélats :

        
          ☞ Action Autorité Culture Domination Liberté Politique Public Publicité Société de masse Travail Totalitarisme

        

      

      
        • Auteurs :

        
          ☞ Aron Heidegger Jaspers Montesquieu Ricœur Tocqueville

        

      

      
        • Bibliographie

        
          Études : A. Amiel, Hannah Arendt. Politique et événement, PUF, 1996 ; Hannah Arendt, Ellipses, 2003.

          P. Bouretz, Qu’appelle-t-on philosopher ? Gallimard, 2003.

          F. Collin, L’Homme est-il devenu superflu ? Hannah Arendt, O. Jacob, 1999.

          A. Enégren, La Pensée politique d’Hannah Arendt, PUF, 1984.

          M. Leibovici, Hannah Arendt. La passion de comprendre, Desclée de Brouwer, 2000.

          P. Ricœur, Lectures I, Autour du politique, Seuil, 1991.

          E. Tassin, Le Trésor perdu. Hannah Arendt, l’intelligence de l’action politique, Klincksieck, 2017.

        

        
          Critiques : R. Aron, « L’essence du totalitarisme », Critique, vol. 10, no 80, janv. 54, p. 51-70 ; in : Raymond Aron, 1905-1983. Histoire et politique, Julliard, 1985, p. 416-425.

          C. Chalier, « Radicalité et banalité du mal », Politique et pensée, Colloque H. Arendt, Payot, 1996, p. 263-283.

          S. Courtine-Denamy, Le Souci du monde. Dialogues entre Hannah Arendt et quelques-uns de ses contemporains, Vrin, 1999.

          E. Faye, Arendt et Heidegger. Extermination nazie et destruction de la pensée, Albin Michel, 2016.

          J. Habermas ; cf. J.-M. Ferry, « La critique de Hannah Arendt par Habermas », in : Habermas. L’éthique de la communication, PUF, 1987, p. 75-113, 145.

          M.-I. B. de Launay, Préface à Hannah Arendt, La Nature du totalitarisme, Payot, 1990, p. 11-28.

          S. Mesure, Raymond Aron et la raison historique, Vrin, 1984, 2e partie, p. 62-70.

          M. Revault d’Allonnes, Ce que l’homme fait à l’homme, Seuil, 1995, p. 21 sq., 74-101; Fragile humanité, Aubier, 2000, p. 93 sq.

        

      

    

    
    
      ARISTOTE (384-322 av. J.-C.)

      Philosophe grec qui suivit pendant vingt ans l’enseignement de Platon*. Il bâtit sa doctrine sur une critique de la théorie des Idées, élargit la philosophie à la recherche empirique (physique, biologie) et inventa les principaux cadres théoriques de la logique, de la morale et de la politique qui ont marqué l’histoire intellectuelle de l’Occident. Il naquit à Stagire (aujourd’hui Stavros) en Macédoine. Son père, Nicomaque, d’une lignée de médecins et de vétérinaires, était le médecin particulier du roi Amyntas, père de Philippe et grand-père d’Alexandre. Le dédicataire de l’Éthique, qui porte le nom de Nicomaque, est le fils qu’Aristote eut d’un second mariage. Aristote vint à Athènes à 17 ans, où il fut à l’Académie un brillant disciple de Platon jusqu’à la mort de celui-ci. Speusippe, neveu de Platon, prenant alors la direction de l’Académie, il passa trois ans à Assos, en Asie mineure auprès de son ami le tyran Hermias. Il y ouvrit une école platonicienne, puis une autre à Lesbos avant de devenir le précepteur d’Alexandre à Pella, de 342 à 334, date de la mort de Philippe. Aristote revint à Athènes où il fonda, à 49 ans, sa propre école, rivale de l’Académie, le Lycée, centre actif de recherches et d’études. Il suivit Alexandre pendant ses conquêtes de 335 à 331. À la mort d’Alexandre, en 323, Aristote menacé, ainsi que son école, par le parti antimacédonien, s’enfuit à Chalcis en Eubée, où il mourut l’année suivante.

      Les écrits du Stagirite ont connu bien des aventures, et plusieurs chefs-d’œuvre qui l’avaient rendu célèbre dans l’Antiquité furent perdus. Deux siècles s’écoulèrent avant que Sylla prenne possession de ses ouvrages, enfouis puis retrouvés dans la bibliothèque d’Apollicon de Teos et rapportés à Rome. La nouvelle classification du corpus par W. Jaeger en 1923 modifia sensiblement certaines questions d’interprétation, en faisant apparaître une évolution chronologique là où l’on percevait des contradictions internes.

      
        • Œuvres :

        
          Protreptique (v. – 353), dans Recherches sur le premier Aristote : Eudème, De la philosophie, Protreptique, Vrin, 1981 ; Éthique à Eudème (– 348-342), Vrin, 1991 ; Histoire des animaux (v. – 345), Les Belles Lettres, 1964 ; Poétique (– 344), Les Belles Lettres, 1979, « Le Livre de Poche classique », LGF, 1990 ; Physique (– 335-332), Les Belles Lettres, 2 vol., 1983-1986; les Météorologiques (v. – 334), Les Belles Lettres, 1983 ; De la génération et de la corruption (v. – 330-322), Les Belles Lettres, 1966 ; Rhétorique (– 329-323), Les Belles Lettres, 1960-1973 ; De l’âme (s.d.), Vrin, 1988 ; Organon, Vrin, 5 vol., 1969-1974, comprenant Catégories (s.d.), De l’interprétation, Premiers Analytiques, Seconds Analytiques, Topiques, les Réfutations sophistiques ; Éthique à Nicomaque (s.d.), Vrin, 1987 ; Éthique de Nicomaque, Flammarion, 1965 ; Métaphysique (s.d.), Vrin, 2 vol., 1985; La Politique (– 384-322), Vrin 1970 ; Les Politiques, Flammarion, 1990 ; Traité du ciel (s.d.), Vrin, 1986 ; Œ.C., Flammarion, 2014 (P. Pellegrin dir.) ; Œuvres, « La Pléiade », Gallimard, 2014.

        

      

      
        Critique du suprasensible. La seule réalité est la substance individuelle, unité de matière et de forme

        Aristote refuse la séparation platonicienne entre deux mondes : l’intelligible est immanent au monde sensible. Il va rendre pensable la nature comme principe de production et de développement autonome en donnant à la notion grecque d’Ousia – essence, réalité effective – le sens de substance – réalité qui ne cesse d’être tout en admettant le devenir et le changement et qui renferme en elle-même les causes de ses changements et de son devenir. La substance est première du double point de vue de l’être et de la connaissance : elle désigne la catégorie (concept, genre) première, celle dont tout est affirmé, mais qui ne peut être affirmée d’autre chose et sans laquelle aucune autre chose ne peut être.

        La substance désigne « soit, la matière, soit la forme, soit le “composé” des deux qu’est l’individu ». La matière est le substrat informel susceptible de recevoir une forme. La forme est le principe déterminant la matière et lui apportant telle essence déterminée ; elle est le principe d’intelligibilité en chaque substance, la marque de l’universalité – la matière étant celle de la particularité. La forme sous laquelle la chose apparaît constitue son essence et n’est pas séparable de la matière (hylémorphisme). Elle est aussi le principe qui lui confère l’existence et en fait un être appartenant à une espèce donnée (principe d’individuation).

      

      
        La puissance et l’acte. La science de la substance est science des quatre causes

        La forme est également appelée l’« acte » ou « être en acte » : ce qui est en train de s’accomplir (energeia) ou encore l’être accompli (entelecheia). L’être de la matière, au contraire, est la puissance ou être en puissance : faculté de recevoir une forme, indétermination par rapport à cette forme. La puissance est donc « Principe du changement et du mouvement, mais aussi d’être changé ou mu ». Le changement est « l’acte de ce qui est en puissance en tant que tel », transformation de la substance par génération et corruption, dont les autres espèces correspondent au mouvement, changement dans l’ordre du lieu, de la quantité et de la qualité.

        La substance relève de quatre causes : matérielle (l’élément), formelle (la forme, le modèle), la cause efficiente ou motrice (l’agent qui actualise le virtuel), la cause finale (qui n’est autre que la substance ou essence, la forme vers laquelle tend la matière). Agent et fin ne faisant qu’un avec la forme, les causes se ramènent à la forme et la matière.

      

      
        La hiérarchie des substances Monde lunaire et supralunaire

        La hiérarchie des substances correspond à leur degré croissant d’intelligibilité, selon le rapport en chaque être de sa matière et de sa forme – depuis la matière indifférenciée et inconnaissable jusqu’à la forme pure intelligible ou Dieu. Le clivage n’est plus entre deux mondes ; il est immanent au monde, lequel est conçu comme un univers fini et clos, composé du monde d’ici-bas ou sublunaire, où règnent le changement et la contingence, où les êtres sont décomposables à l’analyse en matière et forme, et du monde supralunaire, vers lequel le passage est continu en s’élevant de la Terre, centre sphérique du monde jusqu’à la voûte céleste où les êtres ont moins de matière, sont inaltérables et se meuvent circulairement sans changer de lieu. Dieu est à la périphérie du monde : pure forme sans matière, immobile et éternel, pensée pure qui n’a d’autre objet que soi (« pensée de la pensée »). Il est aussi le premier moteur du monde et l’acte pur, acte de ce qui n’est pas en puissance, mais parfait, modèle d’intelligibilité.

      

      
        La hiérarchie des sciences

        En fonction des sortes de causes, Aristote distingue différents types de sciences – « aptitude à démontrer » ce qui est universel ou, en tout cas, « se produit constamment » – : les sciences poétiques – la rhétorique, la poétique, où les œuvres sont extérieures à l’agent qui les produit – ; pratiques – l’éthique, la politique, intéressant l’activité même de l’agent ; théorétiques – de contemplation (théoria) – ; spéculatives – relevant d’un savoir qui a sa fin en lui-même ; elles traitent soit d’objets immobiles séparés et éternels (théologie), soit d’objets qui allient matière et forme, mais en tenant compte uniquement de la forme (mathématiques), soit de la part de changement dans de tels objets, liée à leur caractère matériel (physique, biologie). Les mathématiques ne sont plus modèle de scientificité, comme chez Platon. Le degré hiérarchique d’une science dépend de la formalité de son objet : on va du moins au plus formel, qui est aussi le plus simple et le plus réel, au sens de substantiel. L’objet des mathématiques, pure abstraction, n’a pas de réalité. L’ordre des sciences correspond à celui de l’Être.

      

      
        La physique, science des êtres soumis au changement

        Les êtres de la nature ont en eux-mêmes le principe de leur changement. La physique aristotélicienne est entièrement qualitative : « prolongeant la perception naturelle, elle attribue aux choses des propriétés non mathématisées » (chaud, bas). L’espace est la limite externe d’un corps, son « lieu » ; le temps n’est que la mesure du mouvement selon l’antérieur et le postérieur ; il est éternel, et le mouvement requiert un premier moteur. Cette physique n’a que deux lois :

        1. la force doit être supérieure à la résistance ;

        2. la rapidité d’un mouvement est proportionnelle à la force et inversement proportionnelle à la résistance du milieu.

        Le concept de vitesse v = e/t est impensable.

      

      
        La logique, méthode de la démonstration

        La science du changement, nouvelle par rapport au platonisme, requiert une science du raisonnement, expliquant avec rigueur la relation des choses à leurs causes. Aristote est l’inventeur de la logique qui détermine les critères formels de validité des opérations de l’esprit : elle étudie la proposition, expression du jugement dans les mots, et sa pièce maîtresse est la théorie du syllogisme – discours dans lequel certaines données étant posées, quelque chose d’autre en résulte nécessairement – qui repose sur l’utilisation du moyen terme, articulant le genre et l’individu. Aristote rompt ainsi à la fois avec le sensualisme qui ne connaît que l’individu et le dualisme platonicien qui n’articule pas assez l’intelligible au sensible.

      

      
        La science du vivant : un vitalisme Biologie et psychologie

        L’âme est la clé de l’explication spécifique des vivants. Principe vital, elle est la forme du corps (« sa cause et son principe ») et est inséparable de celui-ci – non sa prisonnière comme chez Platon. Végétative chez les plantes, sensitive chez les animaux, intellective chez l’homme, elle permet la connaissance par l’aptitude à recevoir la forme des choses transmise par l’âme sensitive. Telle est la valeur irremplaçable de la sensation pour la connaissance dans un empirisme non sensualiste tel que celui d’Aristote.

      

      
        Fondation de l’éthique et de la science politique

        Le Souverain Bien n’est pas séparable de l’accomplissement de la vie concrète : il correspond à la perfection (l’actualisation) des qualités immanentes à l’action, au sentir, à la pensée. L’action par elle-même a une valeur, puisqu’elle correspond à la réalisation d’une nature tendant vers une fin supérieure, dans une nature organisée et elle-même finalisée. Aristote a fondé l’éthique – réflexion spécifique sur les questions concernant la moralité humaine. L’Éthique à Nicomaque détermine la nature et les fins de l’acte vertueux, donne une place éminente à la justice et à l’équité et montre que l’homme atteint le bonheur dans l’exercice de sa pensée et de son être social, c’est-à-dire dans la pratique habituelle de la recherche intellectuelle et l’amitié (« Une hirondelle ne fait pas le printemps »). Ainsi la vertu est définie comme un habitus, une disposition acquise à bien se comporter. La justice (et son correctif l’équité, qui l’adapte aux cas particuliers) est par excellence articulation de l’individuel et de l’universel : vertu des rapports humains, elle harmonise toutes les autres en fonction du bien commun, puisque l’homme juste toujours et partout fait ce qu’il faut faire et tire donc toutes les autres vertus dans le sens du meilleur. Ainsi, elle assure le passage vers les vertus proprement intellectuelles (dianoétiques), celles que requiert l’exercice de la pensée en tant que telle et dont la prudence (phronésis) – aptitude à réfléchir à ce qui convient le mieux en fonction des contingences tout en ne perdant pas de vue le plus haut bien de l’homme – est la forme la plus élevée dans le domaine pratique.

        Aristote fonde également la philosophie et la science politiques : l’homme est défini comme un « animal politique » (un « vivant des cités ») par nature, en tant qu’il possède le logos – raison et parole. Il se réalise donc avant tout dans la communauté politique et ne saurait être compris en dehors de ses relations avec ses semblables. Comparant les formes de Constitutions ou régimes – les divers modes de répartition du pouvoir dans la communauté –, Aristote en détermine les formes normales et perverties. Monarchie se dégradant en tyrannie, aristocratie en oligarchie, république (Politie) ou timocratie en démocratie et anarchie. Éthique et politique sont étroitement liées : la vie politique rend possible, au-delà d’elle-même, la contemplation théorétique du divin en laquelle consiste le Souverain Bien.

        Aristote a reçu le message platonicien du primat de l’essence et de la vérité du divin, mais a jugé les Idées incapables de nous aider à connaître le réel. Refusant d’exclure l’intelligible de la réalité naturelle, il a cherché dans l’immanence de celle-ci ses raisons d’être et sa dimension de vérité.

      

      
        • Concepts clés et corrélats :

        
          ☞ Acte Action Activité Affectif Affection Agent Âme Amitié Analogie Anarchie Animal Attribut Biologie Catégorie Causalité Cause Changement Cité Composé Concept Connaissance Constitution Contemplation Corruption Cosmos Définition Despotisme Devenir Dieu Divin Entéléchie Équité Espace Espèce Essence Éthique Être Eudémonisme Fin Finalisme Finalité Forme substantielle Genre Gouvernement Habitus Individu Individuation Induction Intellect Intellect agent Intelligibilité Lieu Limite Logique Matière Milieu Monarchie Monde Moteur (Premier -) Mouvement Nature Oligarchie Organe Organon Ousia Physique Plaisir Politique Prédicat Premier Prudence Psyché Psychologie Puissance Qualité Quiddité Sensation Sophistique Substance Substrat Syllogisme Temps Théorétique Tyrannie Universel Vie Virtualité Vitalisme

        

      

      
        • Auteurs :

        
          ☞ Averroès Maïmonide Platon Thomas d’Aquin

        

      

      
        • Bibliographie

        
          Études : P. Aubenque, Le Problème de l’être chez Aristote, PUF, 1990 ; La Prudence chez Aristote, PUF, 1993.

          E. Bréhier, Histoire de la philosophie, 1. Antiquité et Moyen Âge, PUF, 1987, p. 686-691.

          P. Rodrigo, Aristote. Une philosophie pratique. Praxis, politique et bonheur, Vrin, 2006.

        

        
          Critiques : Al-Ghazali, « L’incohérence de la philosophie » (Tahafut) ; cf. K. Flasch, Introduction à la philosophie médiévale, Cerf, 1992, p. 113-123.

          Augustin (saint), Confessions, L. IV, chap. XVI.

          Averroès, in : K. Flasch, op. cit., p. 140 sq.

          G. Bachelard, La Philosophie du non, PUF, 1973.

          P. Gassendi, Dissertations en forme de paradoxes contre les aristotéliciens, Vrin, 1959.

          T. Hobbes, De Cive, L. I, chap. 1 ; Léviathan, L. IV, chap. 46 (4), Sirey, 1981, p. 76 sq.

          D. Hume, Traité de la nature humaine, 1, Aubier, sect. III, p. 311-314.

          E. Kant, Doctrine de la vertu, Vrin, p. 76, 106-108, 112-115 § 13 ; Critique de la raison pratique, PUF, p. 33-35.

          N. Malebranche, « De la recherche de la vérité », Préface des Éclaircissements, Œ. C., « La Pléiade », Gallimard, vol. I, 1979, p. 793-794.

        

        
          Satires : Molière, Le Mariage forcé, Scène V ; Le Malade imaginaire, Acte III, Intermède.

        

      

    

    
    


OPS/nav.xhtml




  Sommaire



  

    		 Couverture 



    		 Page de Copyright 



    		 Table des matières 



    		 Avant-propos

      

        		 Abréviations 



        		 Signes 



      



    



    		 ADORNO, Theodor Wiesengrund (1903-1969) 



    		 ALAIN Émile CHARTIER, dit (1868-1951) 



    		 ALTHUSSER, Louis (1918-1990) 



    		 ANSELME DE CANTORBÉRY, saint (1033/34-1109) 



    		 ARENDT, Hannah (1906-1975) 



    		 ARISTOTE (384-322 av. J.-C.) 



  







  Pagination de l'édition papier



  

    		 1 



    		 2 



    		 5 



    		 6 



    		 7 



    		 8 



    		 9 



    		 10 



    		 11 



    		 12 



    		 13 



    		 14 



    		 15 



    		 16 



    		 17 



    		 18 



    		 19 



    		 20 



    		 21 



    		 22 



    		 23 



  







  Guide



  

    		 Couverture 



    		 Dictionnaire des philosophes 



    		 Début du contenu 



    		 Table des matières 



  







OPS/cover/cover.jpg
Noélla Baraquin

Jacqueline Laffitte

ti

&L
%
5
1]
€2
SE
@»
&

Dic






OPS/cover/pagetitre.jpg
NOELLA BARAQUIN
JACQUELINE LAFFITTE

Dictionnaire

des philosophes

Quatriéme édition

Cet ouvrage a été concu
sous la direction de Jacqueline Russ

ARMAND COLIN





