
  Couverture


  
    [image: Cover]
  

		
			

Préface

			En 1807, quatre ans après la mort de Louis-Claude de Saint-Martin (1743-1803), son neveu, M. Tournier, publia quelques manuscrits inédits du Philosophe Inconnu. Ces «Œuvres posthumes» [1] regroupent des textes très différents les uns des autres. On y trouve aussi bien des traités relatifs aux enseignements martinistes, que des fragments littéraires, des extraits de son journal personnel, des pensées, des prières, des poèmes, etc.

			Après plusieurs rééditions successives, ces volumes sont aujourd’hui épuisés et quelques-uns des textes, dont M. Letourmy n’avait donné que des extraits, ont été depuis édités dans leur intégralité. C’est le cas notamment du journal de Saint-Martin et de son recueil de pensées qui ont été publiés par Robert Amadou respectivement sous les titres de : «Mon portrait historique et philosophique 1789-1803» et «Mon livre vert» [2].

			Nous avons pensé intéressant de publier à nouveau les textes les plus importants de ces «Œuvres posthumes» en les regroupant de manière thématique. Ainsi, ce premier volume, intitulé «Les Voix de la Sagesse», rassemble des traités qui abordent les aspects essentiels de la philosophie et de la cosmogonie martinistes. Cette édition sera suivie d’un second volume : «Le Temple du cœur». Ce dernier reprendra les textes les plus mystiques des «Œuvres posthumes», comme le traité sur la prière que le Philosophe Inconnu écrivit sous le titre : «Les Voies de l’Admiration», ainsi que les pensées et les prières.

			Les quatre textes constituant ce premier volume sont d’autant plus intéressants que, contrairement à ceux que l’on trouve dans les livres que publia le Philosophe Inconnu, ils sont plus faciles à appréhender. En effet, avec ses livres, Louis-Claude de Saint-Martin s’adressait au grand public. Aussi, pour ne pas trahir le secret de l’initiation, il prit soin d’en masquer le sens véritable, ce qui explique le fait qu’ils soient parfois si difficiles à pénétrer. Il n’en est pas de même pour les textes que nous présentons ici. En effet, ces derniers n’étaient pas destinés à la publication, mais à l’enseignement de ceux qui avaient été initiés dans l’Ordre des Élus-Cohens. Ils abordent donc la philosophie martiniste d’une manière beaucoup plus directe.

			Cette philosophie évoque le cheminement de l’homme vers sa réintégration dans le Divin. Elle trouve sa source dans le célèbre «Traité sur la réintégration des êtres», de Martinès de Pasqually [3]. Les textes que nous publions ici constituent une aide précieuse, voire indispensable, pour mieux comprendre la doctrine de la réintégration exposée par Martinès de Pasqually. Il faut d’ailleurs souligner que pour pénétrer au cœur de la pensée de Louis-Claude de Saint-Martin, il est indispensable de posséder les notions essentielles présentées dans le «Traité» de Martinès de Pasqually. Les quatre textes qui composent le volume des «Voies de la Sagesse» sont donc des écrits fondamentaux pour comprendre les idées principales de la philosophie martiniste, système basé sur une vision particulière du monde. Dans celui-ci, chaque être, qu’il appartienne au Monde terrestre, à l’Immensité céleste ou à l’Immensité surcéleste [4], joue un rôle particulier, tout en restant en étroite interdépendance avec l’ensemble de la Création. Ainsi en est-il de l’homme et des autres Esprits spirituels, comme nous l’indiquent les quatre textes du Philosophe Inconnu que nous publions ici.

			Le premier est celui qui donne son titre au présent volume : «Les Voies de la Sagesse». En quelques pages, il rappelle quelles sont les deux missions imparties à l’homme dans le plan de la Création, à savoir : honorer Dieu et manifester son existence à tous les êtres pour contribuer à la restauration de l’unité de la Création. Ce petit texte introduit parfaitement le lecteur sur le but que doit poursuivre l’initié dans sa quête de la connaissance.

			Le deuxième, le «Traité des bénédictions», est un texte qui développe un point particulier de la doctrine martiniste, celui des trois facultés divines ayant mis en œuvre le processus de la Création. Ces facultés, la Pensée, la Volonté et l’Action, correspondent à des qualités du Verbe reçues en partage par trois sortes d’êtres afin d’opérer une mission particulière. L’Action se rapporte à ceux qui sont chargés de la production des corps matériels, la Volonté à ceux qui ont pour fonction de conserver leur équilibre, et la Pensée à ceux qui seront chargés de leur réintégration dans le Divin. Ce traité permet de mieux comprendre la fonction des êtres qui, selon la cosmogonie de Martinès de Pasqually, peuplent le Monde terrestre, l’Immensité céleste et l’Immensité surcéleste. De même, il apporte un éclairage particulier sur la fonction de l’«Esprit bon compagnon», l’ange gardien qui accompagne l’homme dans son exil matériel.

			Le troisième texte intitulé «Rapports spirituels et temporels de l’arc-en-ciel» insiste sur un autre point de la cosmogonie martiniste, celui de la place occupée jadis par l’homme au centre de l’Immensité céleste.

			Le dernier texte, les «Lois temporelles de la justice divine pour l’expiation des différentes prévarications de la postérité du premier homme», se rapporte plus directement à l’exil de l’homme dans le monde matériel. Dans la cosmogonie martiniste, ce monde obéit à une loi ternaire, car il est structuré par trois essences spiritueuses : le soufre, le mercure et le sel. L’homme expatrié dans ce monde temporel est lui-même marqué par ce ternaire. Il est esprit, âme et corps, et possède trois facultés essentielles. Cette structure commande la triple expiation à laquelle il est soumis pendant son exil dans le monde de la matière, et c’est là le thème que Saint-Martin développe dans ce dernier traité.

			Avec ce volume, le lecteur possède un outil essentiel pour mieux comprendre la pensée de Martinès de Pasqually et acquérir des bases indispensables pour pénétrer au cœur de la philosophie de Louis-Claude de Saint-Martin.

			
				[image: 20083.jpg]
			

			

			Notes :

			[1] Deux volumes, publiés chez Letourmy, imprimeur-libraire à Tours.

			[2] «Mon portrait historique et philosophique 1789-1803», éd. Julliard, 1961 et «Mon livre vert», éd. Cariscript, 1991.

			[3] «Traité sur la réintégration des êtres dans leur première propriété, vertu et puissance spirituelle divine», (première édition authentique d’après le manuscrit autographe de Louis-Claude de Saint-Martin, édition établie et présentée par Robert Amadou), Diffusion Rosicrucienne, Le Tremblay, 1995.

			[4] Martinès de Pasqually donne la description de ces trois parties de la Création dans son «Traité sur la réintégration des êtres», en particulier dans «Le Grand discours de Moïse», qui évoque chaque partie de son «Tableau Universel» (§ 224, Diffusion Rosicrucienne, Le Tremblay, 1995).

		


  
    Table des matières

    
      	
        Couverture
      

      	
        Préface
      

      	
        1 Les voies de la sagesse
      

    

  

    Points de repère

    
      	
        Couverture
      

    

  

		
			1  

Les voies de la sagesse

			Vous avez souhaité, mes frères, que j’écrivisse pour vous quelques instructions sur la philosophie spirituelle à laquelle, vous et moi, nous avons eu le bonheur d’être appelés. Je ne sais rien de mieux pour répondre utilement à vos désirs, que de m’entretenir avec vous sur les voies qui conduisent l’homme à la sagesse, et qui l’y soutiennent. Car la possession de toutes les sciences possibles ne serait pour nous qu’un trésor embarrassant, incertain et même pernicieux, si nous n’étions bien instruits d’avance, quel doit être leur véritable but, et quels sont les moyens que nous avons continuellement à prendre pour remplir parfaitement leur objet.

			En me livrant à l’envie d’être utile, je m’expose sans doute au danger de ne pas toujours plaire ; peut-être qu’il m’échappera des vérités gênantes, mais malgré tous les avantages qu’un vrai désir nous y ferait trouver, soyez sûrs qu’elles me coûteront autant à dire qu’elles pourront vous coûter à entendre, et je gémirai pour vous s’il n’est pas en mon pouvoir de concilier le bien de l’homme, autant que je le voudrais, avec ses plaisirs.

			Au reste, que ceux qui craindraient ces vérités, ou qui ne se proposeraient pas d’en profiter, n’aillent pas plus loin ; ils ne feraient qu’augmenter mes peines, à moi-même, en me montrant que je les aurais affligés en vain, et en éloignant d’eux ces voies salutaires dont je me propose de vous rapprocher.

			L’homme n’existe que pour prouver qu’il y a un agent suprême : il n’a été placé au milieu des ténèbres de la création que pour démontrer, par sa propre lumière, l’existence de cet agent suprême, et pour en convaincre tous ceux qui avaient voulu et qui voudraient le méconnaître.

			Vous savez, mes frères, quels sont les immenses pouvoirs dont il fut revêtu pour opérer une semblable manifestation, vous devez sentir en même temps qu’il était absolument nécessaire que cela fût ainsi ; car, comment aurait-il fait connaître la grandeur de l’être qu’il venait représenter dans l’univers, s’il n’eût été grand lui-même ; et comment ceux qu’il devait subjuguer, auraient-ils reconnu la force de celui qui l’envoyait, s’il n’eût pas été en état de leur en faire éprouver l’étendue, c’est-à-dire de les convaincre par sa propre autorité, que celui dont il la tenait en avait une réelle et à jamais invincible ? C’est aussi par la possession de toutes les vertus que l’homme était vraiment l’image du Créateur ; et même il faut convenir encore une fois que cette image devait être infiniment puissante, puisqu’elle devait tellement frapper les êtres, qu’ils fussent inexcusables s’ils osaient en nier le modèle.

			Il est donc bien vrai que l’homme ne pouvait jamais accomplir son œuvre, c’est-à-dire prouver l’existence de son principe ou de son modèle, s’il ne conservait pas sans cesse sa similitude et sa ressemblance avec ce modèle. Une seule de ces facultés affaiblies suffisait pour dénaturer la ressemblance, puisque dans le principe dont il était l’image, rien ne s’altère, rien n’est faible, mais au contraire, tout s’y soutient sans cesse dans le même degré de puissance et de supériorité.

			Je ne vous rappellerai point ici l’inique prévarication qui fit déchoir l’homme de cet état glorieux par lequel il devait opérer dans l’univers temporel, ce que le chef divin universel opère sans cesse dans l’univers des esprits. La triste épreuve de la privation, où cette prévarication nous a assujettis, suffit pour nous en faire concevoir l’étendue ; et pour notre avancement dans la sagesse, je crois qu’il est aussi utile de sentir continuellement toute l’horreur de ce crime, que de la connaître. Ce n’est point sur ce sujet que je dois m’étendre, d’autant que les instructions que vous avez entre les mains sont plus amples que toutes celles que j’aurais à vous donner sur ce point.

			Mais je vous ferai observer que malgré notre dégradation horrible, l’homme n’a pas été dénaturé, que son essence et ses droits sont toujours les mêmes ; ainsi que sa destination actuelle doit toujours être, comme dans son origine, de prouver à tout ce qui l’environne l’existence d’un agent suprême, l’unité, la divinité de cet agent : en un mot, d’en représenter ici-bas tous les actes et toutes les vertus. Vous en sentez, sans doute, la nécessité, puisque si telle était la première loi donnée à l’homme, il est inévitable qu’elle n’ait son accomplissement, et toutes les entraves auxquelles nous nous sommes soumis ne la détruiront jamais. Nous pourrons nous y soustraire pendant un temps ; nous pouvons nous en éloigner par nos habitudes vicieuses et nos désirs faux et corrompus ; mais au milieu de nos égarements, cette loi nous poursuit encore, et quels que soient nos efforts, nous ne pouvons jamais l’éviter.

			Disons plus, les premiers ennemis du Créateur sont eux-mêmes persécutés par la loi qui leur avait été donnée. Elle n’était point comme celle de l’homme, de ramener dans la voie droite ceux qui s’en étaient écartés, puisqu’avant leur crime, aucun être n’était hors de sa propre loi, et par conséquent tous faisaient un avec la loi divine universelle ; mais elle consistait à honorer sans cesse le principe qui les avait émanés, à reconnaître l’ineffable grandeur de ses puissances, et à jouir des transports que leur causaient les influences intarissables de la vie. Or, si les lois éternelles ne peuvent jamais manquer de s’accomplir, ces mêmes êtres, malgré les ténèbres et la corruption dans lesquelles ils rampent, reconnaîtront sans doute un jour l’autorité de la main qui les arrête et qui les punit. Alors ce seul acte de résipiscence prouvera l’immutabilité de leur loi, loi inhérente à l’essence divine même, qui ne peut permettre de succès aux attaques criminelles de qu’être que ce soit. Quant à ce qui suivra cet acte de résipiscence, la sagesse divine en est seule instruite, et il n’est pas permis à l’homme d’en juger.

			Il y a néanmoins une différence très essentielle entre la loi donnée à l’homme et celle donnée aux êtres dont je viens de parler. Ceux-ci n’avaient pour objet que le culte divin et pur qu’ils devaient rendre au Créateur : l’homme avait bien, à la vérité, ce même objet, mais il en avait un autre à remplir : savoir celui que j’ai déjà exposé, et qui lui imposait l’obligation de rappeler à la vie ceux qui avaient cru devoir s’en approprier les droits. La différence consiste donc, en ce que les premiers êtres n’avaient qu’une loi, et que l’homme en avait deux ; aussi sa puissance était-elle d’un rang supérieur, et c’est pour cela qu’il était vraiment l’être le plus propre à représenter le principe universel, puisque par l’universalité des puissances que ce principe lui avait accordées, il approchait le plus de la ressemblance avec son auteur.

			Si cependant vous avez senti avec moi que toute loi doit avoir son accomplissement, il suit que l’homme, quoique dégradé, est toujours soumis à sa première loi, et qu’il doit avoir aujourd’hui deux lois à remplir, comme dans son origine, puisque sa loi première était double. En un mot, il suit que même dans l’état de punition que nous subissons, nous avons toujours et le premier être à honorer, et son œuvre temporel à faire, ou à faire revivre l’unité.

			Tel est, n’en doutons pas, mes frères, le véritable objet de la sagesse ; tel est le but réel, solide et satisfaisant, infiniment fécond, auquel l’âme de l’homme doit tendre sans cesse, comme au seul aliment qui puisse la nourrir, la seule lumière qui puisse l’éclairer, et le seul fruit qui ne lui fasse point craindre d’amertume.

			Vous pourriez avoir quelqu’inquiétude sur ce que j’ai dit que l’homme devait même aujourd’hui accomplir sa loi première, au lieu que les premiers ennemis du Créateur n’accomplissent pas encore la leur, et n’y parviendront que par la suite des temps ; vous pourriez, dis-je, croire que cette puissance infaillible attachée aux décrets divins, n’est pas aussi universelle que je vous l’ai annoncée. Pour lever cette difficulté, il faut observer que retarder ou suspendre sa loi, ce n’est pas l’abolir ; que cette loi n’est pas moins entière et irrévocable, quoique l’être qui l’avait reçue s’en éloigne, et même que dans un pareil cas, cette loi montre sa force et son immutabilité, puisqu’elle tient dans un pâtiment inexprimable l’être qui la néglige ou qui l’oublie.

			L’homme peut lui-même éprouver cette triste vérité dans les différentes chutes qui lui arrivent pendant ce passage élémentaire. Il sent combien sa loi le presse et le tourmente, quand toutefois il n’est pas soutenu par les illusions ; il sent qu’en s’écartant de sa loi, il ne la détruit point du tout, puisqu’au contraire, il est indispensablement obligé d’y revenir pour être heureux. Vous voyez donc par là que, malgré la suspension continuelle des ennemis du Créateur, la loi des uns et des autres est toujours la même, et s’accomplit sans interruption, parce que quand elle ne s’accomplit pas pour les êtres et pour leur avantage, elle s’accomplit sur les êtres et pour leur molestation. La raison en est que la loi dont nous parlons, provenant de la source universelle, la justice y tient comme toutes les autres vertus, et que, quand l’une de ces vertus est abandonnée, l’autre agit plus fortement et avec plus de rigueur.

			S’il est donc certain que, même dans notre état de réprobation, nous ayons toujours un œuvre à faire, et que cet œuvre soit double ou qu’il ait à la fois pour but, et d’honorer le premier être, et de manifester sa gloire dans la création, rien ne doit nous paraître plus important que de nous occuper des devoirs que ce double objet nous impose, et c’est là le sujet dont je me propose de m’entretenir avec vous.

			Le premier de ces deux objets s’explique par lui-même, et vous concevez sans doute qu’honorer le premier être, c’est le regarder comme chef unique universel, de ne croire à aucune autre puissance qu’à la sienne ou à celles qui viennent de lui, de frémir en vous-mêmes sur votre néant, comparé à son infinie immensité qui ne souffre dans son essence, ni dans les fruits de son essence, qui ne souffre, dis-je, ni défectuosités, ni ténèbres, mais au contraire, qui crée et qui maintient l’ordre et la vie partout.

			Cet objet n’étant fondé que sur l’amour, est le propre de l’esprit pur, c’est celui qui a précédé l’existence des choses, c’est celui par où tout finira ; mais dans notre état actuel, nous n’en avons que des lueurs passagères, qui toutefois sont pour nous des biens sans prix et inestimables, puisqu’en nous retraçant à la fois les délices du principe dont nous descendons et les bienfaits inépuisables dont il nous comble, elles nous lient à lui par les nœuds indissolubles de notre essence, et nous soulèvent ainsi pour nous aider à passer sans naufrages les torrents qui inondent les régions de notre habitation terrestre.

			Si c’est là notre destination première, et celle à laquelle nous devons retourner après les temps, elle est donc immuable et irrévocable pour nous ; par conséquent, dans notre état même actuel, nous ne devons jamais la perdre de vue, et quoique nos hommages envers le premier être ne puissent pas se comparer à ceux que nous lui pouvions rendre dans notre origine, ils sont néanmoins tellement nécessaires et tellement indispensables, que nous ne saurions les lui refuser, sans nier notre propre nature et la sienne, et sans nous précipiter dans l’abîme des maux et des douleurs.

			Aussi nous manquerions absolument notre but principal, mes frères, si ce premier être n’était en tout notre premier objet, et si dans notre conduite, nous avions d’autres vues que de le faire connaître, aimer, respecter, et surtout de laisser paraître sa gloire, en nous abaissant devant lui dans une humilité profonde : ce sont là les seuls hommages vraiment dignes de lui, parce que s’il a la supériorité sur tous les êtres, s’il est à jamais seul et unique, si enfin le plus sublime et le plus grand de ses privilèges est l’unité, les êtres ne peuvent mieux l’honorer qu’en reconnaissant continuellement, comme en laissant pleinement dominer cette vérité. D’ailleurs, instruits comme vous l’êtes des propriétés et des vertus des nombres, vous devez savoir ce qu’il y aurait à attendre pour celui qui se séparerait de l’unité. Tenons-nous-y donc si fortement attachés, qu’elle soit en tout notre guide et notre vraie boussole ; ce n’est que par là que nous remplirons le premier objet de notre émanation.

			Le second objet, ou celui de la manifestation de l’existence de l’être premier aux yeux de nos semblables et aux yeux des ennemis de la vérité, n’est véritablement qu’une confirmation et une extension de cette loi antérieure, dont je viens de vous montrer l’utilité et la nécessité. Elle ne doit avoir que le même but et la même intention, c’est-à-dire que même en prouvant aux ennemis de l’être premier qu’il existe, il faut encore que ce soit par lui que nous le prouvions ; il faut que, cherchant en tout sa vraie loi, reconnaissant en tout sa puissance, nous le fassions connaître par sa grandeur, mais aussi que nous le fassions honorer par l’honneur que nous lui portons.

			Ce second objet renferme donc deux branches essentielles, quoiqu’intimement unies pendant toute la durée du temps : savoir, celle de nous rendre par nos efforts les images mêmes de cet être dont nous avons à prouver ici-bas l’existence, et celle d’amener ses ennemis à lui rendre tous les hommages qui lui sont dus.

			Or, quelle tâche plus immense que celle de nous rendre les images mêmes de ce principe premier, et cependant comment le faire connaître, si nous n’en présentons en nous que des images défigurées ?

			Quel emploi, dis-je, plus vaste et plus utile, pouvons-nous faire de nos facultés, que de nous occuper, sans cesse, à les rendre semblables à celles de l’être dont nous descendons.

			La première, et sans doute la plus essentielle de toutes les vertus dont cet être premier nous fournisse le modèle, est cet amour inépuisable par lequel il soutient et vivifie sa créature, malgré qu’elle s’abandonne à la corruption de sa volonté déréglée, et qu’elle agisse sans cesse contre son propre bien. En un mot, l’amour de cet être premier est tellement illimité et dominant sur toutes ses autres vertus, qu’il nous en fait sentir les effets comme malgré nous, et lors même que nous employons tous nos efforts à les éloigner. C’est même là où nous apprenons combien cet amour doit être indulgent, tolérant et miséricordieux, puisqu’il doit aller jusqu’à chérir ceux qui nous contrarient et nous molestent le plus, à l’image de ce principe dont l’amour est inépuisable et régénère sans cesse sa créature en purifiant continuellement les souillures qu’elle se fait à elle-même par ses outrages contre ce principe.

			Mais, mes frères, la loi étant réciproque, et sentant en vous-mêmes combien il est dur et difficile d’en venir à ce point de vertu d’aimer ceux qui ne nous présentent que de l’amertume, vous devez apprendre, pour ne le jamais oublier, que si vos semblables doivent vous aimer, malgré toutes les oppositions et les répugnances qu’ils peuvent apercevoir en vous, votre première tâche doit être de diminuer, autant qu’il est possible, ces oppositions et ces répugnances que vos frères ont à supporter de votre part. Vous devez avoir sans cesse devant les yeux la faiblesse et l’infirmité de notre nature, pour qui les épreuves et les combats sont si pénibles que la première de vos vertus doit être, en ce genre, d’avoir toujours égard à cette faiblesse, de la ménager avec soin et avec attention, afin de ne pas lui causer des chocs trop rudes qui l’exposent à succomber, à s’irriter, à se scandaliser.

			Vous voyez comment l’amour mène à la charité, et, en effet, pendant ce passage temporel, l’amour ne peut avoir une autre base, puisque c’est par la charité que ces vertus divines descendent jusque dans le séjour de notre corruption ; puisque c’est par la charité que l’univers a pris naissance et qu’il se soutient ; puisque c’est par la charité qu’il se dissoudra, afin que les temps d’expiation étant expirés, la paix renaisse dans Israël, et que le cœur de l’homme aille s’abreuver directement dans sa source.

			Quant aux autres vertus du Créateur que nous sommes également destinés à manifester, comme la même tâche, ni la même mesure, n’est donnée à tous, nous ne sommes comptables, chacun, que des dons que nous avons reçus. Elles émanent directement de la pure grâce de l’auteur de toutes choses : ce serait en vain, que nous réunirions tous nos efforts pour accumuler ces dons sur nous, ils ne sont plus à notre disposition : depuis que nous les avons perdus, ils sont rentrés dans la main qui les avait répandus sur nous ; et elle seule est en droit de s’ouvrir comme de se fermer. Nous ne pouvons plus par nous-mêmes que nous en former des idées imparfaites. Tel est le sens de ce que nous entendons par intelligence, sagesse, vertus, lumières, puissances, toutes expressions dont l’homme devait montrer physiquement la réalité, s’il eût agi conformément à sa loi d’origine. Mais quelle que soit notre impuissance aujourd’hui, je vous ai annoncé que la loi donnée à l’homme devait avoir son accomplissement : quelle sera donc la voie qui suppléera à notre faiblesse, pour que l’œuvre du Créateur ne reste pas imparfait ? C’est sa puissance elle-même qui vient à notre secours : c’est son action, ou plutôt son amour, puisque celui qu’il nous a envoyé, il le nomme lui-même son bien-aimé : or, enverrait-il son bien-aimé pour soulager des êtres qu’il n’aimerait point ?

			Voilà, mes frères, la seule voie dont nous disposions, et qui, en effet, est continuellement dans nos mains, c’est cette union intime par laquelle nous représenterons l’amour que notre Créateur a pour nous, c’est cette vive charité qui nous rendra mutuellement compatissants pour nos misères, c’est enfin cette véritable terre sur laquelle la sagesse ensemence avec profusion tous ses dons, quand elle la trouve bien préparée, et par conséquent, c’est là ce champ immense où doivent germer toutes les vertus du principe divin, que nous sommes venus tous pour manifester sur la terre.

		

		
			

		

		
			

		

		
			

		

OEBPS/Misc/com.apple.ibooks.display-options.xml
   true
 false





OEBPS/image/couv.jpg
Les voies
de la sagesse

(Euvres posthumes

S s

Louis-Claude de Saint-Martin

LLECTION MARTINISTE

% DIFFUSION
ROSICRUCIENNE





OEBPS/font/NewCenturySchlbkLTStd-Roman.otf


OEBPS/font/NewCenturySchlbkLTStd-It.otf


OEBPS/image/20083.jpg





