
		[image: Cover_Desarrollos_Buenos_vivires.jpg]


		[image: ]


		
			Desarrollos-
buenos-vivires-
sabrosos

		


		
			Desarrollos-buenos-vivires-sabrosos: pluralismo territorial, justicia social y paz integral

			Resumen

			Este libro explora dos formas de planeación que se ‘articulan’ en los denominados planes de desarrollo, mediante una amplia y detallada investigación en cuatro municipios del norte del Cauca. Expone también una visión, una metodología y un método aportes del investigador, resultado del estudio, que son útiles en los procesos de concertación para las mal llamadas articulaciones de los planes con las comunidades indígenas. Estos aportes metodológicos superan los procesos étnicos adelantados hasta la fecha y además son viables para facilitar cualquier tipo de interrelación, negociación, concertación o diálogo entre grupos diversos. Asimismo, como resultado de la pesquisa en los territorios, se presenta un nuevo enfoque del desarrollo, como medio para que las comunidades diversas puedan asociarse y así visibilizar sus fines o expresiones ontológicas y cosmológicas. Este nuevo enfoque es una forma diferente de comprender, respetar y armonizar la complejidad de y en la diversidad, ya que propone un desarrollo asociado a fines ontológicos diversos, y se puede aplicar a cualquier conflicto social asociado a la diversidad, cuyas partes estén interesadas en un pluralismo de acción que teja unidad y paz en los territorios.

			Palabras clave: ciencia política; antropología cultural; relaciones étnicas; desarrollo comunitario; cambio social; igualdad social; Cauca, Colombia.

			Good-developments-flavorful-experiences: territorial pluralism, social justice, and integral peace

			Abstract

			This book explore two forms of planning that are “articulated” in the so-called development plans based on broad and detailed research in four municipalities of northern Cauca. It also presents a vision, methodology, and method—contributed by the researcher as the study result—which is helpful in the agreement processes for the wrongly-called articulations of plans with indigenous communities. These methodological contributions go beyond the ethnic processes promoted to date and are also viable to facilitate any interrelation, negotiation, agreement, or dialogue between diverse groups. Likewise, as a result from research carried out in the territories, a new development approach is presented as a means for diverse communities to associate and make visible, thus, their ontological and cosmological purposes or expressions. This new approach represents a different way of understanding, respecting, and harmonizing the complexity of (and in) diversity since it proposes a development associated with diverse ontological purposes, and can be applied to any social conflict related to diversity, with parties interested in a pluralism of actions that weaves unity and peace in the territories.

			Keywords: political science; cultural anthropology; ethnic relations; community development; social change; social equality; Cauca, Colombia.

			
				
					
				
				
					
							
							Citación sugerida / Suggested citation

							González Medina, R. Y. (2023). Desarrollos-buenos-vivires-sabrosos: pluralismo territorial, justicia social y paz integral. Editorial Universidad del Rosario.

							https://doi.org/10.12804/urosario9789585002128

						
					

				
			

		


		
			Desarrollos-
buenos-vivires-
sabrosos

			Pluralismo territorial, 
justicia social y paz integral

			Ronald Yonny González Medina

		


		
			

			González Medina, Ronald Yonny

			Desarrollos-buenos-vivires-sabrosos: pluralismo territorial, justicia social y paz integral / Ronald Yonny González Medina. – Bogotá: Editorial Universidad del Rosario, 2023.

			xvi, 279 páginas.

			1. Desarrollo comunitario – Cambio social. 2. Antropología cultural – Relaciones étnicas. 3. Igualdad social – Ciencia política. I. Universidad del Rosario. II. Título.

			305.8SCDD 20

			Catalogación en la fuente – Universidad del Rosario. CRAI

			
   				
DAMV

				

   				
Agosto 8 de 2023

				

			

			

			Hecho el depósito legal que marca el Decreto 460 de 1995

			
				
					[image: ]
				

			

			© 	Editorial Universidad del Rosario

			© 	Universidad del Rosario

			©	Ronald Yonny González Medina

			Editorial Universidad del Rosario

			Calle 12C # 8-50, piso 8

			Tel. 601 297 0200, ext. 3113

			https://editorial.urosario.edu.co

			Primera edición: Bogotá, D. C., 2023

			ISBN: 978-958-500-210-4 (impreso)

			ISBN: 978-958-500-211-1 (ePub)

			ISBN: 978-958-500-212-8 (pdf)

			https://doi.org/10.12804/urosario9789585002128

			Corrección de estilo: Andrés Castillo Brieva

			Diseño de cubierta: César Yepes y Luz Arango

			Diagramación y desarrollo de ePub: Precolombi EU-David Reyes

			Hecho en Colombia

			Made in Colombia

			Los conceptos y opiniones de esta obra son responsabilidad de sus autores y no comprometen a la Universidad ni sus políticas institucionales.

			El contenido de este libro fue sometido al proceso de evaluación de pares para garantizar los altos estándares académicos. Para conocer las políticas completas visitar: https://editorial.urosario.edu.co

			Todos los derechos reservados. Esta obra no puede ser reproducida sin el permiso previo escrito de la Editorial Universidad del Rosario.

		


		
			Autor

			Ronald Yonny González Medina

			Doctorado en Administración en la Universidad del Valle (Univalle), pasantía nacional (Universidad del Cauca) e internacional (universidades Santiago de Chile y Técnica Federico Santa María), tesis La planeación entre el desarrollo en las entidades territoriales, y el buen vivir en los resguardos indígenas: el caso del pueblo indígena nasa en Cauca, Colombia. Veinte años de experiencia docente en siete universidades (una de ellas Univalle, en cinco sedes regionales) y seis facultades, con 208 cursos dictados y múltiples formas de contratación. Integrante de tres grupos de investigación registrados ante el Ministerio de Ciencia, Tecnología e Innovación (Minciencias) y participante en nueve proyectos de investigación, con cinco publicaciones (un artículo de revista indexada, un libro, dos capítulos de otro y coautor de un tercer libro). Más de 30 direcciones de trabajos de grado (pregrado) y monografías (posgrados), par evaluador en cuatro ocasiones de artículos y libros académicos, participante en más de diez eventos y ponente en más de quince eventos académicos nacionales e internacionales (congresos, encuentros de expertos y coloquios doctorales). Intereses de investigación en socioantropología del desarrollo, cosmopolítica, planeación consensuada e interrelaciones con comunidades étnicas.

		


		
			Contenido

			Agradecimientos

			Introducción

			1. Diferentes formas de planeación desde la diversidad étnica: revisión literaria

			1.1. El desarrollo, el buen vivir y el vivir sabroso: global-local

			1.2. La planeación para el desarrollo en Latinoamérica: origen y enfoques

			2. Explorar en las diversidades: teorías y métodos

			2.1. Comprender e indagar las diversidades: sugerencias teóricas

			2.2. Metodología para explorar en las diversidades: propuesta del autor

			2.2.1. El método del rombo filosófico actancial (mrfa): propuesta

			3. La planeación para el desarrollo con comunidades pluriétnicas en Cauca, Colombia: estudio de caso

			3.1. La planeación en el norte del Cauca como territorio pluriétnico

			3.1.1. Los planes de desarrollo en el norte del Cauca

			3.1.1.1. El plan de desarrollo de Santander de Quilichao

			3.1.1.2. El plan de desarrollo de Caloto

			3.1.1.3. El plan de desarrollo de Jambaló

			3.1.1.4. El plan de desarrollo de Toribío

			3.1.2. Los planes de vida de las comunidades pluriétnicas en el norte del Cauca

			3.1.2.1. Planes de vida del pueblo indígena nasa en el norte del Cauca

			3.1.2.2. Plan de etnodesarrollo en comunidades negras/afrocolombianas en el norte del Cauca

			3.1.2.3. Plan de vida interétnico e intercultural: una armonización de comunidades étnicas

			3.2. El desarrollo y las comunidades pluriétnicas

			3.2.1. Los planes de desarrollo y los planes de vida étnicos: asociaciones y transformaciones

			3.2.1.1. Las asociaciones de los planes de desarrollo

			3.2.1.2. Las asociaciones de los planes de vida del pueblo indígena nasa

			3.2.1.3. Las asociaciones de los planes de etnodesarrollo de los negros/afrocolombianos

			3.2.2. El desarrollo y las comunidades étnicas: legislación-legitimidades

			3.2.2.1. Legislación internacional y planeación del desarrollo en América Latina

			3.2.2.2. Legislación nacional y planes de desarrollo en Colombia

			3.2.2.3. Legislación nacional y territorialidades indígenas

			3.2.2.4. La legislación nacional y las territorialidades negras/afrocolombianas

			3.2.2.5. Los instrumentos complementarios y la planeación del desarrollo

			3.3. Tejer y destejer en la planeación en/con comunidades pluriétnicas

			3.3.1. La interacción de los protagonistas en la planeación del desarrollo

			3.3.2. La planeación del desarrollo en igualdad de derechos, social y metodológica

			3.3.2.1. La planeación del desarrollo en Caloto, 2016-2019

			3.3.2.2. La planeación del desarrollo en Santander de Quilichao, 2016-2019

			3.3.2.3. Similitudes en la planeación del desarrollo en Caloto y Santander de Quilichao

			3.3.3. La planeación del desarrollo en equidad de derecho, social y metodológica

			3.3.3.1. La formulación del plan de desarrollo de Jambaló, 2016-2019

			3.3.3.2. La formulación del plan de desarrollo de Toribío, 2016-2019

			3.3.3.3. Las similitudes en la planeación del desarrollo en Jambaló y Toribío

			3.4. Los desafíos e incertidumbres en el estudio de caso

			4. Una propuesta eco-socio-antropo-biológica: hallazgos y aportes

			4.1. El desarrollo, la planeación y las comunidades pluriétnicas: pasado

			4.1.1. Otras reflexiones sobre la planificación en la diversidad en Latinoamérica

			4.2. El desarrollo, lo pluriétnico y los lineamientos políticos vigentes: presente

			4.2.1. La Agenda 2030 y los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ods)

			4.2.2. Los planes de desarrollo nacional, departamentales y municipales

			4.2.3. La Comisión de la Verdad: resistir no es aguantar

			4.2.4. El Acuerdo de Escazú

			4.2.5. La Misión Internacional de Sabios

			4.2.6. La política pública de apropiación social del conocimiento en el marco de la ciencia, tecnología e innovación (CTeI)

			4.2.7. Tendencias en Administración pública

			4.2.8. Entre las políticas internacionales y las territorialidades étnicas: una red de interrelaciones

			4.3. Metodología de las diversidades-armonizadas-con-equidad (dace): futuro

			4.3.1 Pluralismo territorial-justicia social-paz integral: una visión

			4.3.2. Agenda metodológica dace Colombia 2023: puesta en marcha

			Epílogo

			Referencias

			Anexo. Memoria ontográfica

		


		
			Lista de figuras y tablas

			Figuras

			Figura 1.1. El buen vivir latinoamericano deconstruido

			Figura 2.1. Modelo actancial de Greimas

			Figura 2.2. El rombo filosófico de Bédard

			Figura 2.3. El mrfa: diversidad-equidad-armonización (propuesta)

			Figura 2.4. El mrfa: transformaciones y diversidad (propuesta), una integración del rombo filosófico y el modelo actancial

			Figura 3.1. La estrategia de análisis de datos: territorio pluriétnico (propuesta)

			Figura 3.2. La ubicación geográfica del departamento del Cauca

			Figura 3.3. Población indígena por departamentos, comparación entre el Censo General (cg) 2005 y el Censo Nacional de Población y Vivienda (cnpv) 2018

			Figura 3.4. Población negra, afrocolombiana, raizal y palenquera (narp) por departamentos, comparación entre el cg 2005 y el cnpv 2018

			Figura 3.5. La planeacion del desarrollo en/con comunidades étnicas: redes

			Figura 4.1. Concepciones e interrelaciones de los diferentes planes (propuesta)

			Figura 4.2. Enfoques de superación de conflictos en las diversidades

			Figura 4.3. El mrfa y la planeación pluriétnica

			Tablas

			Tabla 3.1. La planeación del desarrollo 2016-2019 en cuatro municipios del norte del Cauca

			Tabla 3.2. Los planes de vida escritos o proyetos comunitarios en el norte de Cauca

			Tabla 3.3. Participantes en la formulación y aprobación de la planeación municipal

			Tabla 3.4. Matriz del modelo actancial y en la planeación del desarrollo, 2016-2019

			Tabla 4.1. Momento praxeológico de la planeación étnica en Cauca: método rfa

			Tabla 4.2. Momento epistemológico de la planeación étnica en Cauca: método rfa

			Tabla 4.3. Momento axiológico de la planeación étnica en Cauca: método rfa

			Tabla 4.4. Momento ontológico de la planeación étnica en Cauca: método rfa

		


		
			Agradecimientos


			Este trabajo es el resultado de muchos años de dedicación, esfuerzos, sacrificios, soledades y pasiones por la academia y el aprendizaje como estudiante eterno y orgulloso nerd, pero ante todo por la construcción y el sueño de ser un investigador social (mediante experiencias; en territorios, comunidades, naturaleza; con profesionales expertos, conocimientos, saberes y títulos académicos), para dejar una pequeña semilla a la humanidad-naturaleza.

			En ese largo recorrido viví experiencias inolvidables; conocí personas maravillosas; encontré textos fabulosos; viajé a lugares desconocidos; me desvinculé de la institucionalidad, y tuve crisis económicas, momentos de depresión y de felicidad. Sin embargo, siempre intenté levantarme y de nuevo buscar el equilibrio para seguir caminando en la integralidad de la espiral de la vida. En todo ese recorrido encontré muchísimas personas especiales, a las cuales les agradecí en su momento, pero quiero aprovechar este espacio para dejar perenne su nombre en la historia de los tiempos, por su gentileza, su amabilidad, sus conocimientos, sus saberes y su tiempo para atender a este humilde estudiante de la vida, que vuelve y les dice gracias, gracias, muchísimas gracias por su generosidad.

			A continuación, un corto listado de las personas que apoyaron (en lo terrenal y en lo espiritual) a este eterno soñador:

			Profesores: Leonardo Solarte Pazos, Ph. D. (director de tesis); Bernardo Javier Tobar Quitiaquez, Ph. D. (jurado del proyecto de tesis y de la tesis); Adriana Anacona Muñoz, Ph. D. (jurado de la tesis); Javier Enrique Medina Vásquez, Ph. D. (jurado de la tesis); David D. Gow, Ph. D. (jurado del proyecto de tesis).

			Familiares: Elisa Vaca (abuela, q. e. p. d.); Miguel Medina (abuelo, q. e. p. d.); Margarita Medina Vaca (madre); José Hernán González Arango (padre, q. e. p. d.); Tomás González Soto (“hijo”); Esteban González Jiménez (“hijo”); Ignacio Álvarez ‘Manchivoro’ (q. e. p. d.); Tomás Montilla Díaz; Claudia Milena Cardozo Gallego; Diana Zúñiga Montesdeoca; María Elena González; Guillermo Federico Padilla González, Ph. D.; Esteban Padilla González; Fanny González Arango (q. e. p. d.); Zuleima Cano; Carlos Alberto Yepes V.; Aída Elena Baca Gamboa, Ph. D.; Nerón (mascota, q. e. p. d.).

			Personal de la Universidad del Valle: Silvia Cristina Caicedo Muñoz, Ph. D. y su hija, Claudia Marcela Muñoz; Patricia González González, Ph. D.; Diony Ico Brath; Viviana Virgen Ortiz; Adriana María Moreno Moreno; Mary del Carmen Erazo Bastidas; William López; Yizeth Bonilla Vélez; Diego Hernán Varón Rojas, Ph. D.; Iván Darío Sánchez Manchola, Ph. D.; Derlin Yinery Porras Zapata; Willson Noé Garcés Aguilar, Ph. D. y su familia; Fabiola Córdoba Vergara; Sandra Milena López Zuluaga; Willson Villota; Álvaro Zapata Domínguez, Ph. D.; Álvaro Pío Gómez Olaya, Ph. D.; Raquel Ceballos Molano, Ph. D.

			Norte del Cauca: James Eduardo Medina Cruz; Máryuri Castaño Canoas; Jesús Eduard Mosquera Ramírez, Ximena Mosquera Martínez, Yeny Enit Cifuentes Pechucue y Emilse Liliana Filigrana Lasso, personal académico y administrativo de la institución educativa Marden Betancur; Hárold Secué; Jaime Morales Tombe y toda su familia; Héctor Fabio Zape Dagua y toda su familia; Piedad Dicue; Abraham Ulcué; Carlos Alberto Pito Dagua; Marta Cecilia Tunubala Pillimue; Efraín Pilcue Chilo y esposa, Blanca Nur Mestizo; Flor Ilva Tróchez Ramos; Luz Dary Campo; Jesús H. Ulcué G.; José Prado; Roller Escobar Gómez; Alejandro Casamachin; Diego Fernando Ararat.

			Bogotá: Gisella Paredes Leguizamón; Juan Fernando Álvarez Rodríguez, Ph. D.; Claudia Milena Medina C., y a todos los profesionales de la editorial de la Universidad del Rosario.

			Chile: Gregorio Pérez Arrau, Ph. D.; Pablo Islas Madariaga, Ph. D.; Peñi Francisco Kaquilpan; Juan Ñanculef Huaiquinao; Iván Canales Salgado; Valentina del Campo Escárate; Pablo Mancilla Quiñonez, Ph. D.; Antonio Elizalde Hevia, Ph. D.; Sergio Boisier, Ph. D.; el grupo de Nayarit a Linares o estudiantes de la Comisión Económica para América Latina y el Caribe (Cepal); Isabel Naguil Carrasco; Sergio Cañuqueo Huircapan; Dasten Julian Vejar, Ph. D.; Leonardo Alfredo Soto Troncoso; el equipo de trabajo de la Municipalidad de Panguipulli en Chile; Claudio Vicente Millacura Salas, Ph. D., el equipo de trabajo de la Cátedra Indígena de la Universidad de Chile; Jaime Bustos Méndez; Rodrigo Hidalgo Dattwyler, Ph. D.; Natalia Caniguan Velarde; Leonardo León Solis; Yilver Arnulfo Mosquera Vallejo, Ph. D.

			Brasil: Carlos Alberto Cioce Sampaio, Ph. D.; Mauricio Serva, Ph. D.

			Ecuador: Glenda Guaman Buestán.

			Guatemala: Carlos Orlando Oliva Muralles, Ph. D.; Etel Tezagüic.

			México: Rogelio Mendoza Molina, Ph. D.; Rosa Isela García Herrera, Ph. D. y sus dos hijas.

			Canadá: Daniel Ruiz Serna, Ph. D.

			Íconos: Arturo Escobar, Ph. D.; Mario Blaser, Ph. D.; Walter Díaz (médico).

			Gracias a todas las personas que me apoyaron y me dieron entusiasmo en los momentos difíciles. Tambien muchas gracias a los que nunca han creído en mí y no me apoyaron, definitivamente todos sus desaires, rechazos, indiferencias y desprecios han sido fortísimas ráfagas de viento en contra que me aproximaron a un “cuerpo sin órganos”, para así reconstruirme como un artesano intelectual que disfruta cada instante de la vida.

			Los aprendizajes del camino doctoral fueron el reforzamiento de la paciencia, la constancia, la disciplina, la política, la desconfianza, el trabajo fuerte-constante, la humildad; fueron conocer otros espacios geográficos y múltiples personas en el globo terráqueo; rumiar-caminar el pensamiento-palabra-acción, y finalmente no desfallecer o mejor, levantarme-recomponerme-resistir y seguir tocando todas las puertas que fuesen necesarias para pervivir.

			Finalmente, este no es el fin, solo el inicio de una nueva utopía intelectual a mi manera. Como dice Fank Sinatra en la canción My way, he amado, he reído y llorado; tuve malas experiencias, me tocó perder; y ahora que las lágrimas ceden, me parece todo tan divertido, pensar que hice todo eso; y permítanme decir, sin timidez, oh no, oh no, yo no; yo sí lo hice, a mi manera (Sinatra, 1974/2019).

		


		
			Introducción


			Diversidades-armonizadas-con-equidad inicialmente es aceptar, respetar y comprender las diferencias.

			González-Medina (2022a)

			La Constitución Política de 1991 promulgó a Colombia como “pluriétnica” y “multicultural”, y estableció como un deber del Estado la protección de esta diversidad. En el país existen 115 pueblos indígenas1 (39 de ellos en riesgo de extinción física y cultural), comunidades negras, afrocolombianas, raizales y palenqueras2, y el pueblo rom3. Además, hay 68 lenguas propias, como las indígenas, la palenquera, el creole y la lengua romaní. También hay variedad de sistemas jurídicos, formas de gobierno, expresiones artísticas, conocimientos y formas de vida que hacen de Colombia un país cuya identidad y riqueza están en su diversidad, representada en los pueblos y comunidades étnicas que han cuidado de la tierra, el ambiente y la naturaleza desde una noción de respeto ancestral acorde con su cosmovisión. Lamentablemente, estas poblaciones han padecido el conflicto armado, el despojo territorial, el racismo, el asesinato de sus líderes sociales, la marginación estructural y la ausencia de políticas públicas con sistemas de información adecuados que tengan en cuenta sus especificidades culturales y territoriales (Departamento Nacional de Planeación [dnp], 2022a).

			Desde los años noventa, en el contexto de la globalización, se ratificó la corriente del posdesarrollo (Vandana Shiva, Franz Hinkelammert, Arturo Escobar, Gustavo Esteva, Björn Hettne, Gilbert Rist y Wolfgang Sachs), que manifestó que el desarrollo pretende controlar socialmente a los pueblos, con criterios universalistas, sin tener en cuenta que existen muchos otros modelos alternativos (Hinkelammert y Mora Jiménez, 2003).

			Desde 1993, en la academia se empezó a vislumbrar que en las cosmovisiones indígenas no existe el concepto de desarrollo (Viteri, 2002), al igual que en las comunidades negras/afrocolombianas, ya que estas son herederas de tradiciones, cosmovisiones y espiritualidades propias (González-Medina, 2022a):

			[…] “vivir sabroso” va mucho más allá del puro hedonismo consumista, de la acumulación, de las prácticas de modernización, de una actitud casi libidinosa frente al lujo. Y en ese sentido, esta expresión es una ética y estética de vida muy distinta de las lógicas de progreso del modelo neoliberal.

			[…]

			Así, la idea del “buen vivir” (sumak kawsay en quechua de Ecuador), planteada por las comunidades indígenas de América del Sur, y “vivir sabroso”, concepto emergido de las comunidades afrocolombianas, afrodescendientes y algunas africanas, son dos filosofías de vida que contribuyen a revisar la idea hegemónica de desarrollo que nos ha sido impuesta desde el norte […] “vivir sabroso”, es un reflejo de cómo, paulatinamente, nos estamos pensando como latinoamericanos, buscando, entonces, nuestros propios atributos de progreso, en conexión con nuestra historia, nuestros procesos culturales, sociales y políticos, nuestras apuestas económicas, ambientales, en suma, con una visión de soberanía regional.

			Del mismo modo que el “buen vivir” sugiere la posibilidad de coexistir en armonía con la naturaleza, con la comunidad y consigo mismo, despojándonos de la visión occidental que ha arrasado con la Pachamama y con la dignidad humana, “vivir sabroso” propone una nueva forma de habitar y habitar-se. (Calderón, 2022, párrs. 3-5)

			En otras palabras, existe una visión holística acerca de lo que debe ser la misión de todo esfuerzo humano, que consiste en buscar y crear las condiciones materiales y espirituales para construir y mantener los buenos vivires, el vivir sabroso y la vida armónica, categorías centrales de los saberes ancestrales de estas comunidades étnicas. Por este motivo, resulta inapropiado y altamente peligroso aplicar en estas comunidades el paradigma de desarrollo, tal como es concebido en el mundo occidental (Viteri, 2002; González-Medina, 2022a). Desde hace más de dos décadas y media se habla del desarrollo y el buen vivir, y más recientemente, del desarrollo y el vivir sabroso, conceptos que son opuestos complementarios, pero que deben convivir en los territorios pluriétnicos, por ejemplo, en los mal llamados procesos de “articulación” de los planes de desarrollo con los planes de vida de las comunidades étnicas, que en ocasiones se confunden con los planes de etnodesarrollo.

			Pensar en las posibles maneras de lidiar con este conflicto aparentemente irresoluble nos conduce al concepto de cosmopolítica (Blaser, 2016). La cosmopolítica es una política en la que “cosmos se refiere a lo desconocido constituido por estos mundos múltiples y divergentes y a la articulación que pueden alcanzar” (Stengers, 2005, p. 995). Al crear esta articulación, las comunidades étnicas pueden encontrarse con quienes están comprometidos con una política diferente de la naturaleza, lo cual incluye un desacuerdo sobre su definición (De la Cadena, 2020). Tiempo atrás, en los años ochenta, los trabajos científicos se orientaban hacia una nueva manera de mirar la realidad. El fin de las certidumbres significa que lo que realmente existe son certidumbres parciales que no prevalecen eternamente (Prigogine y Stengers, 1996, 2004). Debemos formular nuestras predicciones e hipótesis teniendo en cuenta esta permanente incertidumbre (Lander, 2000).

			Este tipo de controversias han sido abordadas en trabajos académicos desde diferentes latitudes: “The cunning of recognition: Indigenous alterities and the making of Australian multiculturalism” (Povinelli, 2002); “Performance and cosmopolitics: Cross-cultural transactions in Australasia” (Gilbert y Lo, 2007); “The threat of the Yrmo: The political ontology of a sustainable hunting program” (Blaser, 2009); “Correa contra las protestas por ley minera” (2009); “Innu of labrador contemporary land use study; innu nation: Labrador” (Armitage, 2010); “Indigenous cosmopolitics in the Andes: Conceptual reflections beyond politics” (De la Cadena, 2010); “Una carretera aleja a Evo Morales de los indígenas del Tipnis” (Cabitza, 2011); “La Toma: historias de territorio, resistencia y autonomía en la cuenca del alto Cauca” (Lisifrey et al., 2013); “¿Qué hacemos con los indios?: pueblos indígenas y desarrollo: entre las políticas gubernamentales y el buen vivir” (López-Bárcenas, 2013); “El ‘giro ontológico’ y la relación naturaleza/cultura: reflexiones desde el Gran Chaco” (Tola, 2016); “El territorio como víctima; ontología política y las leyes de víctimas para comunidades indígenas y negras en Colombia” (Ruiz-Serna, 2017); “El agua de nuestros hermanos mayores: la cosmopolítica antiminera de los wixaritari y sus aliados” (Liffman, 2017); “Alan García sobre nativos del Perú: ‘Estas personas no son ciudadanos de primera clase’” (Infórmate Perú, 2018); “Indigenous people, comopolitics and the politics of development” (Gabriel y Vijayan, 2019).

			En el contexto de América Latina y el Caribe, la literatura y la práctica gubernamental confirman que la planeación actual es muy distinta al paradigma de planeación centralizada de la década de los sesenta (Sandoval et al., 2015). La planeación participativa contribuye al logro y mantenimiento de un acuerdo social, y es el mecanismo adecuado para ampliar el horizonte temporal de los conflictos que enfrentan a los diferentes actores sociales (Flisfisch et al., 1980).

			En los años sesenta se instauró la planeación en Colombia, cuando los gobiernos nacionales delinearon los planes de desarrollo que expresaban los objetivos, las metas, las estrategias, las líneas de acción y las prioridades. A lo largo del tiempo se ha institucionalizado la práctica de la planeación, por medio de la configuración de un sistema nacional de planeación y la formulación de las responsabilidades del gobernante ante sus electores en términos del desarrollo. La planeación y su concertación forman parte de la cultura institucional colombiana y del contexto latinoamericano, y su objetivo es facilitar el pleno empleo de los recursos, asegurar el acceso efectivo a los bienes y servicios, y promover el desarrollo armónico de las regiones, aunque en ocasiones ha perdido fuerza como herramienta de gestión, y ha terminado como simple requisito formal y legal (Pacheco y Contreras, 2008).

			La legislación sobre participación ciudadana en Colombia es abundante. La descentralización del Estado colombiano desde sus inicios estuvo acompañada de normas que institucionalizaron espacios y mecanismos de participación ciudadana en los asuntos públicos, especialmente en el ámbito local. En 1986, mediante el acto legislativo sobre la elección de alcaldes, se permitió a las autoridades locales celebrar consultas municipales sobre temas de interés colectivo. De la misma manera, el Código de Régimen Municipal incorporó mecanismos de participación como las juntas de acción local (jal), la participación de los usuarios en las juntas directivas de las empresas municipales prestadoras de servicios públicos domiciliarios y la contratación comunitaria. En 1991, la Constitución definió la participación como principio constitutivo del Estado colombiano, es decir, la participación directa y las instancias de participación ciudadana en los asuntos públicos (Velásquez, 2010).

			Una de las herramientas fundamentales de la participación ciudadana es el plan de desarrollo. Se pretende que este último sea un instrumento de planeación que oriente el accionar de los diferentes actores del territorio durante un periodo de gobierno, y además, que sea el resultado de un proceso de concertación, y responda a los compromisos adquiridos en el programa de gobierno y a las competencias y recursos definidos tanto por la Constitución como por la ley. La intención también es que sea un ejercicio prospectivo y a la vez práctico. Lo que se busca, por ende, es un adecuado balance entre objetivos y limitaciones (dnp, 2007).

			Los planes de desarrollo, como políticas públicas, deben ser el resultado de la participación ciudadana, por lo tanto, en ellos debe tenerse en cuenta a las comunidades étnicas y sus planes de vida comunitarios. Los planes son instrumentos fundamentales para el ejercicio de planeación, para plantear propuestas de desarrollo acordes con las cosmovisiones y características particulares, y también para preservar la identidad étnica y cultural. Apuntan a garantizar el devenir, la permanencia y la sostenibilidad en el tiempo de las comunidades, así como su fortalecimiento étnico y el mejoramiento de sus condiciones de vida (dnp, 2007).

			Además, los planes de desarrollo deben tener una relación dialógica, de encuentro de saberes de poblaciones con expectativas y tradiciones culturales diferentes a las lógicas estatales. Por ejemplo, las comunidades étnicas tienen planes de vida que han trascendido por tradición oral, es decir, no son documentos escritos. Este es un primer inconveniente cuando se intenta hacer la articulación con los planes de desarrollo. Los planes de vida surgen de la necesidad de recoger y sistematizar los aprendizajes del proceso centenario de resistencia-conciencia con el cual las comunidades étnicas han logrado sobrevivir. El punto de partida es el deber ser de la vida, que se establece mediante los saberes, conocidos gracias a los mayores, quienes los han conservado y guardado (Haunacuni Mamani, 2010; Houtart, 2011). Ontológicamente, los planes de desarrollo y los planes de vida son diferentes y opuestos (mundos heterogéneos), pero deben compartir espacios en la planeación territorial. En esta última, se utilizan metodologías planificadas desde el Estado que terminan generando choques, tensiones, conflictos, reclamos e inconformidades que en la práctica son asumidos de manera tácita (se invisibiliza o se elimina la riqueza étnica y se impone el desarrollo como única opción) o explícita (se visibiliza, se respeta la riqueza étnica y se permite la armonización de diferentes visiones racionales, ancestrales y espirituales).

			Precisamente, el interés de este libro es presentar a la comunidad en general, una visión, una metodología y unos métodos que permitan una práctica explicita de este tipo de procesos sociales con comunidades étnicas, pero que puedan ser adaptados a cualquier situación de negociación o resolución de conflictos en la que participen comunidades diversas. Otros fines del escrito son los siguientes:

			•Explorar diferentes formas de planeación articuladas en los denominados planes de desarrollo, mediante una amplia y detallada investigación en cuatro municipios del norte del Cauca.

			•Exponer una metodología propia del investigador, resultado de un estudio útil para los procesos de concertación en las articulaciones de los planes con las comunidades étnicas.

			•Presentar una alternativa a las críticas del enfoque de desarrollo que permita a las comunidades étnicas visibilizar sus fines o expresiones propias, cosmogonías, espiritualidad y tradiciones, para lograr una armonización con otros participantes. Por ejemplo, en las próximas planeaciones nacional, departamentales y municipales se pueden formular algunos planes de desarrollo-buenos-vivires-sabrosos4, de modo que sirvan de modelo de un Estado pluralista que acepta, respeta, comprende, visibiliza y se siente orgulloso de sus diversidades.

			Estos planteamientos tienen vigencia y son coherentes con el momento histórico colombiano y latinoamericano, en el que la diversidad forma parte de la cotidianidad, en el que los conflictos sociales por causa de la diversidad se han “normalizado” y posiblemente invisibilizado, y en el que todos debemos compartir, convivir y cohabitar. En la actualidad, nuestro país gira en torno a diálogos nacionales y regionales de paz con grupos armados, comisiones de la verdad, planeación de desarrollo con enfoque territorial, consultas previas a las comunidades, negociaciones de tratados de libre comercio, instituciones que adelantan procesos de intervención social, en fin, gira en torno a procesos que involucran comunidades diversas que quieren sentirse reconocidas desde sus deseos, sueños y anhelos, para poder pervivir y convivir en paz. Precisamente, ese es un gran anhelo del autor, ofrecer sus conocimientos y saberes a la búsqueda de buenos-vivires-sabrosos que nos permiten acercarnos a una paz integral (conocimientos dignos de exportación a muchos países y a otros idiomas y lenguas). Para ello, el texto se estructura de la siguiente manera:

			En el primer capítulo, “Diferentes formas de planeación desde la diversidad étnica”, se revisa la literatura de algunas formas de planeación en la diversidad, en especial los planes de desarrollo y los planes de vida de las comunidades indígenas y negras/afrocolombianas. Se indagó en libros, revistas, documentos, folletos o manuales, entre otros, sobre la historia, la trayectoria y los significados de los conceptos fundamentales y los que están asociados. Además, se tomaron varias definiciones basadas en el conocimiento científico y los saberes ancestrales, emitidas por autores reconocidos por la comunidad académica, como también por mayores y mayoras, lonkos, o chamanes conocedores de sus tradiciones.

			El segundo capítulo, “Explorar en las diversidades: teorías y métodos”, expone una propuesta teórico-metodológica que busca equilibrio, armonía y paz integral en las diversidades. Uno de los resultados de la investigación del estudio de caso fue precisamente una adapación del método del rombo filosófico actancial (mrfa), que permite criticar y avanzar en una propuesta para lidiar y enfrentar (más que superar o resolver) los fenómenos sociales étnicos que deben compartir espacios y además generar resultados en común. Esas “integraciones” generan conflictos sociales que a menudo terminan por invisibilizar la esencia de la problemática, distorsionar las concepciones y formas de expresión en la diversidad, anular las diferencias étnicas, estandarizar a la población o simplemente dejar unas constancias en los documentos legales que no reflejan el tejer y destejer de las comunidades y sus territorios.

			El tercer capítulo, “La planeación para el desarrollo con comunidades pluriétnicas en Cauca”, es una investigación a modo de estudio de caso que contiene el diseño metodológico con el cual se exploraron los planes de desarrollo de Caloto, Santander de Quilichao, Jambaló y Toribío, y su relación o interrelación con sus poblaciones étnicas en el norte del Cauca. Luego se analizaron las asociaciones, la estructura legislativa y la composición final del plan de cada municipio, el cual visibilizó o invisibilizó a sus comunidades étnicas. Además, se presentan desafíos y anécdotas del estudio que abren la puerta a futuras investigaciones que permitan seguir realzando las maravillosas riquezas bio-étnico-diversas que nos hacen únicos.

			El cuarto capítulo, “Una propuesta eco-socio-antropo-bio-lógica”, contiene los hallazgos y aportes de la discusión en torno a los resultados de la investigación. El capítulo es también una catársis del autor frente a la interrelación del fenómeno, la literatura especializada, los modelos teóricos y metodológicos, las entrevistas y conversaciones con expertos, la convivencia y exploración de lo humano y no humano a partir de las cotidianidades de las comunidades étnicas, el criterio propio del conocimiento académico, las experiencias pasadas y presentes de investigación, y los saberes fruto de la escucha, la paciencia, el cuestionamiento permanente, es decir, del rumiar del pensamiento, del caminar de la palabra y del compartir de la acción.

			El texto no pretende cerrar las polémicas sobre diversidad, planeación, paz o desarrollo. Al contrario, quiere reiniciar un debate que genere movimientos y transformaciones en el pensamiento académico, que incremente los estudios (ojalá haciendo prácticas la visión, la metodología y los métodos del presente documento) sobre dichos temas desde las propias comunidades, y que ofrezca más opciones de respuesta a las interrelaciones de la diversidad. Con esto, el libro aspira a que los conflictos sociales que se dan en la diversidad pasen de las agresiones físicas a los debates argumentados y a los diálogos escuchados desde la diferencia, y a que logremos entender, o mejor, comprender, desde este rinconcito del planeta Tierra, que una de nuestras mayores riquezas son las diversidades humanas, étnicas, de género, sociales, culturales, biológicas, lingüísticas, funcionales, de ecosistemas, entre muchas otras, y que el aliento de la vida es la incertidumbre, es indagar qué hay más allá, es encontrar los equilibrios y las armonías de esta composición social que algunos llaman “presente” y que otros simplemente intentamos vivir con equilibrio, pedaleando constantemente, para mantener en movimiento “la bicicleta” de la vida desde cualquiera de sus dimensiones, aristas o momentos.

			

			
				
					1Según el Censo Nacional de Población y Vivienda (cnpv) 2018, la población que se autorreconoce como indígena en el país es de 1 905 617 personas (Departamento Administrativo Nacional de Estadística [dane], 2018).

				

				
					2El dane determinó, a partir de la Encuesta de Calidad de Vida (ecv) 2018 (que tiene cobertura departamental y cuenta con cerca de 287 000 personas encuestadas), que el volumen de la población negra, afrocolombiana, raizal y palenquera en 2018 era de 4 671 160 personas, correspondiente a 9,34 % de la población total nacional (dane, 2018). A modo de aclaración, el autor denominará, en el presente documento, a la población negra, afrocolombiana, raizal y palenquera, solo como “población o comunidad negra/afrocolombiana”.

				

				
					3Según el cnpv 2018, la población que se autorreconoce como gitana o rom en el país es de 2649 personas (dane, 2018).

				

				
					4El autor utiliza guiones en distintos apartados del libro para expresar asociaciones que hacen parte de una red en constante tranformación.

				

			

		


		
			1


			Diferentes formas de planeación desde la diversidad étnica:
revisión literaria

			Un rizoma incesantemente establece conexiones entre cadenas semióticas, organizaciones de poder, y circunstancias relativas a las artes, ciencias, y conflictos sociales.

			Deleuze y Guattari (1987)

			La característica principal de cualquier sistema vivo es la apertura.

			Ilya Prigonine

			La cosmopolítica es una política en la que “cosmos se refiere a lo desconocido constituido por estos mundos múltiples y divergentes y a la articulación que pueden alcanzar”.

			Stengers (2005)

			La Investigación Consensual Permanente (icp) promueve la convocatoria asamblearia y permite la escuha activa, paciente y dispuesta a la conciliación de las diversidades […] cuando las comunidades se escuchan a sí mísmas, logran encontrar soluciones a sus problemáticas.

			González-Medina (2022a)

			Las comunidades territoriales son tenidas en cuenta en mayor medida gracias a la importancia que ha tomado el pluralismo moderno. Esto ha permitido reconocer los derechos étnicos en las constituciones, los tratados de la región y los convenios internacionales, y ha abierto discusiones sobre la coexistencia (Secretaría Nacional de Planificación y Desarrollo [Senplades], 2012; Walsh, 2002; Wouters et al., 2015).

			En Colombia, este pluralismo se pone de manifiesto cuando las autoridades de las comunidades étnicas ejercen funciones jurisdiccionales dentro de su ámbito territorial. Lo anterior representa un desafío cuando, por ejemplo, las administraciones municipales tienen que articular los planes de desarrollo y los planes de vida de las comunidades étnicas ubicadas en sus territorios. La Administración debe ejecutar y elaborar un documento que siga los parámetros de desarrollo vigentes internacionalmente y que además cumpla con la Constitución, mientras que, por otro lado, las comunidades étnicas no reconocen la concepción de desarrollo, ya que sus dinámicas existenciales giran en torno al buen vivir (indígena) y al vivir sabroso (negro/afrocolombiano). He aquí el dilema: ¿cómo lograr que compartan varios tipos de planeación con fundamentos y visiones diferentes?, ¿es posible obtener un resultado que respete y a su vez exalte la diferencia étnica?, ¿cómo pueden conciliarse las agendas internacionales de desarrollo con las territorialidades ancestrales étnicas?, ¿es posible que las comunidades étnicas preserven sus cosmogonías y a su vez se cumplan los mandatos de la Constitución? Estos son algunos de los interrogantes que orientan el contenido del presente texto.

			1.1. El desarrollo, el buen vivir y el vivir sabroso: global-local


			El término desarrollo involucra un esfuerzo político por superar la pobreza, pero presenta una contradicción, ya que pretende ser a la vez Estado y proceso, y además su definición es muy amplia5. El concepto fue utilizado por primera vez a mediados del siglo pasado, en un discurso del presidente Truman. Después de la Segunda Guerra Mundial, se empezó a ver el desarrollo como un derecho de todos los pueblos. El modelo de modernización, entre 1945 y 1965, suponía que el desarrollo y el crecimiento eran idénticos, y que el mundo industrial ofrecía la promesa del desarrollo según un orden global (Esteva, 1996a, 2011; Rist, 2002; Elizalde, 2005; McGregor, 2007; Criollo et al., 2009).

			El concepto de desarrollo ha sufrido una serie de transformaciones, fruto de los diferentes enfoques o perspectivas que han surgido a lo largo del tiempo: la modernización (1945-1965), la dependencia (1965-1980), las aproximaciones ambientalistas al desarrollo (1970-1990), las necesidades básicas y el desarrollo a escala humana (1975-1980), el neoliberalismo y la neomodernización (1980-1990), las capacidades y el desarrollo humano (1990-2000), el enfoque territorial (2003) y el posdesarrollo (1990-2000), este último concebido como una postura radicalmente contraria a todo lo que se considera desarrollo (Walsh, 1974; Hettne, 2013; Esteva, 1996b; Rahnema y Bawtree, 1997; Escobar, 1998; Valcarcel, 2006).

			En Colombia, la institucionalidad estatal siempre ha estado alineada con el cumplimiento de los objetivos del desarrollo. Antes de 2015 se hablaba de desarrollo integral, y después de ese año, de desarrollo sostenible o sustentable6. El desarrollo integral es un proceso de transformación multidimensional, sistémico, sostenible e incluyente que se genera de manera planeada para lograr el bienestar de la población, en armonía y equilibrio con lo ambiental (natural y construido), sociocultural, económico y político-administrativo en un territorio determinado (un municipio, distrito, departamento, región, país), y teniendo en cuenta el contexto global. El desarrollo integral está constituido por seis dimensiones (poblacional, económica, ambiente construido, ambiente natural, sociocultural y política-administrativa), que corresponden a los diferentes ámbitos donde ocurren las distintas manifestaciones y actividades de los seres humanos, y donde tienen lugar su existencia y su vida en sociedad (dnp, 2011).

			Posteriormente, la agenda de desarrollo internacional se fundamentó en el concepto de desarrollo sostenible, que refleja un complejo equilibrio de perspectivas sobre la relación entre medio ambiente, desarrollo económico y social. El concepto proviene de

			[…] la Comisión Brundtland, constituida por la Asamblea General en 1983. Su informe, “Nuestro Futuro Común” (1987), presentaba el término “desarrollo sostenible” como el desarrollo que permite satisfacer las necesidades de las generaciones presentes sin comprometer las posibilidades de las del futuro de satisfacer sus propias necesidades, y buscaba atender tanto las demandas por una agenda de protección del medio ambiente como las de asegurar el desarrollo de los países con menor nivel de desarrollo. Por tanto, se requería la integración de las políticas ambientales y las estrategias de desarrollo (en sus componentes económico y social). Esta condición llevó al tratamiento, a lo largo del tiempo, de “tres dimensiones” o “tres pilares” del desarrollo sostenible (el económico, el social y el ambiental). (Comisión Económica para América Latina y el Caribe [Cepal], 2023, párr. 2)

			La Declaración de Río sobre Medio Ambiente y Desarrollo (Río de Janeiro, 1992) formalizó el concepto de desarrollo sostenible mediante una serie de principios (conocidos como principios de Río). En la Cumbre Mundial sobre Desarrollo Sostenible (Johannesburgo, 2002) se enfatizó en el tema de la pobreza en el desarrollo sostenible; en los medios de implementación, particu­larmente el financiamiento, y en el consumo y la producción sostenibles. En la Conferencia de las Naciones Unidas sobre el Desarrollo Sostenible (Río +20), celebrada en 2012 en Río de Janeiro, Brasil, se lanzó el proceso para establecer los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ods), lo cual significaría la fusión del proceso internacional hacia el desarrollo sostenible con la agenda internacional de desarrollo para el periodo pos-2015. Esta aproximación integral, en la que igualdad y sostenibilidad ambiental son centrales, impone cambios estructurales en el sistema económico, que requieren pactos sociales importantes. La Cepal y el sistema de Naciones Unidas han centrado este mensaje en la trilogía de la igualdad, en particular en los documentos Cambio estructural para la igualdad: una visión integrada del desarrollo (2012), Pactos para la igualdad: hacia un futuro sostenible (2014) y Desarrollo sostenible en América Latina y el Caribe: seguimiento de la agenda de las Naciones Unidas para el desarrollo pos-2015 y Río +20 (2013), entre otros (Cepal, 2023).

			Inicialmente, el desarrollo era visto como algo que “le sucede” a la gente, en vez de un proceso que la misma gente puede hacer que suceda; lo anterior significa que las percepciones de los directamente afectados pocas veces se tomaban en serio y solo se tenían en cuenta las voces de los poderosos. El desarrollo es cada vez más cuestionado ya que se ve como una imposición, como algo complejo, rígido, que ignora algunos elementos y produce textos ficticios. En contrapartida, se han propuesto enfoques alternativos de planeación que enfatizan en la participación, el conocimiento local y el empoderamiento. Estos enfoques se denominan de desarrollo alternativo, lo que en otras palabras significa “la indigenización del desarrollo” (Gow, 2010).

			El segundo concepto fundamental del texto es el buen vivir o los buenos vivires7 latinoamericanos:

			[…] la primera acepción del buen vivir latinoamericano que podemos identificar, el buen vivir primigenio, está referida al origen del buen vivir como sumak kawsay amazónico ecuatoriano; concepto desarrollado por los pueblos indígenas de la Amazonía ecuatoriana, especialmente de los pueblos kichwas, a comienzos de la década de los noventa del siglo xx, como una propuesta alternativa al concepto de desarrollo sostenible. Sin embargo, a raíz de la incorporación del concepto de buen vivir en las constituciones de Ecuador y Bolivia en 2007 y 2008, este pasó a ser objeto del debate político de la izquierda latinoamericana, con tres significados bien diferenciados: una primera versión como buen vivir indigenista y pachamamista; una segunda versión como buen vivir estatista y socialista; y una tercera versión como buen vivir ecologista y posdesarrollista. No obstante, hacia mediados de la segunda década del siglo xxi, los discursos políticos progresistas latinoamericanos comenzaron a abandonar el concepto de buen vivir, desplazándolo del centro del debate político y permitiendo que dicho concepto se resignifique, de manera académica, como un buen vivir sintético. (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2019, p. 203)

			
				
					[image: a peste de 1649 en Sevilla. Anónimo. Museo del Hospital Del Pozo Santo.  Sevilla — DANIEL SALVADOR FOTOGRAFIA]
				

			

			Figura 1.1. El buen vivir latinoamericano deconstruido

			Fuente: Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán (2019).

			El buen vivir primigenio (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2015a), también conocido como sumak kawsay (Viteri, 2002), surgió conceptualmente en la Amazonía ecuatoriana, en las comunidades kichwas. Según una publicación sobre un pueblo indígena amazónico (sarayaku), un kichwa manifestaba que no existía una concepción de desarrollo entre los pueblos indígenas de la Amazonía, que existía una visión holística acerca de lo que debe ser la misión de todo esfuerzo humano, la cual consiste en buscar y crear las condiciones materiales y espirituales para construir y mantener los buenos vivires, la vida armónica, el alli káusai o el súmac káusai (Viteri, 2002), aunque en 1993 se había publicado ya una descripción muy corta y densa de la cosmovisión indígena que destacaba el concepto de sumak kawsay y lo vinculaba con otros aspectos de esta misma cosmovisión (Viteri, 1993).

			El sumak kawsay es vida límpida y armónica, aunque fue traducido como ‘buen vivir’. El concepto se sustenta en tres pilares: la sabiduría del hombre de la selva, la vida del pueblo y la tierra sin mal (Sarayaku, 2012). El sumak kawsay se basa en la búsqueda y el mantenimiento de la armonía (en la forma de vida cotidiana del indígena) con uno mismo, con los demás miembros de la comunidad y con los otros seres de la naturaleza. El término hace referencia a la forma de vida ancestral de las comunidades indígenas kichwa andinas (tal como lo hacen los términos equivalentes de otras lenguas indígenas) (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2019).

			Posteriormente, emergieron otras concepciones del buen vivir, una vez se incorporó a las constituciones de Ecuador (2008) y Bolivia (2009), y fue entonces cuando se produjo una trifurcación evolutiva del concepto (Le Quang, 2015; Oviedo Freire, 2014; Cubillo Guevara et al., 2014; Vanhulst, 2015). Como se observa en la figura 1.1, la primera versión es la indigenista y pachamamista del buen vivir, propia del pensamiento de los intelectuales indígenas y de los movimientos indígenas latinoamericanos, que entienden el buen vivir como “vida en plenitud” (sumak kawsay [en kichwa], suma qamaña [en aymara] o allin kawsay [en quechua]). Entienden que estos términos no pueden ser variantes indígenas del desarrollo, formas de etnodesarrollo o de desarrollo con identidad, sino conceptos alternativos (Viteri, 2002). Estos intelectuales proponen un sistema socioeconómico comunitario o de comunismo primitivo basado en la cosmovisión andina (Estermann y Peña, 1998; Simbaña, 2011; Oviedo Freire, 2017; Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2019).

			La segunda versión del buen vivir es la socialista y estatista, propia del pensamiento neomarxista de intelectuales vinculados o cercanos a los gobiernos de Ecuador, Bolivia, Nicaragua y El Salvador. Ellos entienden el buen vivir como el socialismo del sumak kawsay, el socialismo comunitario andino, el vivir bonito, el socialismo del buen vivir, y lo asemejan al desarrollo moderno en su variante neomarxista (Ramírez, 2010; García-Linera, 2015; Murillo, 2013; Perales, 2016; Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2019). También aspiran a la transformación de los sistemas socioeconómicos latinoamericanos en sistemas socioeconómicos poscapitalistas, es decir, economías con mercado (no de mercado), donde las entidades de la economía social y solidaria tengan un gran protagonismo (Coraggio, 2007).

			La tercera versión del buen vivir es la ecologista y posdesarrollista8, que identifica el buen vivir con una utopía de reconstruir, o con la concreción territorial del concepto de buen vivir. Se entiende como una propuesta alternativa al desarrollo que va más allá de este último, y rechaza el desarrollo moderno como aspiración social, por considerarlo una forma de dominación (Acosta, 2009, 2010; Gudynas, 2011; Gudynas y Acosta, 2011a; Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2019). Los intelectuales proponen la creación de procesos locales de participación social para que cada comunidad defina sus propios buenos vivires (Gudynas y Acosta, 2011b).

			El buen vivir, en su acepción académica y sintética9, se construye a partir de las tres versiones políticas mencionadas, aunque prescinde de la espiritualidad, el estatismo y el localismo. Se centra en incluir, con la misma relevancia, la identidad, la equidad, y la sostenibilidad. Es una propuesta distinta al desarrollo, que persigue una forma de vida en armonía con uno mismo (satisfaccción personal), con la sociedad (equidad social) y con la naturaleza (sostenibilidad ambiental) (Cubillo-Guevara et al., 2016). Esta concepción sintética podría servir de base para la transformación de las sociedades latinoamericanas en sociedades decoloniales, poscapitalistas y biocéntricas, bajo una concepción transmoderna que supere los paradigmas del bienestar como subsistencia premoderna, como desarrollo moderno y como posdesarrollo posmoderno, y que se inserte en el campo discursivo del transdesarrollo, también denominado el bien común de la humanidad (Houtart, 2013; Rodríguez-Magda, 2004; Múnera, 2016; Hidalgo-Capitán y Cubillo-Guevara, 2016; Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2015b; Hidalgo-Capitán et al., 2019).

			El tercer concepto es el de vivir sabroso o el de vivires ­sabrosos10, el cual constituye una filosofía de vida en la tradición oral de las comunidades afrocolombianas (sobre todo en el Pacífico y particularmente en el departamento del Chocó), afrodescendientes y algunas africanas. Así también lo es el ubuntu, filosofía que propicia identificaciones para que las comunidades construyan y creen juntas, de modo que el bienestar de la una dependa del de las demás, o lo es el muntu, que es la visión integral del universo, originaria del bantú (lengua africana), en la cual los seres humanos —naturales, astrales y divinos— se compenetran en el río que fluye y une pasado, presente y futuro (Mena Lozano y Meneses Copete, 2019).

			Vivir sabroso se refiere a un modelo de organización espiritual, social, económica, política y cultural de armonía con el entorno, la naturaleza y las personas. Los conflictos armados desarmonizan este proceso, pero las trayectorias de existencia del vivir sabroso son las que hacen posible la resiliencia de nuestros pueblos, las estrategias sociales para continuar la vida propia, es decir, el concepto es más que el arte de la resistencia en defensa de la vida y de los territorios geográficos y existenciales. El vivir sabroso es un proyecto de vida que se construye a partir de un crecimiento casa adentro y de larga duración, y de ahí su conexión con el universo del muntu (Sandoval, 2016). Pese al dolor intenso que sufren las personas afrocolombianas, a ellas les gusta ser felices y vivir sabroso, en otras palabras, optan por armonizar su existencia con los seres y las energías del territorio. Por ejemplo, celebran la vida aun después de la muerte, de los desplazamientos y las masacres, y es por esto que ven en el canto una forma de llorar, resistir, denunciar, proponer, perdonar, responder y de expresar esperanza (Vergara Figueroa, 2017; Mena Lozano y Meneses Copete, 2019).

			La posibilidad de vivir sabroso se construye mediante la labor cotidiana, la fuerza del trabajo colectivo, la lucha y la resistencia de las comunidades, y no necesariamente con un programa específico promovido por el Estado. Las prácticas y mecanismos asociados a la creación de una vida sabrosa se desarrollan en un campo donde el peligro, el riesgo, la tensión y el conflicto están presentes. La idea de vivir sabroso no es una finalidad, más bien es un proceso, un hacer, un existir día a día, es algo que se lleva a cabo, que se agota y no deja de buscarse. La constante tarea de equilibrar cuerpos y materialidades asociadas (plantas, secretos, muertos, santos) forma parte de las relaciones con las que se gestionan las fuerzas que protegen y preparan a las personas para la vida y la muerte. Los movimientos indígenas y la antropología latinoamericana se han encargado de mostrar las distintas filosofías del buen vivir y para comprenderlas es fundamental no homogeneizarlas. En este sentido, la idea afroatrateña de vida sabrosa no busca convertirse en una analogía o correlato del buen vivir indígena (Quiceno Toro, 2016).

			El vivir sabroso tuvo reconocimiento político en la campaña presidencial de 2022. Estuvo presente en los discursos y en las diferentes intervenciones de la candidata vicepresidencial Francia Márquez, como lo señala en una entrevista para cnn Latinoamérica:

			“Para el pueblo negro en sus entrañas, en nuestra identidad étnica y cultural, se refiere a vivir sin miedo, se refiere a vivir en dignidad, se refiere a vivir con garantía de derechos”

			[…]

			Francia Márquez ahondó en múltiples ocasiones durante la campaña en el concepto, por ejemplo en una entrevista con Noticias Caracol en marzo en la que subrayó que vivir sabroso implica poder vivir en paz.

			“Vivir sabroso no solamente es plata”, respondió ante una pregunta sobre qué implica, “es posibilidades de que la gente no viva con miedo, es posibilidades de que la gente pueda vivir en sus territorios tranquilos, en paz, si la guerra nos ha arrancado las posibilidades de vivir tranquilos”.

			[…]

			“La política de muerte” ha quitado a las poblaciones la posibilidad de “vivir sabroso”. “Nos condenó a vivir en medio del sufrimiento, del dolor, de la tristeza ... A los jóvenes les impidió seguir viendo, les han arrancado los ojos. A las mamás les quitaron el amor y la alegría de ver crecer a sus hijos, de verles triunfar, de verles hacer sus sueños realidad”. (Reyes Haczek, 2022, párrs. 2, 7-9)

			En síntesis, para las poblaciones negras/afrocolombianas vivir sabroso es una herramienta de resiliencia frente al dolor y la catástrofe que dejan la guerra y la muerte. Es decir, esta ética de vida ancestral se ha afianzado, en momentos críticos, como un escudo para sobreponerse a los embates de la violencia. Vivir sabroso es una forma de renacer como sujetos de derecho, de vivir sin miedo, de saber usar los recursos que ofrece la naturaleza, de reconectar con la sabiduría de los antepasados, de saber vivir en sociedad. Es un acto de resistencia, una alternativa a la noción dominante de desarrollo (Calderón, 2022).



OEBPS/Images/Logo.png
’(y;,é
Ly
Universidad del

Rosario





OEBPS/Images/Cover_Desarrollos_Buenos_vivires.jpg
: VJLZ /\’A&’&%,

Pluralismo territorial,
justicia social y paz integral





OEBPS/Images/01.png
Estatismo

Espiritual Buen vivir \
I Buen. socialistay
indigenista y estatista
1 pachamamista Equidad \

Identidad

Primigenio
\ (amazénico)





OEBPS/Images/UROSARIO_Logo_Horizontal_negro.png
% Universidad del
#52 Rosario





