

[image: Cover]






COLLANA
SAGGI PER L’ANIMA









FIORINDA PEDONE, STEFANIA PICCINI


MINDFULNESS
LA RIVOLUZIONE INTERIORE



Dal silenzio della meditazione alla gioia di vivere


[image: Image]









© Anima Edizioni, 2026
© Fiorinda Pedone, Stefania Piccini, 2026


I diritti di traduzione, memorizzazione elettronica, riproduzione e adattamento totale o parziale con qualsiasi mezzo (compresi i microfilm e le copie fotostatiche) sono riservati per tutti i Paesi. Per i diritti di utilizzo contattare l’editore.


Direzione: Jonathan Falcone
Redazione: Rossana Saullo
Amministrazione: Loredana Brondin
Impaginazione: Emanuele Bellisario
Editing: Federica Pizza


ANIMA s.r.l.
C.so Magenta, 83 – 20123 Milano
e-mail: redazione@animaedizioni.it
www.animaedizioni.it


I edizione Anima, marzo 2026


Versione digitale realizzata da Streetlib srl









Tu sei il motivo per cui queste pagine esistono.










INTRODUZIONE



Siamo fatti di passi, passi che ci chiedono di fare il viaggio di una vita che poi diventano vite nella relazione con l’altro. Passi che ci permettono di percorrere i sentieri creati apposta per noi da quel centro invisibile che chiamiamo Anima.


Seguendo il richiamo del cuore, a distanza di due anni dalla pubblicazione del libro Cambiomente, ci ritroviamo a scrivere un nuovo testo grazie al quale si sono svelate intuizioni nate dalla ferma volontà di coltivare quello sguardo poetico che, per sua natura intrinseca, è in grado di ribaltare la visione e mostrarci un nuovo modo di vivere nel mondo, senza esserne più prigioniere.


Per la mente razionale, che riconosce il tempo come lineare e le esperienze come tappe consecutive, questo libro è un nuovo passo, da quella pagina bianca che ha rivoluzionato la relazione con noi stesse e con la realtà in cui ci troviamo. Tuttavia, restare confinati nell’esperienza oggettiva di giorni che si susseguono e di parole che svelano una trama è come vedere una parte e dimenticare l’intero: un insieme dove sono collocati l’aspetto visibile e quello invisibile di tutta l’esistenza.


Un intento comune ci guida: rimanere fedeli ai passi che le parole di questo libro ci hanno fatto compiere, riconoscendo che siamo al servizio della nostra Anima.


Una volta compreso che i passi non si muovono in linea retta ma avanzano circolarmente, come se fossimo dentro a una spirale, è stato immediato sentire che ogni esperienza ci ha portate sempre più vicino al nucleo, a incontrare la nostra unicità, la nostra essenza, e tutte le risorse che ci animano.


Grazie al viaggio che il libro Cambiomente ci ha permesso di fare, abbiamo incontrato tante persone, di ogni età, provenienza, cultura ed esperienza. Da questi incontri è nata la consapevolezza di essere circondate da una molteplicità di immagini ed emozioni, utili a farci percepire sia il desiderio che le resistenze presenti in ogni essere umano di fronte al cambiomente che è il primo passo per un autentico cambiamento.


Infatti, se da una parte si parla ovunque di urgenza di cambiamento, e ci si muove freneticamente verso l’ultima idea di salvezza, dall’altra in pochi sono disposti a fare un salto dentro se stessi per vedere che l’unico centro da cui può partire una vera rivoluzione è quello interiore.


Guardarsi dentro può essere faticoso, talvolta persino fastidioso, se non siamo preparati o se non ci siamo mai fermati a osservare i pensieri e le emozioni che si susseguono ininterrottamente e creano quella turbolenza che intorbidisce lo sguardo.


Noi lo abbiamo visto e sperimentato sulla nostra pelle ogni volta che, parlando tra la gente, ci siamo dovute confrontare con lo scetticismo, il giudizio e le resistenze. Ma è stato proprio quel vedere che ci ha permesso di chiederci: di chi è quella resistenza, quel giudizio, quello scetticismo? La risposta è giunta spontaneamente e ci ha mostrato che ciò che incontravamo fuori non era altro che ciò che si muoveva dentro: frammenti di parti ancora non accolte, viste e amate.


Forse ti starai chiedendo: «Ma come, proprio voi che avete scritto Cambiomente?».


Ebbene sì, proprio noi. Scrivere un libro è spesso un’esperienza che ci porta a metterci al servizio di intuizioni, parole, informazioni che arrivano nonostante le capacità della nostra personalità, che crede di sapere e conoscere le mappe per scrivere un buon libro. Le parole arrivano anche quando non siamo pienamente pronti, perché giungono per prendersi cura, innanzitutto, di chi le scrive.


Chi non si è mai ritrovato a dire o a scrivere qualcosa che, riletta o ascoltata, fa esclamare: «Ma da dove arriva questa frase? Come ho fatto a dirla?».


Magari non vediamo subito la risposta, ma c’è. Arriva da quel campo informato dal quale le nostre cellule captano segnali, come antenne. È grazie a questo processo che possiamo affermare che tutto è già presente dentro e fuori di noi. Forse non lo vediamo, forse ci meraviglia, ma quelle parole, quei pensieri, quelle intuizioni, quelle risposte sono già scritte nella nostra storia. Ed è proprio per questo che emergono da noi, non solo per noi ma per l’intera umanità.


Questo per dire che la consapevolezza può sembrare che arrivi in ritardo. Anche noi, pur avendo scritto Cambiomente, abbiamo avuto bisogno di incontrare nell’altro i limiti, le resistenze e lo scetticismo per poter sentire l’emozione che generavano in noi e finalmente accoglierli come occasione per andare oltre i nostri limiti.


Se usciamo dalla visione lineare e ci apriamo a quella circolare e complessa, possiamo riconoscere che ciò che ci è destinato arriva sempre, e se tutto è già dentro di noi, allora parole, pensieri, intuizioni e risposte si incontrano in quell’unico istante che chiamiamo medesimezza.


Anche noi, dunque, pur agevolate dal cammino che ci ha aperte al cambiomente, eravamo ancora nella fatica di restare con alcuni scenari che la vita ci chiedeva di affrontare. Proprio per questo abbiamo continuato a manifestare immagini di un mondo che ancora non era pronto a muoversi con lo sguardo del cuore. Quella fatica, le resistenze, le incomprensioni e le frustrazioni sono state la legna che ha tenuto acceso il fuoco del nostro spirito curioso, sempre pronto a rimettersi in gioco come un bambino di fronte alle sfide della crescita.


Ecco che il senso di un nuovo libro si svela: è tempo di procedere nel cammino verso una coscienza risvegliata, avanzando circolarmente. Ogni passo così ci porterà a un grado di consapevolezza sempre più profondo, capace di riconnettere il mondo interiore a quello esteriore per riconquistare l’integrità.


Un cammino che ora vogliamo condividere con te che sei parte essenziale nel copione della nostra vita.


Il viaggio non è mai in avanti, ma in profondità: una spirale che mi riporta a casa, là dove l’anima mi attende.


[image: Image]










MINDFULNESS E MEDITAZIONE



Oggi il mondo ci propone la pratica della mindfulness e della meditazione come strumenti scientificamente riconosciuti per il benessere e la salute. Molti articoli e numerosi professionisti, tra cui medici, psicologi, psicoterapeuti, operatori olistici, ne testimoniano l’efficacia: aiutano a calmare l’ansia, a favorire il rilassamento, a migliorare il sonno, a rendere più forte il sistema immunitario, a ridurre l’infiammazione cellulare, a sentire la gioia di vivere, a trasformare lo stress, a sviluppare l’intuizione, ad accrescere la creatività, a pensare fuori dagli schemi, ad aumentare le connessioni sociali, ad affinare l’intelligenza emotiva…


Questa crescente visione ha rafforzato l’idea che tali pratiche siano una sorta di panacea per i problemi esistenziali del nostro tempo. Anche noi, inizialmente, siamo state entusiaste nel constatare che la meditazione potesse risolvere le difficoltà che appesantivano le nostre giornate.


Ci siamo esercitate con disciplina, usando la meditazione come uno strumento per correggere o migliorare ciò che percepivamo come inadeguato o di difficile gestione. L’abbiamo trattata come una pillola magica, rinforzando l’illusione che si possa stare bene solo quando scompare ogni male.


Un’idea che diventa trappola nel momento in cui crediamo che la meditazione abbia il potere di mandare via quello che non ci piace per lasciare spazio a una serenità ideale che può essere solo temporanea. Avallando questa visione ci siamo ritrovate al punto di partenza: il dolore che cercavamo di evitare.


Con questo non vogliamo affermare che sia sbagliato dire che la meditazione porta calma e serenità. Desideriamo solo sottolineare che tali stati non derivano dall’evitamento di ciò che non ci piace o che ci fa soffrire, ma dalla piena consapevolezza del nostro mondo interiore.


Ma cos’è allora la meditazione e cosa si intende per mindfulness? Mindfulness e meditazione sono due parole che spesso si sono intrecciate e confuse anche dentro di noi, spesso sono usate come sinonimi ma in realtà esprimono due esperienze che si incontrano ma non si sovrappongono.


Quando è comparsa la parola “mindfulness” abbiamo pensato che fosse solo un inglesismo per adattare la meditazione al mondo occidentale. Lo abbiamo creduto e, in alcune occasioni, non ci siamo trattenute dal dire che era un espediente per veicolare la meditazione negli ambienti ostici a una visione spirituale della vita. Esistono a oggi delle scuole di mindfulness che sono totalmente focalizzate sull’idea che si possa separare la dimensione oggettiva da quella spirituale, il corpo dall’Anima. All’inizio anche la nostra pratica era influenzata da questa visione distorta.


Ma può esistere un corpo senza Anima?


Siamo esseri spirituali che fanno esperienza di un corpo o solo un corpo che ogni tanto fa pratiche spirituali? Siamo esseri umani solo tangibili e sostanziali, separati da tutto e da tutti o siamo espressione di visibile e invisibile, corpo e anima, umano e divino simultaneamente?


Incontrare la risposta a queste domande è il vero viaggio della vita. È stato il nostro viaggio che ci ha permesso di cambiare sguardo trasformando la nostra comprensione di mindfulness e meditazione che in questo libro vogliamo condividere con te.


Lo sappiamo bene che ciò che scriviamo non ci rende pioniere di una nuova rivelazione spirituale, tuttavia siamo certe che fare chiarezza su questi contenuti, oggi tanto di moda, ti potrà aiutare a praticare e a incontrare in prima persona la verità scritta nel tuo cuore, come è successo a noi.


Come ogni mistero, la verità che ti abita si svelerà da sé, quando meno te lo aspetti, portata da un’intuizione che illuminerà la tua strada. E accadrà grazie alla tua disponibilità a restare nell’ascolto profondo senza intenzione e nella fede che nulla debba essere cercato, perché ciò che deve arrivare a te… ti troverà.


Ma allora cos’è la mindfulness?


È la capacità di cogliere le intuizioni restando pienamente presenti a ogni istante della vita, senza giudicarlo né volerlo cambiare. Da qui nasce l’espressione “resta nel qui e ora!”, che ci invita a vivere il presente come unica soglia verso la gioia immota.


Il “qui e ora”, molto in voga, spesso viene frainteso e usato per correggere ciò che stai vivendo, diventando l’escamotage per portarti dentro un ideale di attimo presente che ti distoglie da quello che veramente si muove dentro di te.


Quante volte, di fronte a una persona triste, per un evento del suo passato, le abbiamo detto: «Non piangere, non pensarci, quell’evento ora qui non c’è più!». Ma è davvero così?


Per quella persona, se ci fermiamo a riflettere, il “qui e ora” è proprio l’incontro con quella tristezza e con le immagini che la accompagnano, passate o future che siano. Questo è il suo vero “qui e ora”, ed evitarlo, spostando l’attenzione da un’altra parte, significa solo rimandare quell’incontro.


Angelica è una giovane ragazza che durante i compiti in classe e le gare di nuoto si bloccava perché veniva colta da forti attacchi di ansia.


Ci aveva contattate per chiedere aiuto rispetto alla sua difficoltà di relazionarsi con questi eventi. Altri professionisti le avevano dato indicazioni su come “controllare” l’ansia, entrando in un “qui e ora” ripulito dalla presenza di questa emozione. Come se spostare lo sguardo dall’ansia la potesse veramente liberare da quella tensione. In questo modo Angelica, invece di ascoltare l’ansia, che era ciò che la stava chiamando nel “qui e ora”, usava il “qui e ora” per portare il suo sguardo altrove: il luogo felice. Tutto questo non l’aiutava se non per pochissimi istanti perché l’ansia poi tornava a chiamarla con ancora più voce.


È solo quando Angelica ha compreso che il vero “qui e ora” era portare attenzione a quell’ansia, che piano piano è riuscita a relazionarsi con essa e a comprendere cosa la stava invitando a vedere che ancora non aveva visto.


Da quel momento, per Angelica l’ansia non è più stata un problema ma un’occasione per ritrovare parti di sé ancora inespresse.


Questa esperienza ci insegna che il presente non è una scorciatoia verso la felicità, ma l’occasione per dialogare con ciò che si muove dentro di noi. È un invito ad abitare pienamente le emozioni per coglierne il messaggio. Angelica ora sa di avere la forza necessaria per non scappare più, quando l’ansia la viene a trovare.


Mindfulness è, dunque, portare attenzione cosciente a ciò che accade dentro di noi mentre viviamo, senza giudicarlo. È una postura dello sguardo che ci permette di accogliere l’esperienza come guida del nostro percorso animico.


È stato prezioso vedere, grazie ad Angelica, che non c’è niente da cambiare rispetto a ciò che stiamo sperimentando. Sentire che ogni passo, ogni situazione accade per un fine mai casuale è molto liberatorio, la mente potrà trovare mille motivi per spiegare ciò che stiamo vivendo, tuttavia la ragione profonda di ogni evento, emozione, sensazione, incontro non può essere analizzata, spiegata, giudicata, può essere solo compresa e questo avviene quando ci apriamo alla contemplazione del momento presente che è, come dicevamo appena sopra, la piena attenzione (mindfulness) senza giudizio dell’esperienza che stiamo vivendo.


Da questa consapevolezza, è maturata in noi l’idea che vivere mindfulness significa risvegliare la capacità, insita in ogni essere umano, di sentire la gioia affrontando ogni esperienza della vita con occhi d’amore e di fede.


Ma allora se la mindfulness è piena consapevolezza del momento presente senza giudizio, cosa è la meditazione?


Per la nostra esperienza è la pratica che ci allena a vivere mindfulness. Un’esperienza attraverso la quale possiamo rimanere immobili di fronte a ogni pensiero, sensazione, emozione, immagine, permettendoci così di attraversare quei veli che ci impediscono di vedere più in profondità1.


Ogni volta che chiudiamo gli occhi verso l’esterno e li apriamo verso l’interno, che siamo seduti, distesi o in postura formale, incontriamo il nostro mondo interiore e realizziamo di non essere solo corpo, pensieri o emozioni. Scopriamo che siamo molto di più.


Possiamo sentire che c’è una coscienza da cui osservarci e attraverso la quale possiamo fare una differente esperienza di noi.


Attraverso la meditazione ritroviamo l’energia che plasma tutto e ci riconosciamo parte di un campo interconnesso che non separa il mondo esterno da quello interno. Siamo un frattale dove il tutto è nella parte e la parte nel tutto.


Queste parole possono sembrare astratte o difficili e forse stai provando irritazione, resistenza, confusione. Lasciale scorrere. Qui e ora, l’unica cosa davvero essenziale da fare è sentire l’emozione che nasce senza giudicarla o agirla. Guardala, prenditi un momento per sperimentare, solo l’esperienza svela. Ricorda, esiste solo un modo per comprendere fino in fondo: trovare il tuo modo unico di meditare e incontrare in silenzio tutto ciò che dalla meditazione si rivela per te.


Quando parliamo di meditazione, è importante fare chiarezza sottolineando che meditare non è un atto religioso. È un gesto umano.


È l’arte semplice e profondamente rivoluzionaria di tornare a sé. Non richiede di credere in un dogma, né di rinnegare una fede.


La meditazione esisteva ben prima che i sistemi religiosi la adottassero come strumento di elevazione spirituale, e continuerà a esistere finché ci sarà almeno un essere umano disposto ad ascoltarsi in silenzio.


Chi medita non si converte. Si riconnette a sé, al proprio respiro, al mistero della vita che pulsa dentro e intorno.


È un atto laico e sacro allo stesso tempo. Non appartiene a nessuna tradizione, perché le attraversa tutte.


Dunque, che tu sia credente o ateo, spirituale o scettico, orientale o occidentale, la meditazione è una casa senza confini. Ti invita a sederti, a restare, a osservare. Non ti chiede chi sei, in cosa credi, da dove vieni. Ti chiede solo una cosa: essere presente.


La meditazione ti permette di connetterti con l’energia divina da cui ogni cosa si origina. Tutti siamo stati generati da questa energia: per la fisica quantistica è il campo, per la psicologia è l’Anima, per il cristianesimo lo Spirito Santo, per il buddhismo la vacuità, per gli alchimisti l’Anima Mundi. Tutti siamo chiamati a riconoscere chi siamo e meditare è la via per scoprirlo, realizzando che il mondo con tutte le sue immagini è solo come se fosse vero. La meditazione ti dà le chiavi per sperimentare che a occhi chiusi la realtà esterna si dissolve in uno spazio infinito che possiamo chiamare vacuità.


Ma cosa è la vacuità?


La vacuità, traduzione del termine buddista in sanscrito Śūnyatā, è un’esperienza accessibile a coloro che scelgono di incontrare e accogliere tutte quelle resistenze: idee, credenze, attaccamenti, che li separano dall’unico principio di vita che è l’Amore. Amore inteso non come forza romantica ma come energia che plasma le immagini. Solo riconoscendo l’Amore in questi termini possiamo cadere dentro la vacuità che non è assenza, ma un pieno senza opinioni.


Meditare allora è un viaggio che ci permette di imparare a non discriminare le esperienze in: esperienze buone, giuste, piacevoli, vantaggiose, da fare ed esperienze cattive, ingiuste, spiacevoli, svantaggiose, da evitare.


Meditare è un viaggio che rinforza la nostra capacità di rimanere immobili con quello che c’è, sapendo che ciò che c’è stato ieri non sarà quello che c’è oggi e naturalmente quello che c’è oggi non sarà uguale a ciò che incontreremo domani, perché ieri, oggi e domani sono solo simboli che ci riportano a un eterno “qui e ora” impermanente e mai uguale.


Alessandra, giovane e brillante donna, si definiva “sempre sul pezzo”. Durante un seminario, ci racconta di quel senso di inadeguatezza che sorge in lei ogni volta che ha l’impressione di rivivere gli stessi problemi e le stesse dinamiche e ci chiede: «Ma com’è possibile che dopo tanto lavoro su di me sono ancora qui?».


OEBPS/Images/fig1.jpg





OEBPS/Images/logo.jpg
Anima Edizionl





OEBPS/nav.xhtml






		Copertina



		Frontespizio



		Colophon



		Dedica



		Introduzione



		MINDFULNESS E MEDITAZIONE



		L’ESSERE MEDITATIVO



		Innalza la tua energia



		Meditazione statica Vipassana



		Meditazione esistenziale – mindfulness







		I QUATTRO PASSI PER VIVERE MINDFULNESS



		Primo passo: mi fermo e osservo



		Secondo passo: scelgo di sospendere



		Terzo passo: mi apro per accogliere



		Quarto passo: ho fede







		MINDFULNESS E MEDITAZIONE: IL SENTIERO PER LA LIBERTÀ



		LA CITTÀ CHE VIVE MINDFULNESS: UTOPIA O REALTÀ?



		La città delle infinite possibilità







		Conclusioni



		Ringraziamenti



		I sigilli



		Indice











Page List





		1



		2



		3



		4



		5



		6



		7



		8



		9



		10



		11



		12



		13



		14



		15



		16



		17



		18



		19



		20



		21



		22



		23



		24



		25



		26



		27



		28



		29



		30



		31



		32



		33



		34



		35



		36



		37



		38



		39



		40



		41



		42



		43



		44



		45



		46



		47



		48



		49



		50



		51



		52



		53



		54



		55



		56



		57



		58



		59



		60



		61



		62



		63



		64



		65



		66



		67



		68



		69



		70



		71



		72



		73



		74



		75



		76



		77



		78



		79



		80



		81



		82



		83



		84



		85



		86



		87



		88



		89



		90



		91



		92



		93



		94



		95



		96



		97



		98



		99



		100



		101



		102



		103



		104



		105



		106



		107



		108



		109



		110



		111



		112



		113



		114



		115



		116



		117



		118



		119



		120



		121



		122



		123



		124



		125



		126



		127



		128



		129



		130



		131



		132



		133



		134



		135



		136



		137



		138



		139



		140



		141



		142



		143



		144



		145



		146



		147



		148



		149



		150



		151



		152



		153



		154



		155



		156











OEBPS/Images/cover.jpg
Fiorinda Pedone - Stefania Piccini

MINDFULNESS

LA RIVOLUZIONE INTERIORE

DAL SILENZIO DELLA MEDITAZIONE
ALLA GIOIA DI VIVERE

Anima Edizioni





