
        
            

            Georg Wilhelm Friedrich Hegel

            
                
                    [image: decoration]
                

            

            Phänomenologie des Geistes 

        

        
    



                
                
UUID: c53ee18c-1900-11e6-904c-0f7870795abd

Dieses eBook wurde mit StreetLib Write erstellt
von Simplicissimus Book Farm.







        
            
                
                
                    
                        Vorrede
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                
                    
                Eine
ErklÄrung, wie sie einer Schrift in einer Vorrede nach der
Gewohnheit vorausgeschickt wird—Über den Zweck, den der Verfasser
sich in ihr vorgesetzt, sowie über die Veranlassungen und das
Verhältnis, worin er sie zu andern frühern oder gleichzeitigen
Behandlungen desselben Gegenstandes zu stehen glaubt—scheint bei
einer philosophischen Schrift nicht nur überflüssig, sondern um der
Natur der Sache willen sogar unpassend und zweckwidrig zu sein. Denn
wie und was von Philosophie in einer Vorrede zu sagen schicklich
wäre—etwa eine historische
  
Angabe
 der Tendenz
und des Standpunkts, des allgemeinen Inhalts und der Resultate, eine
Verbindung von hin und her sprechenden Behauptungen und
Versicherungen über das Wahre—, kann nicht für die Art und Weise
gelten, in der die philosophische Wahrheit darzustellen sei.—Auch
weil die Philosophie wesentlich im Elemente der Allgemeinheit ist,
die das Besondere in sich schließt, so findet bei ihr mehr als bei
andern Wissenschaften der Schein statt, als ob in dem Zwecke oder den
letzten Resultaten die Sache selbst und sogar in ihrem vollkommenen
Wesen ausgedrückt wäre, gegen welches die Ausführung eigentlich
das Unwesentliche sei. In der allgemeinen Vorstellung hingegen, zum
Beispiel was Anatomie sei, etwa die Kenntnis der Teile des KÖrpers
nach ihrem unlebendigen Dasein betrachtet, ist man überzeugt, die
Sache selbst, den Inhalt dieser Wissenschaft, noch nicht zu besitzen,
sondern außerdem um das Besondere sich bemühen zu müssen.—Ferner
ist bei einem solchen Aggregate von Kenntnissen, das den Namen
Wissenschaft nicht mit Recht führt, eine Konversation über Zweck
und dergleichen Allgemeinheiten nicht von der historischen und
begrifflosen Weise verschieden, worin von dem Inhalte selbst, diesen
Nerven, Muskeln und so fort, gesprochen wird. Bei der Philosophie
hingegen würde die Ungleichheit entstehen, daß von einer solchen
Weise Gebrauch gemacht, und diese doch von ihr selbst als unfähig,
die Wahrheit zu fassen, aufgezeigt würde.

So
wird auch durch die Bestimmung des Verhältnisses, das ein
philosophisches Werk zu andern Bestrebungen über denselben
Gegenstand zu haben glaubt, ein fremdartiges Interesse hereingezogen,
und das, worauf es bei der Erkenntnis der Wahrheit ankommt,
verdunkelt. So fest der Meinung der Gegensatz des Wahren und des
Falschen wird, so pflegt sie auch entweder Beistimmung oder
Widerspruch gegen ein vorhandenes philosophisches System zu erwarten,
und in einer Erklärung über ein solches nur entweder das eine oder
das andre zu sehen. Sie begreift die Verschiedenheit philosophischer
Systeme nicht so sehr als die fortschreitende Entwicklung der
Wahrheit, als sie in der Verschiedenheit nur den Widerspruch sieht.
Die Knospe verschwindet in dem Hervorbrechen der Blüte, und man
könnte sagen, daß jene von dieser widerlegt wird, ebenso wird durch
die Frucht die Blüte für ein falsches Dasein der Pflanze erklärt,
und als ihre Wahrheit tritt jene an die Stelle von dieser. Diese
Formen unterscheiden sich nicht nur, sondern verdrängen sich auch
als unverträglich miteinander. Aber ihre flüssige Natur macht sie
zugleich zu Momenten der organischen Einheit, worin sie sich nicht
nur nicht widerstreiten, sondern eins so notwendig als das andere
ist, und diese gleiche Notwendigkeit macht erst das Leben des Ganzen
aus. Aber der Widerspruch gegen ein philosophisches System pflegt
teils sich selbst nicht auf diese Weise zu begreifen, teils auch weiß
das auffassende Bewußtsein gemeinhin nicht, ihn von seiner
Einseitigkeit zu befreien oder frei zu erhalten, und in der Gestalt
des streitend und sich zuwider Scheinenden gegenseitig notwendige
Momente zu erkennen.

Die
Foderung von dergleichen Erklärungen sowie die Befriedigungen
derselben scheinen vielleicht das Wesentliche zu betreiben. Worin
könnte mehr das Innere einer philosophischen Schrift ausgesprochen
sein als in den Zwecken und Resultaten derselben, und wodurch diese
bestimmter erkannt werden als durch ihre Verschiedenheit von dem, was
das Zeitalter sonst in derselben Sphäre hervorbringt? Wenn aber ein
solches Tun für mehr als für den Anfang des Erkennens, wenn es für
das wirkliche Erkennen gelten soll, ist es in der Tat zu den
Erfindungen zu rechnen, die Sache selbst zu umgehen, und dieses
beides zu verbinden, den Anschein des Ernstes und Bemühens um sie,
und die wirkliche Ersparung desselben.—Denn die Sache ist nicht in
ihrem
   Zwecke

erschöpft, sondern in ihrer
  
Ausführung
, noch
ist das
   Resultat

das
   wirkliche

Ganze, sondern es zusammen mit seinem Werden; der Zweck für sich ist
das unlebendige Allgemeine, wie die Tendenz das bloße Treiben, das
seiner Wirklichkeit noch entbehrt, und das nackte Resultat ist der
Leichnam, der sie hinter sich gelassen. —Ebenso ist die
  
Verschiedenheit

vielmehr die
   Grenze

der Sache; sie ist da, wo die Sache aufhört, oder sie ist das, was
diese nicht ist. Solche Bemühungen mit dem Zwecke oder den
Resultaten, sowie mit den Verschiedenheiten und Beurteilungen des
einen und des andern, sind daher eine leichtere Arbeit, als sie
vielleicht scheinen. Denn statt mit der Sache sich zu befassen, ist
solches Tun immer über sie hinaus, statt in ihr zu verweilen und
sich in ihr zu vergessen, greift solches Wissen immer nach einem
Andern, und bleibt vielmehr bei sich selbst, als daß es bei der
Sache ist und sich ihr hingibt. —Das leichteste ist, was Gehalt und
Gediegenheit hat, zu beurteilen, schwerer, es zu fassen, das
schwerste, was beides vereinigt, seine Darstellung hervorzubringen.

Der
Anfang der Bildung und des Herausarbeitens aus der Unmittelbarkeit
des substantiellen Lebens wird immer damit gemacht werden müssen,
Kenntnisse allgemeiner Grundsätze und Gesichtspunkte zu erwerben,
sich nur erst zu dem Gedanken der Sache überhaupt heraufzuarbeiten,
nicht weniger sie mit Gründen zu unterstützen oder zu widerlegen,
die konkrete und reiche Fülle nach Bestimmtheiten aufzufassen, und
ordentlichen Bescheid und ernsthaftes Urteil über sie zu erteilen zu
wissen. Dieser Anfang der Bildung wird aber zunächst dem Ernste des
erfüllten Lebens Platz machen, der in die Erfahrung der Sache selbst
hineinführt, und wenn auch dies noch hinzukommt, daß der Ernst des
Begriffs in ihre Tiefe steigt, so wird eine solche Kenntnis und
Beurteilung in der Konversation ihre schickliche Stelle behalten.

Die
wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann allein das
wissenschaftliche System derselben sein. Daran mitzuarbeiten, daß
die Philosophie der Form der Wissenschaft näher komme—dem Ziele,
ihren Namen der
  
Liebe
 zum
  
Wissen
 ablegen zu
können und
  
wirkliches Wissen

zu sein—, ist es, was ich mir vorgesetzt. Die innere Notwendigkeit,
daß das Wissen Wissenschaft sei, liegt in seiner Natur, und die
befriedigende Erklärung hierüber ist allein die Darstellung der
Philosophie selbst. Die äußere Notwendigkeit aber, insofern sie,
abgesehen von der Zufälligkeit der Person und der individuellen
Veranlassungen, auf eine allgemeine Weise gefaßt wird, ist dasselbe,
was die innere, in der Gestalt, wie die Zeit das Dasein ihrer Momente
vorstellt. Daß die Erhebung der Philosophie zur Wissenschaft an der
Zeit ist, dies aufzuzeigen würde daher die einzig wahre
Rechtfertigung der Versuche sein, die diesen Zweck haben, weil sie
die Notwendigkeit desselben dartun, ja weil sie ihn zugleich
ausführen würde.

Indem
die wahre Gestalt der Wahrheit in die Wissenschaftlichkeit gesetzt
wird—oder, was dasselbe ist, indem die Wahrheit behauptet wird, an
dem
   Begriffe

allein das Element ihrer Existenz zu haben—, so weiß ich, daß
dies im Widerspruch mit einer Vorstellung und deren Folgen zu stehen
scheint, welche eine so große Anmaßung als Ausbreitung in der
Überzeugung des Zeitalters hat. Eine Erklärung über diesen
Widerspruch scheint darum nicht überflüssig; wenn sie auch hier
weiter nichts als gleichfalls eine Versicherung, wie das, gegen was
sie geht, sein kann. Wenn nämlich das Wahre nur in demjenigen oder
vielmehr nur als dasjenige existiert, was bald Anschauung, bald
unmittelbares Wissen des Absoluten, Religion, das Sein—nicht im
Zentrum der göttlichen Liebe, sondern das Sein desselben
selbst—genannt wird, so wird von da aus zugleich für die
Darstellung der Philosophie vielmehr das Gegenteil der Form des
Begriffs gefodert. Das Absolute soll nicht begriffen, sondern gefühlt
und angeschaut, nicht sein Begriff, sondern sein Gefühl und
Anschauung sollen das Wort führen und ausgesprochen werden.

Wird
die Erscheinung einer solchen Foderung nach ihrem allgemeinem
Zusammenhange aufgefaßt, und auf die Stufe gesehen, worauf der
selbstbewußte Geist gegenwärtig steht, so ist er über das
substantielle Leben, das er sonst im Elemente des Gedankens führte,
hinaus,—über diese Unmittelbarkeit seines Glaubens, über die
Befriedigung und Sicherheit der Gewißheit, welche das Bewußtsein
von seiner Versöhnung mit dem Wesen und dessen allgemeiner, der
innern und äußern, Gegenwart besaß. Er ist nicht nur darüber
hinausgegangen, in das andere Extrem der substanzlosen Reflexion
seiner in sich selbst, sondern auch über diese. Sein wesentliches
Leben ist ihm nicht nur verloren, er ist auch dieses Verlustes, und
der Endlichkeit, die sein Inhalt ist, bewußt. Von den Trebern sich
wegwendend, daß er im Argen liegt, bekennend und darauf schmähend,
verlangt er nun von der Philosophie nicht sowohl das
  
Wissen
 dessen, was
er
   ist
,
als zur Herstellung jener Substantialität und der Gediegenheit des
Seins erst wieder durch sie zu gelangen. Diesem Bedürfnisse soll sie
also nicht so sehr die Verschlossenheit der Substanz aufschließen,
und diese zum Selbstbewußtsein erheben—nicht so sehr ihr
chaotisches Bewußtsein zur gedachten Ordnung und zur Einfachheit des
Begriffes zurückbringen, als vielmehr die Sonderungen des Gedankens
zusammenschütten, den unterscheidenden Begriff unterdrücken und das
Gefühl des Wesens herstellen, nicht sowohl
  
Einsicht
 als
  
Erbauung
 gewähren.
Das Schöne, Heilige, Ewige, die Religion und Liebe sind der Köder,
der gefodert wird, um die Lust zum Anbeißen zu erwecken, nicht der
Begriff, sondern die Ekstase, nicht die kalt fortschreitende
Notwendigkeit der Sache, sondern die gärende Begeisterung soll die
Haltung und fortleitende Ausbreitung des Reichtums der Substanz sein.

Dieser
Foderung entspricht die angestrengte und fast eifernd und gereizt
sich zeigende Bemühung, die Menschen aus der Versunkenheit ins
Sinnliche, Gemeine und Einzelne herauszureißen und ihren Blick zu
den Sternen aufzurichten; als ob sie, des Göttlichen ganz
vergessend, mit Staub und Wasser, wie der Wurm, auf dem Punkte sich
zu befriedigen stünden. Sonst hatten sie einen Himmel mit
weitläufigem Reichtume von Gedanken und Bildern ausgestattet. Von
allem, was ist, lag die Bedeutung in dem Lichtfaden, durch den es an
den Himmel geknüpft war; an ihm, statt in
  
dieser
 Gegenwart zu
verweilen, glitt der Blick über sie hinaus, zum göttlichen Wesen,
zu einer, wenn man so sagen kann, jenseitigen Gegenwart hinauf. Das
Auge des Geistes mußte mit Zwang auf das Irdische gerichtet und bei
ihm festgehalten werden; und es hat einer langen Zeit bedurft, jene
Klarheit, die nur das Überirdische hatte, in die Dumpfheit und
Verworrenheit, worin der Sinn des Diesseitigen lag, hineinzuarbeiten,
und die Aufmerksamkeit auf das Gegenwärtige als solches, welche
  
Erfahrung
 genannt
wurde, interessant und geltend zu machen.—Jetzt scheint die Not des
Gegenteils vorhanden, der Sinn so sehr in das Irdische festgewurzelt,
daß es gleicher Gewalt bedarf, ihn darüber zu erheben. Der Geist
zeigt sich so arm, daß er sich, wie in der Sandwüste der Wanderer
nach einem einfachen Trunk Wasser, nur nach dem dürftigen Gefühle
des Göttlichen überhaupt für seine Erquickung zu sehnen scheint.
An diesem, woran dem Geiste genügt, ist die Größe seines Verlustes
zu ermessen.

Diese
Genügsamkeit des Empfangens oder Sparsamkeit des Gebens ziemt jedoch
der Wissenschaft nicht. Wer nur die Erbauung sucht, wer seine
irdische Mannigfaltigkeit des Daseins und des Gedankens in Nebel
einzuhüllen und nach dem unbestimmten Genusse dieser unbestimmten
Göttlichkeit verlangt, mag zusehen, wo er dies findet; er wird
leicht selbst sich etwas vorzuschwärmen und damit sich aufzuspreizen
die Mittel finden. Die Philosophie aber muß sich hüten, erbaulich
sein zu wollen.

Noch
weniger muß diese Genügsamkeit, die auf die Wissenschaft Verzicht
tut, darauf Anspruch machen, daß solche Begeisterung und Trübheit
etwas Höheres sei als die Wissenschaft. Dieses prophetische Reden
meint gerade so recht im Mittelpunkte und der Tiefe zu bleiben,
blickt verächtlich auf die Bestimmtheit (den *Horos*) und hält sich
absichtlich von dem Begriffe und der Notwendigkeit entfernt, als von
der Reflexion, die nur in der Endlichkeit hause. Wie es aber eine
leere Breite gibt, so auch eine leere Tiefe, wie eine Extension der
Substanz, die sich in endliche Mannigfaltigkeit ergießt, ohne Kraft,
sie zusammenzuhalten—so ist dies eine gehaltlose Intensität,
welche als lautere Kraft ohne Ausbreitung sich haltend, dasselbe ist,
was die Oberflächlichkeit. Die Kraft des Geistes ist nur so groß
als ihre Äußerung, seine Tiefe nur so tief, als er in seiner
Auslegung sich auszubreiten und sich zu verlieren getraut.—Zugleich
wenn dies begrifflose substantielle Wissen die Eigenheit des Selbsts
in dem Wesen versenkt zu haben und wahr und heilig zu philosophieren
vorgibt, so verbirgt es sich, daß es, statt dem Gotte ergeben zu
sein, durch die Verschmähung des Maßes und der Bestimmung vielmehr
nur bald in sich selbst die Zufälligkeit des Inhalts, bald in ihm
die eigne Willkür gewähren läßt.—Indem sie sich dem
ungebändigten Gären der Substanz überlassen, meinen sie, durch die
Einhüllung des Selbstbewußtseins und Aufgeben des Verstands, die
  
Seinen
 zu sein,
denen Gott die Weisheit im Schlafe gibt; was sie so in der Tat im
Schlafe empfangen und gebären, sind darum auch Träume.

Es
ist übrigens nicht schwer, zu sehen, daß unsre Zeit eine Zeit der
Geburt und des Übergangs zu einer neuen Periode ist. Der Geist hat
mit der bisherigen Welt seines Daseins und Vorstellens gebrochen und
steht im Begriffe, es in die Vergangenheit hinab zu versenken, und in
der Arbeit seiner Umgestaltung. Zwar ist er nie in Ruhe, sondern in
immer fortschreitender Bewegung begriffen. Aber wie beim Kinde nach
langer stiller Ernährung der erste Atemzug jene Allmählichkeit des
nur vermehrenden Fortgangs abbricht—ein qualitativer Sprung—und
itzt das Kind geboren ist, so reift der sich bildende Geist langsam
und stille der neuen Gestalt entgegen, löst ein Teilchen des Baues
seiner vorgehenden *Welt* nach dem andern auf, ihr Wanken wird nur
durch einzelne Symptome angedeutet; der Leichtsinn wie die
Langeweile, die im Bestehenden einreißen, die unbestimmte Ahnung
eines Unbekannten sind Vorboten, daß etwas anderes im Anzuge ist.
Dies allmähliche Zerbröckeln, das die Physiognomie des Ganzen nicht
veränderte, wird durch den Aufgang unterbrochen, der, ein Blitz, in
einem Male das Gebilde der neuen Welt hinstellt.

Allein
eine vollkommne Wirklichkeit hat dies Neue sowenig als das eben
geborne Kind; und dies ist wesentlich nicht außer acht zu lassen.
Das erste Auftreten ist erst seine Unmittelbarkeit oder sein Begriff.
Sowenig ein Gebäude fertig ist, wenn sein Grund gelegt worden,
sowenig ist der erreichte Begriff des Ganzen das Ganze selbst. Wo wir
eine Eiche in der Kraft ihres Stammes und in der Ausbreitung ihrer
Äste und den Massen ihrer Belaubung zu sehen wünschen, sind wir
nicht zufrieden, wenn uns an dieser Stelle eine Eichel gezeigt wird.
So ist die Wissenschaft, die Krone einer Welt des Geistes, nicht in
ihrem Anfange vollendet. Der Anfang des neuen Geistes ist das Produkt
einer weitläufigen Umwälzung von mannigfaltigen Bildungsformen, der
Preis eines vielfach verschlungnen Weges und ebenso vielfacher
Anstrengung und Bemühung. Er ist das aus der Sukzession wie aus
seiner Ausdehnung in sich zurückgegangene Ganze, der gewordne
  
einfache Begriff

desselben. Die Wirklichkeit dieses einfachen Ganzen aber besteht
darin, daß jene zu Momenten gewordne Gestaltungen sich wieder von
neuem, aber in ihrem neuen Elemente, in dem gewordenen Sinne
entwickeln und Gestaltung geben.

Indem
einerseits die erste Erscheinung der neuen Welt nur erst das in seine
  
Einfachheit

verhüllte Ganze oder sein allgemeiner Grund ist, so ist dem
Bewußtsein dagegen der Reichtum des vorhergehenden Daseins noch in
der Erinnerung gegenwärtig. Es vermißt an der neu erscheinenden
Gestalt die Ausbreitung und Besonderung des Inhalts; noch mehr aber
vermißt es die Ausbildung der Form, wodurch die Unterschiede mit
Sicherheit bestimmt und in ihre festen Verhältnisse geordnet sind.
Ohne diese Ausbildung entbehrt die Wissenschaft der allgemeinen
*Verständlichkeit*, und hat den Schein, ein esoterisches Besitztum
einiger Einzelnen zu sein;—ein esoterisches Besitztum: denn sie ist
nur erst in ihrem Begriffe oder ihr Innres vorhanden; einiger
Einzelnen: denn ihre unausgebreitete Erscheinung macht ihr Dasein zum
Einzelnen. Erst was vollkommen bestimmt ist, ist zugleich exoterisch,
begreiflich, und fähig, gelernt und das Eigentum aller zu sein. Die
verständige Form der Wissenschaft ist der allen dargebotene und für
alle gleichgemachte Weg zu ihr, und durch den Verstand zum
vernünftigen Wissen zu gelangen ist die gerechte Foderung des
Bewußtseins, das zur Wissenschaft hinzutritt; denn der Verstand ist
das Denken, das reine Ich überhaupt; und das Verständige ist das
schon Bekannte und das Gemeinschaftliche der Wissenschaft und des
unwissenschaftlichen Bewußtseins, wodurch dieses unmittelbar in jene
einzutreten vermag.

Die
Wissenschaft, die erst beginnt, und es also noch weder zur
Vollständigkeit des Details noch zur Vollkommenheit der Form
gebracht hat, ist dem Tadel darüber ausgesetzt. Aber wenn dieser ihr
Wesen treffen soll, so würde er ebenso ungerecht sein, als es
unstatthaft ist, die Foderung jener Ausbildung nicht anerkennen zu
wollen. Dieser Gegensatz scheint der hauptsächlichste Knoten zu
sein, an dem die wissenschaftliche Bildung sich gegenwärtig
zerarbeitet und worüber sie sich noch nicht gehörig versteht. Der
eine Teil pocht auf den Reichtum des Materials und die
Verständlichkeit, der andre verschmäht wenigstens diese und pocht
auf die unmittelbare Vernünftigkeit und Göttlichkeit. Wenn auch
jener Teil, es sei durch die Kraft der Wahrheit allein oder auch
durch das Ungestüm des andern, zum Stillschweigen gebracht ist, und
wenn er in Ansehung des Grunds der Sache sich überwältigt fühlte,
so ist er darum in Ansehung jener Foderungen nicht befriedigt, denn
sie sind gerecht, aber nicht erfüllt. Sein Stillschweigen gehört
nur halb dem Siege, halb aber der Langeweile und Gleichgültigkeit,
welche die Folge einer beständig erregten Erwartung und nicht
erfolgten Erfüllung der Versprechungen zu sein pflegt.

In
Ansehung des Inhalts machen die andern sich es wohl zuweilen leicht
genug, eine große Ausdehnung zu haben. Sie ziehen auf ihren Boden
eine Menge Material, nämlich das schon Bekannte und Geordnete,
herein, und indem sie sich vornehmlich mit den Sonderbarkeiten und
Kuriositäten zu tun machen, scheinen sie um so mehr das übrige,
womit das Wissen in seiner Art schon fertig war, zu besitzen,
zugleich auch das noch Ungeregelte zu beherrschen, und somit alles
der absoluten Idee zu unterwerfen, welche hiemit in allem erkannt,
und zur ausgebreiteten Wissenschaft gediehen zu sein scheint. Näher
aber diese Ausbreitung betrachtet, so zeigt sie sich nicht dadurch
zustande gekommen, daß ein und dasselbe sich selbst verschieden
gestaltet hätte, sondern sie ist die gestaltlose Wiederholung des
einen und desselben, das nur an das verschiedene Material äußerlich
angewendet ist, und einen langweiligen Schein der Verschiedenheit
erhält. Die für sich wohl wahre Idee bleibt in der Tat nur immer in
ihrem Anfange stehen, wenn die Entwicklung in nichts als in einer
solchen Wiederholung derselben Formel besteht. Die eine unbewegte
Form vom wissenden Subjekte an dem Vorhandenen herumgeführt, das
Material in dies ruhende Element von außenher eingetaucht, dies ist
so wenig, als willkürliche Einfälle über den Inhalt, die Erfüllung
dessen, was gefodert wird, nämlich der aus sich entspringende
Reichtum und sich selbst bestimmende Unterschied der Gestalten. Es
ist vielmehr ein einfarbiger Formalismus, der nur zum Unterschiede
des Stoffes, und zwar dadurch kommt, weil dieser schon bereitet und
bekannt ist.

Dabei
behauptet er diese Eintönigkeit und die abstrakte Allgemeinheit für
das Absolute; er versichert, daß die Ungenügsamkeit mit ihr eine
Unfähigkeit sei, sich des absoluten Standpunktes zu bemächtigen und
auf ihm festzuhalten. Wenn sonst die leere Möglichkeit, sich etwas
auf eine andere Weise vorzustellen, hinreichte, um eine Vorstellung
zu widerlegen, und dieselbe bloße Möglichkeit, der allgemeine
Gedanke, auch den ganzen positiven Wert des wirklichen Erkennens
hatte, so sehen wir hier ebenso der allgemeinen Idee in dieser Form
der Unwirklichkeit allen Wert zugeschrieben, und die Auflösung des
Unterschiedenen und Bestimmten, oder vielmehr das weiter nicht
entwickelte noch an ihm selbst sich rechtfertigende Hinunterwerfen
desselben in den Abgrund des Leeren für spekulative Betrachtungsart
gelten. Irgendein Dasein, wie es im
  
Absoluten
 ist,
betrachten, besteht hier in nichts anderem, als daß davon gesagt
wird, es sei zwar jetzt von ihm gesprochen worden, als von einem
Etwas, im Absoluten, dem A = A, jedoch gebe es dergleichen gar nicht,
sondern darin sei alles eins. Dies
  
eine
 Wissen, daß
im Absoluten alles gleich ist, der unterscheidenden und erfüllten
oder Erfüllung suchenden und fodernden Erkenntnis
entgegenzusetzen—oder sein
  
Absolutes
 für die
Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen pflegt, alle Kühe schwarz
sind, ist die Naivität der Leere an Erkenntnis. —Der Formalismus,
den die Philosophie neuerer Zeit verklagt und geschmäht, und der
sich in ihr selbst wieder erzeugte, wird, wenn auch seine
Ungenügsamkeit bekannt und gefühlt ist, aus der Wissenschaft nicht
verschwinden, bis das Erkennen der absoluten Wirklichkeit sich über
seine Natur vollkommen klar geworden ist.—In der Rücksicht, daß
die allgemeine Vorstellung, wenn sie dem, was ein Versuch ihrer
Ausführung ist, vorangeht, das Auffassen der letztern erleichtert,
ist es dienlich, das Ungefähre derselben hier anzudeuten, in der
Absicht zugleich, bei dieser Gelegenheit einige Formen zu entfernen,
deren Gewohnheit ein Hindernis für das philosophische Erkennen ist.

Es
kömmt nach meiner Einsicht, welche sich durch die Darstellung des
Systems selbst rechtfertigen muß, alles darauf an, das Wahre nicht
als
   Substanz
,
sondern ebensosehr als
  
Subjekt
 aufzufassen
und auszudrücken. Zugleich ist zu bemerken, daß die Substantialität
sosehr das Allgemeine oder die
  
Unmittelbarkeit des Wissens

als diejenige, welche
  
Sein
 oder
Unmittelbarkeit
   für
das
 Wissen ist, in
sich schließt.—Wenn, Gott als die
  
eine
 Substanz zu
fassen, das Zeitalter empörte, worin diese Bestimmung ausgesprochen
wurde, so lag teils der Grund hievon in dem Instinkte, daß darin das
Selbstbewußtsein nur untergegangen, nicht erhalten ist, teils aber
ist das Gegenteil, welches das Denken als Denken festhält, die
  
Allgemeinheit
,
dieselbe Einfachheit oder ununterschiedne, unbewegte Substantialität,
und wenn drittens das Denken das Sein der Substanz als solche mit
sich vereint und die Unmittelbarkeit oder das Anschauen als Denken
erfaßt, so kömmt es noch darauf an, ob dieses intellektuelle
Anschauen nicht wieder in die träge Einfachheit zurückfällt, und
die Wirklichkeit selbst auf eine unwirkliche Weise darstellt.

Die
lebendige Substanz ist ferner das Sein, welches in Wahrheit
  
Subjekt
, oder, was
dasselbe heißt, welches in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie
die Bewegung des Sich-selbst-setzens, oder die Vermittlung des
Sich-anders-werdens mit sich selbst ist. Sie ist als Subjekt die
reine
   einfache
Negativität
, eben
dadurch die Entzweiung des Einfachen, oder die entgegensetzende
Verdopplung, welche wieder die Negation dieser gleichgültigen
Verschiedenheit und ihres Gegensatzes ist; nur diese sich
  
wiederherstellende

Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in sich selbst—nicht
eine
   ursprüngliche

Einheit als solche, oder
  
unmittelbare
 als
solche, ist das Wahre. Es ist das Werden seiner selbst, der Kreis,
der sein Ende als seinen Zweck voraussetzt und zum Anfange hat, und
nur durch die Ausführung und sein Ende wirklich ist.

Das
Leben Gottes und das göttliche Erkennen mag also wohl als ein
Spielen der Liebe mit sich selbst ausgesprochen werden; diese Idee
sinkt zur Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst,
der Schmerz, die Geduld und Arbeit des Negativen darin fehlt.
  
An sich
 ist jenes
Leben wohl die ungetrübte Gleichheit und Einheit mit sich selbst,
der es kein Ernst mit dem Anderssein und der Entfremdung, so wie mit
dem Überwinden dieser Entfremdung ist. Aber dies
  
An-sich
 ist die
abstrakte Allgemeinheit, in welcher von seiner Natur,
  
für sich zu sein
,
und damit überhaupt von der Selbstbewegung der Form abgesehen wird.
Wenn die Form als dem Wesen gleich ausgesagt wird, so ist es eben
darum ein Mißverstand, zu meinen, daß das Erkennen sich mit dem
An-sich oder dem Wesen begnügen, die Form aber ersparen könne;—daß
der absolute Grundsatz oder die absolute Anschauung, die Ausführung
des erstern oder die Entwicklung der andern entbehrlich mache. Gerade
weil die Form dem Wesen so wesentlich ist, als es sich selbst, ist es
nicht bloß als Wesen, d.h. als unmittelbare Substanz, oder als reine
Selbstanschauung des Göttlichen zu fassen und auszudrücken, sondern
ebensosehr als
   Form

und im ganzen Reichtum der entwickelten Form; dadurch wird es erst
als Wirkliches gefaßt und ausgedrückt.

Das
Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine
Entwicklung sich vollendende Wesen. Es ist von dem Absoluten zu
sagen, daß es wesentlich
  
Resultat
, daß es
erst am
   Ende

das ist, was es in Wahrheit ist; und hierin eben besteht seine Natur,
Wirkliches, Subjekt, oder Sich-selbst-werden, zu sein. So
widersprechend es scheinen mag, daß das Absolute wesentlich als
Resultat zu begreifen sei, so stellt doch eine geringe Überlegung
diesen Schein von Widerspruch zurecht. Der Anfang, das Prinzip, oder
das Absolute, wie es zuerst und unmittelbar ausgesprochen wird, ist
nur das Allgemeine. Sowenig, wenn ich sage:
  
alle
 Tiere, dies
Wort für eine Zoologie gelten kann, ebenso fällt es auf, daß die
Worte des Göttlichen, Absoluten, Ewigen u.s.w. das nicht
aussprechen, was darin enthalten ist;—und nur solche Worte drücken
in der Tat die Anschauung als das Unmittelbare aus. Was mehr ist, als
ein solches Wort, der Übergang auch nur zu einem Satze, ist
  
ein Anderswerden
,
das zurückgenommen werden muß, ist eine Vermittlung. Diese aber ist
das, was perhorresziert wird, als ob dadurch, daß mehr aus ihr
gemacht wird denn nur dies, daß sie nichts Absolutes und im
Absoluten gar nicht sei, die absolute Erkenntnis aufgegeben wäre.

Dies
Perhorreszieren stammt aber in der Tat aus der Unbekanntschaft mit
der Natur der Vermittlung und des absoluten Erkennens selbst. Denn
die Vermittlung ist nichts anders als die sich bewegende
Sichselbstgleichheit, oder sie ist die Reflexion in sich selbst, das
Moment des fürsichseienden ich, die reine Negativität oder das
  
einfache Werden
.
Das Ich, oder das Werden überhaupt, dieses Vermitteln ist um seiner
Einfachheit willen eben die werdende Unmittelbarkeit und das
Unmittelbare selbst.—Es ist daher ein Verkennen der Vernunft, wenn
die Reflexion aus dem Wahren ausgeschlossen und nicht als positives
Moment des Absoluten erfaßt wird. Sie ist es, die das Wahre zum
Resultate macht, aber diesen Gegensatz gegen sein Werden ebenso
aufhebt, denn dies Werden ist ebenso einfach und daher von der Form
des Wahren, im Resultate sich als
  
einfach
 zu zeigen,
nicht verschieden; es ist vielmehr eben dies Zurückgegangensein in
die Einfachheit.—Wenn der Embryo wohl
  
an sich
 Mensch ist,
so ist er es aber nicht
  
für sich
; für
sich ist er es nur als gebildete Vernunft, die sich zu dem
  
gemacht
 hat, was
sie
   an sich

ist. Dies erst ist ihre Wirklichkeit. Aber dies Resultat ist selbst
einfache Unmittelbarkeit, denn es ist die selbstbewußte Freiheit,
die in sich selbst ruht, und den Gegensatz nicht auf die Seite
gebracht hat und ihn da liegen läßt, sondern mit ihm versöhnt ist.

Das
Gesagte kann auch so ausgedrückt werden, daß die Vernunft das
  
zweckmäßige Tun

ist. Die Erhebung der vermeinten Natur über das mißkannte Denken,
und zunächst die Verbannung der äußern Zweckmäßigkeit hat die
Form des
   Zwecks

überhaupt in Mißkredit gebracht. Allein, wie auch Aristoteles die
Natur als das zweckmäßige Tun bestimmt, der Zweck ist das
Unmittelbare, das Ruhende, welches selbst bewegend oder Subjekt ist.
Seine abstrakte Kraft zu bewegen ist das
  
Für-sich-sein
 oder
die reine Negativität. Das Resultat ist nur darum dasselbe, was der
Anfang, weil der Anfang Zweck ist;—oder das Wirkliche ist nur darum
dasselbe, was sein Begriff, weil das Unmittelbare als Zweck das
Selbst oder die reine Wirklichkeit in ihm selbst hat. Der ausgeführte
Zweck oder das daseiende Wirkliche ist die Bewegung und das
entfaltete Werden; eben diese Unruhe aber ist das Selbst; und jener
Unmittelbarkeit und Einfachheit des Anfangs ist es darum gleich, weil
es das Resultat, das in sich Zurückgekehrte, —das in sich
Zurückgekehrte aber eben das Selbst, und das Selbst die sich auf
sich beziehende Gleichheit und Einfachheit ist.

Das
Bedürfnis, das Absolute als
  
Subjekt

vorzustellen, bediente sich der Sätze:
  
Gott
 ist das Ewige,
oder die moralische Weltordnung oder die Liebe u.s.f. In solchen
Sätzen ist das Wahre nur geradezu als Subjekt gesetzt, nicht aber
als die Bewegung des sich In-sich-selbst-reflektierens dargestellt.
Es wird in einem Satze der Art mit dem Worte:
  
Gott
 angefangen.
Dies für sich ist ein sinnloser Laut, ein bloßer Name; erst das
Prädikat sagt,
   was
er ist
, ist seine
Erfüllung und Bedeutung; der leere Anfang wird nur in diesem Ende
ein wirkliches Wissen. Insofern ist nicht abzusehen, warum nicht vom
Ewigen, der moralischen Weltordnung u.s.f., oder, wie die Alten
taten, von reinen Begriffen, dem Sein, dem Einen u.s.f., von dem, was
die Bedeutung ist, allein gesprochen wird, ohne den sinnlosen Laut
noch hinzuzufügen. Aber durch dies Wort wird eben bezeichnet, daß
nicht ein Sein oder Wesen oder Allgemeines überhaupt, sondern ein in
sich Reflektiertes, ein Subjekt gesetzt ist. Allein zugleich ist dies
nur antizipiert. Das Subjekt ist als fester Punkt angenommen, an den
als ihren Halt die Prädikate geheftet sind, durch eine Bewegung, die
dem von ihm Wissenden angehört, und die auch nicht dafür angesehen
wird, dem Punkte selbst anzugehören; durch sie aber wäre allein der
Inhalt als Subjekt dargestellt. In der Art, wie diese Bewegung
beschaffen ist, kann sie ihm nicht angehören; aber nach
Voraussetzung jenes Punkts kann sie auch nicht anders beschaffen,
kann sie nur äußerlich sein. Jene Antizipation, daß das Absolute
Subjekt ist, ist daher nicht nur nicht die Wirklichkeit dieses
Begriffs, sondern macht sie sogar unmöglich, denn jene setzt ihn als
ruhenden Punkt, diese aber ist die Selbstbewegung.

Unter
mancherlei Folgerungen, die aus dem Gesagten fließen, kann diese
herausgehoben werden, daß das Wissen nur als Wissenschaft oder als
  
System
 wirklich ist
und dargestellt werden kann. Daß ferner ein sogenannter Grundsatz
oder Prinzip der Philosophie, wenn es wahr ist, schon darum auch
falsch ist, weil er Grundsatz oder Prinzip ist. —Es ist deswegen
leicht, ihn zu widerlegen. Die Widerlegung besteht darin, daß sein
Mangel aufgezeigt wird; mangelhaft aber ist er, weil er nur das
Allgemeine oder Prinzip, der Anfang, ist. Ist die Widerlegung
gründlich, so ist sie aus ihm selbst genommen und entwickelt,—nicht
durch entgegengesetzte Versicherungen und Einfälle von außen her
bewerkstelligt. Sie würde also eigentlich seine Entwicklung und
somit die Ergänzung seiner Mangelhaftigkeit sein, wenn sie sich
nicht darin verkännte, daß sie ihre
  
negative
 Seite
allein beachtet, und ihres Fortgangs und Resultates nicht auch nach
seiner
   positiven

Seite bewußt wird.—Die eigentliche
  
positive
 Ausführung
des Anfangs ist zugleich umgekehrt ebensosehr ein negatives Verhalten
gegen ihn, nämlich gegen seine einseitige Form, erst
  
unmittelbar
 oder
  
Zweck
 zu sein. Sie
kann somit ebensosehr als die Widerlegung desjenigen genommen werden,
was den
   Grund

des Systems ausmacht, besser aber als ein Aufzeigen, daß der
  
Grund
 oder das
Prinzip des Systems in der Tat nur sein
  
Anfang
 ist.

Daß
das Wahre nur als System wirklich, oder daß die Substanz wesentlich
Subjekt ist, ist in der Vorstellung ausgedrückt, welche das Absolute
als
   Geist

ausspricht,—der erhabenste Begriff, und der der neuern Zeit und
ihrer Religion angehört. Das Geistige allein ist das
  
Wirkliche
; es ist
das Wesen oder
  
An-sich-seiende
,—das
sich
   Verhaltende

oder Bestimmte, das
  
Anderssein
 und
  
Für-sich-sein
—und
in dieser Bestimmtheit oder seinem Außer-sich-sein in sich selbst
Bleibende;—oder es ist
  
an und für sich
.—Dies
An-und-für-sich-sein aber ist es erst für uns oder
  
an sich
, oder es
ist die geistige
  
Substanz
. Es muß
dies auch
   für sich
selbst
—muß das
Wissen von dem Geistigen und das Wissen von sich als dem Geiste sein;
das heißt, es muß sich als
  
Gegenstand
 sein,
aber ebenso unmittelbar als
  
vermittelter
, das
heißt aufgehobener, in sich reflektierter Gegenstand. Er ist
  
für sich
 nur für
uns, insofern sein geistiger Inhalt durch ihn selbst erzeugt ist;
insofern er aber auch für sich selbst für sich ist, so ist dieses
Selbsterzeugen, der reine Begriff, ihm zugleich das gegenständliche
Element, worin er sein Dasein hat; und er ist auf diese Weise in
seinem Dasein für sich selbst in sich reflektierter Gegenstand.—Der
Geist, der sich so als Geist weiß, ist die
  
Wissenschaft
. Sie
ist seine Wirklichkeit und das Reich, das er sich in seinem eigenen
Elemente erbaut.

Das
reine Selbsterkennen im absoluten Anderssein, dieser Äther
  
als solcher
, ist
der Grund und Boden der Wissenschaft oder das
  
Wissen im Allgemeinen
.
Der Anfang der Philosophie macht die Voraussetzung oder Foderung, daß
das Bewußtsein sich in diesem Elemente befinde. Aber dieses Element
hat seine Vollendung und Durchsichtigkeit selbst nur durch die
Bewegung seines Werdens. Es ist die reine Geistigkeit, oder das
Allgemeine, das die Weise der einfachen Unmittelbarkeit hat. Weil es
die Unmittelbarkeit des Geistes, weil die Substanz überhaupt der
Geists ist, ist sie die
  
verklärte Wesenheit
,
die Reflexion, die selbst einfach oder die Unmittelbarkeit ist, das
Sein, das die Reflexion in sich selbst ist. Die Wissenschaft von
ihrer Seite verlangt vom Selbstbewußtsein, daß es in diesen Äther
sich erhoben habe, um mit ihr und in ihr leben zu können und zu
leben. Umgekehrt hat das Individuum das Recht zu fodern, daß die
Wissenschaft ihm die Leiter wenigstens zu diesem Standpunkte reiche.
Sein Recht gründet sich auf seine absolute Selbstständigkeit, die
es in jeder Gestalt seines Wissens zu besitzen weiß, denn in jeder,
sei sie von der Wissenschaft anerkannt oder nicht, und der Inhalt sei
welcher er wolle, ist es die absolute Form zugleich oder hat die
  
unmittelbare Gewißheit

seiner selbst; und, wenn dieser Ausdruck vorgezogen würde, damit
unbedingtes
   Sein
.
Wenn der Standpunkt des Bewußtseins, von gegenständlichen Dingen im
Gegensatze gegen sich selbst und von sich selbst im Gegensatze gegen
sie zu wissen, der Wissenschaft als das
  
Andre
 gilt—das,
worin es bei sich selbst ist, vielmehr als der Verlust des Geistes—,
so ist ihm dagegen das Element der Wissenschaft eine jenseitige
Ferne, worin es nicht mehr sich selbst besitzt. Jeder von diesen
beiden Teilen scheint für den andern das Verkehrte der Wahrheit zu
sein. Daß das natürliche Bewußtsein sich der Wissenschaft
unmittelbar anvertraut, ist ein Versuch, den es, es weiß nicht von
was angezogen, macht, auch einmal auf dem Kopfe zu gehen; der Zwang,
diese ungewohnte Stellung anzunehmen und sich in ihr zu bewegen, ist
eine so unvorbereitete als unnötig scheinende Gewalt, die ihm
angemutet wird, sich anzutun.—Die Wissenschaft sei an ihr selbst,
was sie will, im Verhältnisse zum unmittelbaren Selbstbewußtsein
stellt sie sich als ein Verkehrtes gegen es dar, oder weil das
unmittelbare Selbstbewußtsein das Prinzip der Wirklichkeit ist,
trägt sie, indem es für sich außer ihr ist, die Form der
Unwirklichkeit. Sie hat darum jenes Element mit ihr zu vereinigen,
oder vielmehr zu zeigen, daß und wie es ihr selbst angehört. Der
Wirklichkeit entbehrend, ist sie nur das
  
An-sich
, der
  
Zweck
, der erst
noch ein
   Innres
,
nicht als Geist, nur erst geistige Substanz ist. Sie hat sich zu
äußern und für sich selbst zu werden, dies heißt nichts anders
als: sie hat das Selbstbewußtsein als eins mit sich zu setzen.

Dies
Werden der
  
Wissenschaft überhaupt
,
oder des
   Wissens
,
ist es, was diese
  
Phänomenologie
 des
Geistes, als der erste Teil des Systems derselben, darstellt. Das
Wissen, wie es zuerst ist, oder der
  
unmittelbare Geist

ist das Geistlose, oder ist das
  
sinnliche Bewußtsein
.
Um zum eigentlichen Wissen zu werden, oder das Element der
Wissenschaft, was ihr reiner Begriff ist, zu erzeugen, hat er durch
einen langen Weg sich hindurchzuarbeiten.—Dieses Werden, wie es in
seinem Inhalte und den Gestalten, die sich in ihm zeigen, aufgestellt
ist, erscheint als etwas anderes denn als die Anleitung des
unwissenschaftlichen Bewußtseins zur Wissenschaft; auch etwas
anderes als die Begründung der Wissenschaft;—so ohnehin, als die
Begeisterung, die wie aus der Pistole mit dem absoluten Wissen
unmittelbar anfängt, und mit andern Standpunkten dadurch schon
fertig ist, daß sie keine Notiz davon zu nehmen erklärt.

Die
Aufgabe aber, das Individuum von seinem ungebildeten Standpunkte aus
zum Wissen zu führen, war in ihrem allgemeinen Sinn zu fassen, und
das allgemeine Individuum, der Weltgeist, in seiner Bildung zu
betrachten.—Was das Verhältnis beider betrifft, so zeigt sich in
dem allgemeinen Individuum jedes Moment, wie es die konkrete Form und
eigne Gestaltung gewinnt. Das besondre Individuum aber ist der
unvollständige Geist, eine konkrete Gestalt, deren ganzes Dasein
  
einer
 Bestimmtheit
zufällt, und worin die andern nur in vermischten Zügen vorhanden
sind. In dem Geiste, der höher steht als ein anderer, ist das
niedrigere konkrete Dasein zu einem unscheinbaren Momente
herabgesunken; was vorher die Sache selbst war, ist nur noch eine
Spur; ihre Gestalt ist eingehüllt und eine einfache Schattierung
geworden. Diese Vergangenheit durchläuft das Individuum, dessen
Substanz der höherstehende Geist ist, auf die Art, wie der eine
höhere Wissenschaft vornimmt, die Vorbereitungskenntnisse, die er
längst innehat, um sich ihren Inhalt gegenwärtig zu machen,
durchgeht; er ruft die Erinnerung desselben zurück, ohne darin sein
Interesse und Verweilen zu haben. So durchlauft jeder einzelne auch
die Bildungsstufen des allgemeinen Geistes, aber als vom Geiste schon
abgelegte Gestalten, als Stufen eines Wegs, der ausgearbeitet und
geebnet ist; wie wir in Ansehung der Kenntnisse das, was in frühern
Zeitaltern den reifen Geist der Männer beschäftigte, zu
Kenntnissen, Übungen und selbst Spielen des Knabensalters
herabgesunken sehen, und in dem pädagogischen Fortschreiten die wie
im Schattenrisse nachgezeichnete Geschichte der Bildung der Welt
erkennen werden. Dies vergangne Dasein ist schon erworbnes Eigentum
des allgemeinen Geistes, der die Substanz des Individuums oder seine
unorganische Natur ausmacht.—Die Bildung des Individuums in dieser
Rücksicht besteht, von seiner Seite aus betrachtet, darin, daß es
dies Vorhandne erwerbe, seine unorganische Natur in sich zehre und
für sich in Besitz nehme. Dies ist aber ebensosehr nichts anders,
als daß der allgemeine Geist oder die Substanz sich ihr
Selbstbewußtsein gibt, oder ihr Werden und Reflexion in sich.

Die
Wissenschaft stellt diese bildende Bewegung sowohl in ihrer
Ausführlichkeit und Notwendigkeit, als das, was schon zum Momente
und Eigentum des Geists herabgesunken ist, in seiner Gestaltung dar.
Das Ziel ist die Einsicht des Geistes in das, was das Wissen ist. Die
Ungeduld verlangt das Unmögliche, nämlich die Erreichung des Ziels
ohne die Mittel. Einesteils ist die
  
Länge
 dieses Wegs
zu ertragen, denn jedes Moment ist notwendig,—andernteils bei jedem
sich zu
   verweilen
,
denn jedes ist selbst eine individuelle ganze Gestalt, und wird nur
absolut betrachtet, insofern seine Bestimmtheit als Ganzes oder
Konkretes, oder das Ganze in der Eigentümlichkeit dieser Bestimmung
betrachtet wird.—Weil die Substanz des Individuums, weil der
Weltgeist die Geduld gehabt, diese Formen in der langen Ausdehnung
der Zeit zu durchgehen und die ungeheure Arbeit der Weltgeschichte zu
übernehmen, und weil er durch keine geringere das Bewußtsein über
sich erreichen konnte, so kann zwar das Individuum nicht mit weniger
seine Substanz begreifen. Inzwischen hat es zugleich geringere Mühe,
weil
   an sich

dies vollbracht,—der Inhalt schon die zur Möglichkeit getilgte
Wirklichkeit und die bezwungne Unmittelbarkeit ist. Schon ein
  
Gedachtes
, ist er
Eigentum der Individualität; es ist nicht mehr das
  
Dasein
 in das
  
An-sich-sein
,
sondern nur
   das
An-sich
 in die Form
des
   Für-sich
-seins
umzukehren, dessen Art näher zu bestimmen ist.

Was
dem Individuum an dieser Bewegung erspart ist, ist das Aufheben des
  
Daseins
; was aber
noch übrig ist, ist die
  
Vorstellung
 und die
  
Bekanntschaft
 mit
den Formen. Das in die Substanz zurückgenommne Dasein ist durch jene
erste Negation nur erst
  
unmittelbar
 in das
Element des Selbsts versetzt; es hat also noch denselben Charakter
der unbegriffnen Unmittelbarkeit oder unbewegten Gleichgültigkeit
als das Dasein selbst, oder es ist nur in die
  
Vorstellung

übergegangen. —Zugleich ist es dadurch ein
  
Bekanntes
, ein
solches, mit dem der Geist fertig geworden, worin daher seine
Tätigkeit und somit sein Interesse nicht mehr ist. Wenn die
Tätigkeit, die mit dem Dasein fertig wird, die unmittelbare oder
daseiende Vermittlung, und hiemit die Bewegung nur des besondern sich
nicht begreifenden Geistes ist, so ist dagegen das Wissen gegen die
hiedurch zustande gekommne Vorstellung, gegen dies Bekanntsein
gerichtet, ist das Tun des allgemeinen Selbsts und das Interesse des
Denkens.

Das
Bekannte überhaupt ist darum, weil es
  
bekannt
 ist, nicht
erkannt. Es ist die gewöhnlichste Selbsttäuschung wie Täuschung
anderer, beim Erkennen etwas als bekannt vorauszusetzen, und es sich
ebenso gefallen zu lassen; mit allem Hin- und Herreden kommt solches
Wissen, ohne zu wissen, wie ihm geschieht, nicht von der Stelle. Das
Subjekt und Objekt u.s.f., Gott, Natur, der Verstand, die
Sinnlichkeit u.s.f. werden unbesehen als bekannt und als etwas
Gültiges zugrunde gelegt und machen feste Punkte sowohl des Ausgangs
als der Rückkehr aus. Die Bewegung geht zwischen ihnen, die unbewegt
bleiben, hin und her, und somit nur auf ihrer Oberfläche vor. So
besteht auch das Auffassen und Prüfen darin, zu sehen, ob jeder das
von ihnen Gesagte auch in seiner Vorstellung findet, ob es ihm so
scheint und bekannt ist oder nicht.

Das
  
Analysieren
 einer
Vorstellung, wie es sonst getrieben worden, war schon nichts anderes
als das Aufheben der Form ihres Bekanntseins. Eine Vorstellung in
ihre ursprünglichen Elemente auseinanderlegen, ist das Zurückgehen
zu ihren Momenten, die wenigstens nicht die Form der vorgefundenen
Vorstellung haben, sondern das unmittelbare Eigentum des Selbsts
ausmachen. Diese Analyse kömmt zwar nur zu
  
Gedanken
, welche
selbst bekannte, feste und ruhende Bestimmungen sind. Aber ein
wesentliches Moment ist dies
  
Geschiedne
,
Unwirkliche selbst; denn nur darum, daß das Konkrete sich scheidet
und zum Unwirklichen macht, ist es das sich Bewegende. Die Tätigkeit
des Scheidens ist die Kraft und Arbeit des
  
Verstandes
, der
verwundersamsten und größten, oder vielmehr der absoluten Macht.
Der Kreis, der in sich geschlossen ruht, und als Substanz seine
Momente hält, ist das unmittelbare und darum nicht verwundersame
Verhältnis. Aber daß das von seinem Umfange getrennte Akzidentelle
als solches, das gebundne und nur in seinem Zusammenhange mit anderm
Wirkliche ein eigenes Dasein und abgesonderte Freiheit gewinnt, ist
die ungeheure Macht des Negativen; es ist die Energie des Denkens,
des reinen Ichs. Der Tod, wenn wir jene Unwirklichkeit so nennen
wollen, ist das Furchtbarste, und das Tote festzuhalten das, was die
größte Kraft erfodert. Die kraftlose Schönheit haßt den Verstand,
weil er ihr dies zumutet, was sie nicht vermag. Aber nicht das Leben,
das sich vor dem Tode scheut und von der Verwüstung rein bewahrt,
sondern das ihn erträgt und in ihm sich erhält, ist das Leben des
Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in der absoluten
Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht ist er nicht als das
Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn wir von etwas
sagen, dies ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig, davon weg
zu irgend etwas anderem übergehen; sondern er ist diese Macht nur,
indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bei ihm verweilt. Dieses
Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt.—Sie ist
dasselbe, was oben das Subjekt genannt worden, welches darin, daß es
der Bestimmtheit in seinem Elemente Dasein gibt, die abstrakte, d.h.
nur überhaupt
  
seiende

Unmittelbarkeit aufhebt, und dadurch die wahrhafte Substanz ist, das
Sein oder die Unmittelbarkeit, welche nicht die Vermittlung außer
ihr hat, sondern diese selbst ist.

Daß
das Vorgestellte Eigentum des reinen Selbstbewußtseins wird, diese
Erhebung zur Allgemeinheit überhaupt ist nur die
  
eine
 Seite, noch
nicht die vollendete Bildung.—Die Art des Studiums der alten Zeit
hat diese Verschiedenheit von dem der neuern, daß jenes die
eigentliche Durchbildung des natürlichen Bewußtseins war. An jedem
Teile seines Daseins sich besonders versuchend und über alles
Vorkommende philosophierend, erzeugte es sich zu einer durch und
durch betätigten Allgemeinheit. In der neuern Zeit hingegen findet
das Individuum die abstrakte Form vorbereitet; die Anstrengung, sie
zu ergreifen und sich zu eigen zu machen, ist mehr das unvermittelte
Hervortreiben des Innern und abgeschnittne Erzeugen des Allgemeinen
als ein Hervorgehen desselben aus dem Konkreten und der
Mannigfaltigkeit des Daseins. Itzt besteht darum die Arbeit nicht so
sehr darin, das Individuum aus der unmittelbaren sinnlichen Weise zu
reinigen und es zur gedachten und denkenden Substanz zu machen, als
vielmehr in dem Entgegengesetzten, durch das Aufheben der festen
bestimmten Gedanken das Allgemeine zu verwirklichen und zu
begeistert. Es ist aber weit schwerer, die festen Gedanken in
Flüssigkeit zu bringen, als das sinnliche Dasein. Der Grund ist das
vorhin Angegebene; jene Bestimmungen haben das Ich, die Macht des
Negativen oder die reine Wirklichkeit zur Substanz und zum Element
ihres Daseins; die sinnlichen Bestimmungen dagegen nur die unmächtige
abstrakte Unmittelbarkeit oder das Sein als solches. Die Gedanken
werden flüssig, indem das reine Denken, diese innere
  
Unmittelbarkeit
,
sich als Moment erkennt oder indem die reine Gewißheit seiner selbst
von sich abstrahiert;—nicht sich wegläßt, auf die Seite setzt,
sondern das
   Fixe

ihres Sich-selbst-setzens aufgibt, sowohl das Fixe des reinen
Konkreten, welches Ich selbst im Gegensatze gegen unterschiedenen
Inhalt ist,—als das Fixe von Unterschiedenen, die im Elemente des
reinen Denkens gesetzt an jener Unbedingtheit des Ich Anteil haben.
Durch diese Bewegung werden die reinen Gedanken
  
Begriffe
, und sind
erst, was sie in Wahrheit sind, Selbstbewegungen, Kreise, das, was
ihre Substanz ist, geistige Wesenheiten.

Diese
Bewegung der reinen Wesenheiten macht die Natur der
Wissenschaftlichkeit überhaupt aus. Als der Zusammenhang ihres
Inhalts betrachtet, ist sie die Notwendigkeit und Ausbreitung
desselben zum organischen Ganzen. Der Weg, wodurch der Begriff des
Wissens erreicht wird, wird durch sie gleichfalls ein notwendiges und
vollständiges Werden, so daß diese Vorbereitung aufhört, ein
zufälliges Philosophieren zu sein, das sich an diese und jene
Gegenstände, Verhältnisse und Gedanken des unvollkommenen
Bewußtseins, wie die Zufälligkeit es mit sich bringt, anknüpft,
oder durch ein hin- und hergehendes Räsonnement, Schließen und
Folgern aus bestimmten Gedanken das Wahre zu begründen sucht;
sondern dieser Weg wird durch die Bewegung des Begriffs die
vollständige Weltlichkeit des Bewußtseins in ihrer Notwendigkeit
umfassen.

Eine
solche Darstellung macht ferner den
  
ersten
 Teil der
Wissenschaft darum aus, weil das Dasein des Geistes als Erstes nichts
anderes als das Unmittelbare oder der Anfang, der Anfang aber noch
nicht seine Rückkehr in sich ist. Das
  
Element des unmittelbaren Daseins

ist daher die Bestimmtheit, wodurch sich dieser Teil der Wissenschaft
von den andern unterscheidet.—Die Angabe dieses Unterschiedes führt
zur Erörterung einiger festen Gedanken, die hiebei vorzukommen
pflegen.

Das
unmittelbare Dasein des Geistes, das
  
Bewußtsein
, hat
die zwei Momente des Wissens und der dem Wissen negativen
Gegenständlichkeit. Indem in diesem Elemente sich der Geist
entwickelt und seine Momente auslegt, so kommt ihnen dieser Gegensatz
zu, und sie treten alle als Gestalten des Bewußtseins auf. Die
Wissenschaft dieses Wegs ist Wissenschaft der
  
Erfahrung
, die das
Bewußtsein macht; die Substanz wird betrachtet, wie sie und ihre
Bewegung sein Gegenstand ist. Das Bewußtsein weiß und begreift
nichts, als was in seiner Erfahrung ist; denn was in dieser ist, ist
nur die geistige Substanz, und zwar als
  
Gegenstand
 ihres
Selbsts. Der Geist wird aber Gegenstand, denn er ist diese Bewegung,
  
sich
 ein
  
anderes
, d.h.
  
Gegenstand seines Selbsts

zu werden, und dieses Anderssein aufzuheben. Und die Erfahrung wird
eben diese Bewegung genannt, worin das Unmittelbare, das Unerfahrne,
d. h. das Abstrakte, es sei des sinnlichen Seins oder des nur
gedachten Einfachen, sich entfremdet, und dann aus dieser Entfremdung
zu sich zurückgeht, und hiemit itzt erst in seiner Wirklichkeit und
Wahrheit dargestellt wie auch Eigentum des Bewußtseins ist.

Die
Ungleichheit, die im Bewußtsein zwischen dem Ich und der Substanz,
die sein Gegenstand ist, stattfindet, ist ihr Unterschied, das
  
Negative
 überhaupt.
Es kann als der
  
Mangel
 beider
angesehen werden, ist aber ihre Seele oder das Bewegende derselben;
weswegen einige Alte das
  
Leere
 als das
Bewegende begriffen, indem sie das Bewegende zwar als das
  
Negative
, aber
dieses noch nicht als das Selbst erfaßten.—Wenn nun dies Negative
zunächst als Ungleichheit des Ichs zum Gegenstande erscheint, so ist
es ebensosehr die Ungleichheit der Substanz zu sich selbst. Was außer
ihr vorzugehen, eine Tätigkeit gegen sie zu sein scheint, ist ihr
eigenes Tun, und sie zeigt sich wesentlich Subjekt zu sein. Indem sie
dies vollkommen gezeigt, hat der Geist sein Dasein seinem Wesen
gleich gemacht; er ist sich Gegenstand, wie er ist, und das abstrakte
Element der Unmittelbarkeit und der Trennung des Wissens und der
Wahrheit ist überwunden. Das Sein ist absolut vermittelt;—es ist
substantieller Inhalt, der ebenso unmittelbar Eigentum des Ich,
selbstisch oder der Begriff ist. Hiemit beschließt sich die
Phänomenologie des Geistes. Was er in ihr sich bereitet, ist das
Element des Wissens. In diesem breiten sich nun die Momente des
Geistes in der
   Form
der Einfachheit

aus, die ihren Gegenstand als sich selbst weiß. Sie fallen nicht
mehr in den Gegensatz des Seins und Wissens auseinander, sondern
bleiben in der Einfachheit des Wissens, sind das Wahre in der Form
des Wahren, und ihre Verschiedenheit ist nur Verschiedenheit des
Inhalts. Ihre Bewegung, die sich in diesem Elemente zum Ganzen
organisiert, ist die
  
Logik
 oder
  
spekulative Philosophie
.

Weil
nun jenes System der Erfahrung des Geistes nur die
  
Erscheinung

desselben befaßt, so scheint der Fortgang von ihm zur Wissenschaft
des
   Wahren
,
das in der
   Gestalt

des
   Wahren

ist, bloß negativ zu sein, und man könnte mit dem Negativen als dem
  
Falschen
 verschont
bleiben wollen und verlangen, ohne weiteres zur Wahrheit geführt zu
werden; wozu sich mit dem Falschen abgeben?—Wovon schon oben die
Rede war, daß sogleich mit der Wissenschaft sollte angefangen
werden, darauf ist hier nach der Seite zu antworten, welche
Beschaffenheit es mit dem Negativen als
  
Falschem
 überhaupt
hat. Die Vorstellungen hierüber hindern vornehmlich den Eingang zur
Wahrheit. Dies wird Veranlassung geben, vom mathematischen Erkennen
zu sprechen, welches das unphilosophische Wissen als das Ideal
ansieht, das zu erreichen die Philosophie streben müßte, bisher
aber vergeblich gestrebt habe.

Das
  
Wahre
 und
  
Falsche
 gehört zu
den bestimmten Gedanken, die bewegungslos für eigne Wesen gelten,
deren eines drüben, das andre hüben ohne Gemeinschaft mit dem
andern isoliert und fest steht. Dagegen muß behauptet werden, daß
die Wahrheit nicht eine ausgeprägte Münze ist, die fertig gegeben
und so eingestrichen werden kann. Noch
  
gibt
 es ein
Falsches, sowenig es ein Böses gibt. So schlimm zwar als der Teufel
ist das Böse und Falsche nicht, denn als dieser sind sie sogar zum
besondern
   Subjekte

gemacht; als Falsches und Böses sind sie nur
  
Allgemeine
, haben
aber doch eigne Wesenheit gegeneinander.—Das Falsche, denn nur von
ihm ist hier die Rede, wäre das Andre, das Negative der Substanz,
die als Inhalt des Wissens das Wahre ist. Aber die Substanz ist
selbst wesentlich das Negative, teils als Unterscheidung und
Bestimmung des Inhalts, teils als ein
  
einfaches

Unterscheiden, d.h. als Selbst und Wissen überhaupt. Man kann wohl
falsch wissen. Es wird etwas falsch gewußt, heißt, das Wissen ist
in Ungleichheit mit seiner Substanz. Allein eben diese Ungleichheit
ist das Unterscheiden überhaupt, das wesentliches Moment ist. Es
wird aus dieser Unterscheidung wohl ihre Gleichheit, und diese
gewordene Gleichheit ist die Wahrheit. Aber sie ist nicht so
Wahrheit, als ob die Ungleichheit weggeworfen worden wäre, wie die
Schlacke vom reinen Metall, auch nicht einmal so, wie das Werkzeug
von dem fertigen Gefäße wegbleibt, sondern die Ungleichheit ist als
das Negative, als das Selbst im Wahren als solchem selbst noch
unmittelbar vorhanden. Es kann jedoch darum nicht gesagt werden, daß
das
   Falsche

ein Moment oder gar einen Bestandteil des Wahren ausmache. Daß an
jedem Falschen etwas Wahres sei—in diesem Ausdrucke gelten beide,
wie Öl und Wasser, die unmischbar nur äußerlich verbunden sind.
Gerade um der Bedeutung willen, das Moment des
  
vollkommenen Andersseins

zu bezeichnen, müssen ihre Ausdrücke da, wo ihr Anderssein
aufgehoben ist, nicht mehr gebraucht werden. So wie der Ausdruck der
  
Einheit
 des
Subjekts und Objekts, des Endlichen und Unendlichen, des Seins und
Denkens u.s.f. das Ungeschickte hat, daß Objekt und Subjekt u.s.f.
das bedeuten, was
  
sie außer ihrer Einheit

sind, in der Einheit also nicht als das gemeint sind, was ihr
Ausdruck sagt, ebenso ist das Falsche nicht mehr als Falsches ein
Moment der Wahrheit.

Der
  
Dogmatismus
 der
Denkungsart im Wissen und im Studium der Philosophie ist nichts
anderes als die Meinung, daß das Wahre in einem Satze, der ein
festes Resultat oder auch der unmittelbar gewußt wird, bestehe. Auf
solche Fragen: wann Cäsar geboren worden, wie viele Toisen ein
Stadium und welches betrug u.s.f., soll eine
  
nette
 Antwort
gegeben werden, ebenso wie es bestimmt wahr ist, daß das Quadrat der
Hypotenuse gleich der Summe der Quadrate der beiden übrigen Seiten
des rechtwinklichten Dreiecks ist. Aber die Natur einer solchen
sogenannten Wahrheit ist verschieden von der Natur philosophischer
Wahrheiten.

In
Ansehung der
  
historischen

Wahrheiten, um ihrer kurz zu erwähnen, insofern nämlich das rein
Historische derselben betrachtet wird, wird leicht zugegeben, daß
sie das einzelne Dasein, einen Inhalt nach der Seite seiner
Zufälligkeit und Willkür, Bestimmungen desselben, die nicht
notwendig sind, betreffen.—Selbst aber solche nackte Wahrheiten wie
die als Beispiel angeführte sind nicht ohne die Bewegung des
Selbstbewußtseins. Um eine derselben zu kennen, muß viel
verglichen, auch in Büchern nachgeschlagen oder, auf welche Weise es
sei, untersucht werden; auch bei einer unmittelbaren Anschauung wird
erst die Kenntnis derselben mit ihren Gründen für etwas gehalten,
das wahren Wert habe, obgleich eigentlich nur das nackte Resultat das
sein soll, um das es zu tun sei.

Was
die
   mathematischen

Wahrheiten betrifft, so würde noch weniger der für einen Geometer
gehalten werden, der die Theoreme Euklids
  
auswendig
 wüßte,
ohne ihre Beweise, ohne sie, wie man im Gegensatze sich ausdrücken
könne,
   inwendig

zu wissen. Ebenso würde die Kenntnis, die einer durch Messung vieler
rechtwinklichten Dreiecke sich erwürbe, daß ihre Seiten das
bekannte Verhältnis zueinander haben, für unbefriedigend gehalten
werden. Die
  
Wesentlichkeit
 des
Beweises hat jedoch auch beim mathematischen Erkennen noch nicht die
Bedeutung und Natur, Moment des Resultates selbst zu sein, sondern in
diesem ist er vielmehr vorbei und verschwunden. Als Resultat ist zwar
das Theorem
   ein als
wahr eingesehenes
.
Aber dieser hinzugekommene Umstand betrifft nicht seinen Inhalt,
sondern nur das Verhältnis zum Subjekt; die Bewegung des
mathematischen Beweises gehört nicht dem an, was Gegenstand ist,
sondern ist ein der Sache
  
äußerliches
 Tun.
So zerlegt sich die Natur des rechtwinklichten Dreiecks nicht selbst
so, wie es in der Konstruktion dargestellt wird, die für den Beweis
des Satzes, der sein Verhältnis ausdrückt, nötig ist; das ganze
Hervorbringen des Resultats ist ein Gang und Mittel des
Erkennens.—Auch im philosophischen Erkennen ist das Werden des
  
Daseins
 als Daseins
verschieden von dem Werden des
  
Wesens
 oder der
innern Natur der Sache. Aber das philosophische Erkennen enthält
erstens beides, da hingegen das mathematische nur das Werden des
  
Daseins
, d.h. des
  
Seins
 der Natur der
Sache im
   Erkennen

als solchem darstellt. Fürs andre vereinigt jenes auch diese beiden
besondern Bewegungen. Das innre Entstehen oder das Werden der
Substanz ist ungetrennt Übergehen in das Äußere oder in das
Dasein, Sein für anderes; und umgekehrt ist das Werden des Daseins
das Sich-zurücknehmen ins Wesen. Die Bewegung ist so der gedoppelte
Prozeß und Werden des Ganzen, daß zugleich ein jedes das andre
setzt und jedes darum auch beide als zwei Ansichten an ihm hat; sie
zusammen machen dadurch das Ganze, daß sie sich selbst auflösen und
zu seinen Momenten machen.

Im
mathematischen Erkennen ist die Einsicht ein für die Sache
äußerliches Tun; es folgt daraus, daß die wahre Sache dadurch
verändert wird. Das Mittel, Konstruktion und Beweis, enthält daher
wohl wahre Sätze; aber ebensosehr muß gesagt werden, daß der
Inhalt falsch ist. Das Dreieck wird in dem obigen Beispiele zerrissen
und seine Teile zu andern Figuren, die die Konstruktion an ihm
entstehen läßt, geschlagen. Erst am Ende wird das Dreieck
wiederhergestellt, um das es eigentlich zu tun ist, das im Fortgange
aus den Augen verloren wurde, und nur in Stücken, die andern Ganzen
angehörten, vorkam.—Hier sehen wir also auch die Negativität des
Inhalts eintreten, welche eine Falschheit desselben ebensogut genannt
werden müßte als in der Bewegung des Begriffs das Verschwinden der
festgemeinten Gedanken.

Die
eigentliche Mangelhaftigkeit dieses Erkennens aber betrifft sowohl
das Erkennen selbst als seinen Stoff überhaupt.—Was das Erkennen
betrifft, so wird vors erste die Notwendigkeit der Konstruktion nicht
eingesehen. Sie geht nicht aus dem Begriffe des Theorems hervor,
sondern wird geboten, und man hat dieser Vorschrift, gerade diese
Linien, deren unendliche andere gezogen werden könnten, zu ziehen,
blindlings zu gehorchen, ohne etwas weiter zu wissen, als den guten
Glauben zu haben, daß dies zu Führung des Beweises zweckmäßig
sein werde. Hintennach zeigt sich denn auch diese Zweckmäßigkeit,
die deswegen nur eine äußerliche ist, weil sie sich erst
hintennach, beim Beweise, zeigt.—Ebenso geht dieser einen Weg, der
irgendwo anfängt, man weiß noch nicht in welcher Beziehung auf das
Resultat, das herauskommen soll. Sein Fortgang nimmt
  
diese
 Bestimmungen
und Beziehungen auf und läßt andre liegen, ohne daß man
unmittelbar einsehe, nach welcher Notwendigkeit; ein äußerer Zweck
regiert diese Bewegung.

Die
  
Evidenz
 dieses
mangelhaften Erkennens, auf welche die Mathematik stolz ist, und
womit sie sich auch gegen die Philosophie brüstet, beruht allein auf
der Armut ihres
  
Zwecks
 und der
Mangelhaftigkeit ihres
  
Stoffs
, und ist
darum von einer Art, die die Philosophie verschmähen muß.—Ihr
  
Zweck
 oder Begriff
ist die
   Größe
.
Dies ist gerade das unwesentliche, begrifflose Verhältnis. Die
Bewegung des Wissens geht darum auf der Oberfläche vor, berührt
nicht die Sache selbst, nicht das Wesen oder den Begriff, und ist
deswegen kein Begreifen.—Der
  
Stoff
, über den
die Mathematik den erfreulichen Schatz von Wahrheiten gewährt, ist
der
   Raum

und das
   Eins
.
Der Raum ist das Dasein, worin der Begriff seine Unterschiede
einschreibt, als in ein leeres, totes Element, worin sie ebenso
unbewegt und leblos sind. Das
  
Wirkliche
 ist nicht
ein Räumliches, wie es in der Mathematik betrachtet wird; Mit
solcher Unwirklichkeit, als die Dinge der Mathematik sind, gibt sich
weder das konkrete sinnliche Anschauen noch die Philosophie ab. In
solchem unwirklichen Elemente gibt es denn auch nur unwirkliches
Wahres, d.h. fixierte, tote Sätze; bei jedem derselben kann
aufgehört werden; der folgende fängt für sich von neuem an, ohne
daß der erste sich selbst zum andern fortbewegte und ohne daß auf
diese Weise ein notwendiger Zusammenhang durch die Natur der Sache
selbst entstünde.—Auch läuft um jenes Prinzips und Elements
willen—und hierin besteht das Formelle der mathematischen
Evidenz—das Wissen an der Linie der
  
Gleichheit
 fort.
Denn das Tote, weil es sich nicht selbst bewegt, kommt nicht zu
Unterschieden des Wesens, nicht zur wesentlichen Entgegensetzung oder
Ungleichheit, daher nicht zum Übergange des Entgegengesetzten in das
Entgegengesetzte, nicht zur qualitativen, immanenten, nicht zur
Selbstbewegung. Denn es ist die Größe, der unwesentliche
Unterschied, den die Mathematik allein betrachtet. Daß es der
Begriff ist, der den Raum in seine Dimensionen entzweit und die
Verbindungen derselben und in denselben bestimmt, davon abstrahiert
sie; sie betrachtet z.B. nicht das Verhältnis der Linie zur Fläche;
und wo sie den Durchmesser des Kreises mit der Peripherie vergleicht,
stößt sie auf die Inkommensurabilität derselben, d.h. ein
Verhältnis des Begriffs, ein Unendliches, das ihrer Bestimmung
entflieht.

Die
immanente, sogenannte reine Mathematik stellt auch nicht die
  
Zeit
 als Zeit dem
Raume gegenüber, als den zweiten Stoff ihrer Betrachtung. Die
angewandte handelt wohl von ihr, wie von der Bewegung, auch sonst
andern wirklichen Dingen, sie nimmt aber die synthetischen, d.h.
Sätze ihrer Verhältnisse, die durch ihren Begriff bestimmt sind,
aus der Erfahrung auf, und wendet nur auf diese Voraussetzungen ihre
Formeln an. Daß die sogenannten Beweise solcher Sätze, als der vom
Gleichgewichte des Hebels, dem Verhältnisse des Raums und der Zeit
in der Bewegung des Fallens u.s.f. , welche sie häufig gibt, für
Beweise gegeben und angenommen werden, ist selbst nur ein Beweis, wie
groß das Bedürfnis des Beweisens für das Erkennen ist, weil es, wo
es nicht mehr hat, auch den leeren Schein desselben achtet und eine
Zufriedenheit dadurch gewinnt. Eine Kritik jener Beweise würde
ebenso merkwürdig als belehrend sein, um die Mathematik teils von
diesem falschen Putze zu reinigen, teils ihre Grenze zu zeigen, und
daraus die Notwendigkeit eines andern Wissens.—Was die
  
Zeit
 betrifft, von
der man meinen sollte, daß sie, zum Gegenstücke gegen den Raum, den
Stoff des andern Teils der reinen Mathematik ausmachen würde, so ist
sie der daseiende Begriff selbst. Das Prinzip der
  
Größe
, des
begrifflosen Unterschiedes, und das Prinzip der
  
Gleichheit
, der
abstrakten unlebendigen Einheit, vermag es nicht, sich mit jener
reinen Unruhe des Lebens und absoluten Unterscheidung zu befassen.
Diese Negativität wird daher nur als paralysiert, nämlich als das
  
Eins
, zum zweiten
Stoffe dieses Erkennens, das, ein äußerliches Tun, das
Sichselbstbewegende zum Stoffe herabsetzt, um nun an ihm einen
gleichgültigen, äußerlichen unlebendigen Inhalt zu haben.

Die
Philosophie dagegen betrachtet nicht
  
unwesentliche

Bestimmung, sondern sie, insofern sie wesentliche ist; nicht das
Abstrakte oder Unwirkliche ist ihr Element und Inhalt, sondern das
  
Wirkliche
, sich
selbst Setzende und in sich Lebende, das Dasein in seinem Begriffe.
Es ist der Prozeß, der sich seine Momente erzeugt und durchläuft,
und diese ganze Bewegung macht das Positive und seine Wahrheit aus.
Diese schließt also ebensosehr das Negative in sich, dasjenige, was
das Falsche genannt werden würde, wenn es als ein solches betrachtet
werden könnte, von dem zu abstrahieren sei. Das Verschwindende ist
vielmehr selbst als wesentlich zu betrachten, nicht in der Bestimmung
eines Festen, das vom Wahren abgeschnitten, außer ihm, man weiß
nicht wo, liegenzulassen sei, sowie auch das Wahre nicht als das auf
der andern Seite ruhende, tote Positive. Die Erscheinung ist das
Entstehen und Vergehen, das selbst nicht entsteht und vergeht,
sondern an sich ist, und die Wirklichkeit und Bewegung des Lebens der
Wahrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bacchantische Taumel, an dem
kein Glied nicht trunken ist, und weil jedes, indem es sich
absondert, ebenso unmittelbar auflöst,—ist er ebenso die
durchsichtige und einfache Ruhe. In dem Gerichte jener Bewegung
bestehen zwar die einzelnen Gestalten des Geistes wie die bestimmten
Gedanken nicht, aber sie sind so sehr auch positive notwendige
Momente, als sie negativ und verschwindend sind.—In dem
  
Ganzen
 der
Bewegung, es als Ruhe aufgefaßt, ist dasjenige, was sich in ihr
unterscheidet und besonderes Dasein gibt, als ein solches, das sich
  
erinnert
,
aufbewahrt, dessen Dasein das Wissen von sich selbst ist, wie dieses
ebenso unmittelbar Dasein ist.






Von
der
   Methode

dieser Bewegung oder der Wissenschaft könnte es nötig scheinen,
voraus das Mehrere anzugeben. Ihr Begriff liegt aber schon in dem
Gesagten, und ihre eigentliche Darstellung gehört der Logik an oder
ist vielmehr diese selbst. Denn die Methode ist nichts anderes als
der Bau des Ganzen in seiner reinen Wesenheit aufgestellt. Von dem
hierüber bisher Gangbaren aber müssen wir das Bewußtsein haben,
daß auch das System der sich auf das, was philosophische Methode
ist, beziehenden Vorstellungen einer verschollenen Bildung
angehört.—Wenn dies etwa renommistisch oder revolutionär lauten
sollte, von welchem Tone ich mich entfernt weiß, so ist zu bedenken,
daß der wissenschaftliche Staat, den die Mathematik herlieh—von
Erklärungen, Einteilungen, Axiomen, Reihen von Theoremen, ihren
Beweisen, Grundsätzen und dem Folgern und Schließen aus ihnen—,
schon in der Meinung selbst wenigstens
  
veraltet
 ist. Wenn
auch seine Untauglichkeit nicht deutlich eingesehen wird, so wird
doch kein oder wenig Gebrauch mehr davon gemacht, und wenn er nicht
an sich gemißbilligt wird, doch nicht geliebt. Und wir müssen das
Vorurteil für das Vortreffliche haben, daß es sich in den Gebrauch
setze und beliebt mache. Es ist aber nicht schwer einzusehen, daß
die Manier, einen Satz aufzustellen, Gründe für ihn anzuführen und
den entgegengesetzten durch Gründe ebenso zu widerlegen, nicht die
Form ist, in der die Wahrheit auftreten kann. Die Wahrheit ist die
Bewegung ihrer an ihr selbst, jene Methode aber ist das Erkennen, das
dem Stoffe äußerlich ist. Darum ist sie der Mathematik, die, wie
bemerkt, das begriffslose Verhältnis der Größe zu ihrem Prinzip
und den toten Raum wie das ebenso tote Eins zu ihrem Stoffe hat,
eigentümlich und muß ihr gelassen werden. Auch mag sie in freierer
Manier, das heißt, mehr mit Willkür und Zufälligkeit gemischt, im
gemeinen Leben, in einer Konversation oder historischen Belehrung
mehr der Neugierde als der Erkenntnis, wie ungefähr auch eine
Vorrede ist, bleiben. Im gemeinen Leben hat das Bewußtsein
Kenntnisse, Erfahrungen, sinnliche Konkretionen, auch Gedanken,
Grundsätze, überhaupt solches zu seinem Inhalte, das als ein
Vorhandenes oder als ein festes ruhendes Sein oder Wesen gilt. Es
läuft teils daran fort, teils unterbricht es den Zusammenhang durch
die freie Willkür über solchen Inhalt, und verhält sich als ein
äußerliches Bestimmen und Handhaben desselben. Es führt ihn auf
irgend etwas Gewisses, sei es auch nur die Empfindung des
Augenblicks, zurück, und die Überzeugung ist befriedigt, wenn sie
auf einem ihr bekannten Ruhepunkte angelangt ist.

Wenn
aber die Notwendigkeit des Begriffs den losern Gang der räsonierenden
Konversation wie den steifern des wissenschaftlichen Gepränges
verbannt, so ist schon oben erinnert worden, daß seine Stelle nicht
durch die Unmethode des Ahndens und der Begeisterung und die Willkür
des prophetischen Redens ersetzt werden soll, welches nicht jene
Wissenschaftlichkeit nur, sondern die Wissenschaftlichkeit überhaupt
verachtet.

Ebensowenig
ist—nachdem die Kantische, noch erst durch den Instinkt
wiedergefundne, noch tote, noch unbegriffne
  
Triplizität
 zu
ihrer absoluten Bedeutung erhoben, damit die wahrhafte Form in ihrem
wahrhaften Inhalte zugleich aufgestellt und der Begriff der
Wissenschaft hervorgegangen ist—derjenige Gebrauch dieser Form für
etwas Wissenschaftliches zu halten, durch den wir sie zum leblosen
Schema, zu einem eigentlichen Scheinen, und die wissenschaftliche
Organisation zur Tabelle herabgebracht sehen.—Dieser Formalismus,
von dem oben schon im allgemeinen gesprochen, und dessen Manier wir
hier näher angeben wollen, meint die Natur und das Leben einer
Gestalt begriffen und ausgesprochen zu haben, wenn er von ihr eine
Bestimmung des Schemas als Prädikat ausgesagt—es sei die
Subjektivität oder Objektivität, oder auch der Magnetismus, die
Elektrizität und so fort, die Kontraktion oder Expansion, der Osten
oder Westen und dergleichen, was sich ins Unendliche vervielfältigen
läßt, weil nach dieser Weise jede Bestimmung oder Gestalt bei der
andern wieder als Form oder Moment des Schemas gebraucht werden und
jede dankbar der andern denselben Dienst leisten kann;—ein Zirkel
von Gegenseitigkeit, wodurch man nicht erfährt, was die Sache
selbst, weder was die eine noch die andre ist. Es werden dabei teils
sinnliche Bestimmungen aus der gemeinen Anschauung aufgenommen, die
freilich etwas anderes
  
bedeuten
 sollen,
als sie sagen, teils wird das an sich bedeutende, die reinen
Bestimmungen des Gedankens, wie Subjekt, Objekt, Substanz, Ursache,
das Allgemeine u.s.f. gerade so unbesehen und unkritisch gebraucht
wie im gemeinen Leben und wie Stärken und Schwächen, Expansion und
Kontraktion; so daß jene Metaphysik so unwissenschaftlich ist als
diese sinnlichen Vorstellungen.

Statt
des innern Lebens und der Selbstbewegung seines Daseins wird nun eine
solche einfache Bestimmtheit von der Anschauung, das heißt hier dem
sinnlichen Wissen, nach einer oberflächlichen Analogie ausgesprochen
und diese äußerliche und leere Anwendung der Formel die
  
Konstruktion

genannt.—Es ist mit solchem Formalismus derselbe Fall als mit
jedem. Wie stumpf müßte der Kopf sein, dem nicht in einer
Viertelstunde die Theorie, daß es asthenische, sthenische und
indirekt asthenische Krankheiten und ebenso viele Heilplane gebe,
beigebracht, und der nicht, da ein solcher Unterricht noch vor kurzem
dazu hinreichte, aus einem Routinier in dieser kleinen Zeit in einen
theoretischen Arzt verwandelt werden könnte? Wenn der
naturphilosophische Formalismus etwa lehrt, der Verstand sei die
Elektrizität oder das Tier sei der Stickstoff, oder auch
  
gleich
 dem Süd
oder Nord und so fort, oder repräsentiere ihn, so nackt, wie es hier
ausgedrückt ist, oder auch mit mehr Terminologie zusammengebraut, so
mag über solche Kraft, die das weit entlegen Scheinende
zusammengreift, und über die Gewalt, die das ruhende Sinnliche durch
diese Verbindung erleidet, und die ihm dadurch den Schein eines
Begriffes erteilt, die Hauptsache aber, den Begriff selbst oder die
Bedeutung der sinnlichen Vorstellung auszusprechen erspart—es mag
hierüber die Unerfahrenheit in ein bewunderndes Staunen geraten,
darin eine tiefe Genialität verehren; sowie an der Heiterkeit
solcher Bestimmungen, da sie den abstrakten Begriff durch
Anschauliches ersetzen und erfreulicher machen, sich ergötzen und
sich selbst zu der geahndeten Seelenverwandtschaft mit solchem
herrlichem Tun Glück wünschen. Der Pfiff einer solchen Weisheit ist
so bald erlernt, als es leicht ist, ihn auszuüben; seine
Wiederholung wird, wenn er bekannt ist, so unerträglich als die
Wiederholung einer eingesehenen Taschenspielerkunst. Das Instrument
dieses gleichtönigen Formalismus ist nicht schwerer zu handhaben als
die Palette eines Malers, auf der sich nur zwei Farben befinden
würden, etwa Rot und Grün, um mit jener eine Fläche anzufärben,
wenn ein historisches Stück, mit dieser, wenn eine Landschaft
verlangt wäre.—Es würde schwer zu entscheiden sein, was dabei
größer ist, die Behaglichkeit, mit der alles, was im Himmel, auf
Erden und unter der Erden ist, mit solcher Farbenbrühe angetüncht
wird, oder die Einbildung auf die Vortrefflichkeit dieses
Universalmittels; die eine unterstützt die andere. Was diese
Methode, allem Himmlischen und Irdischen, allen natürlichen und
geistigen Gestalten die paar Bestimmungen des allgemeinen Schemas
aufzukleben und auf diese Weise alles einzurangieren, hervorbringt,
ist nichts Geringeres als ein sonnenklarer Bericht über den
Organismus des Universums, nämlich eine Tabelle, die einem Skelette
mit angeklebten Zettelchen oder den Reihen verschloßner Büchsen mit
ihren aufgehefteten Etiketten in einer Gewürzkrämerbude gleicht,
die so deutlich als das eine und das andre ist, und wie dort von den
Knochen Fleisch und Blut weggenommen, hier aber die eben auch nicht
lebendige Sache in den Büchsen verborgen ist, auch das lebendige
Wesen der Sache weggelassen oder verborgen hat.—Daß sich diese
Manier zugleich zur einfarbigen absoluten Malerei vollendet, indem
sie auch, der Unterschiede des Schemas sich schämend, sie als der
Reflexion angehörig in der Leerheit des Absoluten versenkt, auf daß
die reine Identität, das formlose Weiße hergestellt werde, ist oben
schon bemerkt worden. Jene Gleichfärbigkeit des Schemas und seiner
leblosen Bestimmungen und diese absolute Identität, und das
Übergehen von einem zum andern, ist eines gleich toter Verstand als
das andere, und gleich äußerliches Erkennen.

Das
Vortreffliche kann aber dem Schicksale nicht nur nicht entgehen, so
entlebt und entgeistet zu werden und, so geschunden, seine Haut vom
leblosen Wissen und dessen Eitelkeit umgenommen zu sehen. Vielmehr
ist noch in diesem Schicksale selbst die Gewalt, welche es auf die
Gemüter, wenn nicht auf Geister, ausübt, zu erkennen, so wie die
Herausbildung zur Allgemeinheit und Bestimmtheit der Form, in der
seine Vollendung besteht, und die es allein möglich macht, daß
diese Allgemeinheit zur Oberflächlichkeit gebraucht wird.

Die
Wissenschaft darf sich nur durch das eigne Leben des Begriffs
organisieren; in ihr ist die Bestimmtheit, welche aus dem Schema
äußerlich dem Dasein aufgeklebt wird, die sich selbst bewegende
Seele des erfüllten Inhalts. Die Bewegung des Seienden ist, sich
einesteils ein Anders und so zu seinem immanenten Inhalte zu werden;
andernteils nimmt es diese Entfaltung oder dies sein Dasein in sich
zurück, das heißt, macht sich selbst zu einem
  
Momente
 und
vereinfacht sich zur Bestimmtheit. In jener Bewegung ist die
  
Negativität
 das
Unterscheiden und das Setzen des
  
Daseins
; in diesem
Zurückgehen in sich ist sie das Werden der
  
bestimmten Einfachheit
.
Auf diese Weise ist es, daß der Inhalt seine Bestimmtheit nicht von
einem andern empfangen und aufgeheftet zeigt, sondern er gibt sie
sich selbst und rangiert sich aus sich zum Momente und zu einer
Stelle des Ganzen. Der tabellarische Verstand behält für sich die
Notwendigkeit und den Begriff des Inhalts, das, was das Konkrete, die
Wirklichkeit und lebendige Bewegung der Sache ausmacht, die er
rangiert, oder vielmehr behält er dies nicht für sich, sondern
kennt es nicht; denn wenn er diese Einsicht hätte, würde er sie
wohl zeigen. Er kennt nicht einmal das Bedürfnis derselben; sonst
würde er sein Schematisieren unterlassen oder wenigstens sich nicht
mehr damit wissen als mit einer Inhaltsanzeige; er gibt nur die
Inhaltsanzeige, den Inhalt selbst aber liefert er nicht.—Wenn die
Bestimmtheit, auch eine solche wie zum Beispiel Magnetismus, eine an
sich konkrete oder wirkliche ist, so ist sie doch zu etwas Totem
herabgesunken, da sie von einem andern Dasein nur prädiziert und
nicht als immanentes Leben dieses Daseins, oder wie sie in diesem
ihre einheimische und eigentümliche Selbsterzeugung und Darstellung
hat, erkannt ist. Diese Hauptsache hinzuzufügen überläßt der
formelle Verstand den Andern.—Statt in den immanenten Inhalt der
Sache einzugehen, übersieht er immer das Ganze und steht über dem
einzelnen Dasein, von dem er spricht, das heißt, er sieht es gar
nicht. Das wissenschaftliche Erkennen erfodert aber vielmehr, sich
dem Leben des Gegenstandes zu übergeben, oder, was dasselbe ist, die
innere Notwendigkeit desselben vor sich zu haben und auszusprechen.
Sich so in seinen Gegenstand vertiefend, vergißt es jener Übersicht,
welche nur die Reflexion des Wissens aus dem Inhalte in sich selbst
ist. Aber in die Materie versenkt und in deren Bewegung fortgehend,
kommt es in sich selbst zurück, aber nicht eher als darin, daß die
Erfüllung oder der Inhalt sich in sich zurücknimmt, zur
Bestimmtheit vereinfacht, sich selbst zu
  
einer
 Seite eines
Daseins herabsetzt und in seine höhere Wahrheit übergeht. Dadurch
emergiert das einfache sich übersehende Ganze selbst aus dem
Reichtume, worin seine Reflexion verloren schien.

Dadurch
überhaupt, daß, wie es oben ausgedrückt wurde, die Substanz an ihr
selbst Subjekt ist, ist aller Inhalt seine eigene Reflexion in sich.
Das Bestehen oder die Substanz eines Daseins ist die
Sichselbstgleichheit; denn seine Ungleichheit mit sich wäre seine
Auflösung. Die Sichselbstgleichheit aber ist die reine Abstraktion;
diese aber ist das
  
Denken
. Wenn ich
sage
   Qualität
,
sage ich die einfache Bestimmtheit; durch die Qualität ist ein
Dasein von einem andern unterschieden, oder ist ein Dasein; es ist
für sich selbst, oder es besteht durch diese Einfachheit mit sich.
Aber dadurch ist es wesentlich der
  
Gedanke
.—Hierin
ist es begriffen, daß das Sein Denken ist; hierein fällt die
Einsicht, die dem gewöhnlichen begrifflosen Sprechen von der
Identität des Denkens und Seins abzugehen pflegt.—Dadurch nun, daß
das Bestehen des Daseins die Sichselbstgleichheit oder die reine
Abstraktion ist, ist es die Abstraktion seiner von sich selbst, oder
es ist selbst seine Ungleichheit mit sich und seine Auflösung,—seine
eigne Innerlichkeit und Zurücknahme in sich,—sein Werden.—Durch
diese Natur des Seienden und insofern das Seiende diese Natur für
das Wissen hat, ist dieses nicht die Tätigkeit, die den Inhalt als
ein Fremdes handhabt, nicht die Reflexion in sich aus dem Inhalte
heraus; die Wissenschaft ist nicht jener Idealismus, der an die
Stelle des
  
behauptenden

Dogmatismus als ein
  
versichernder Dogmatismus

oder der
   Dogmatismus

der
   Gewißheit
seiner selbst

trat,—sondern indem das Wissen den Inhalt in seine eigne
Innerlichkeit zurückgehen sieht, ist seine Tätigkeit vielmehr
sowohl versenkt in ihn, denn sie ist das immanente Selbst des
Inhalts, als zugleich in sich zurückgekehrt, denn sie ist die reine
Sichselbstgleichheit im Anderssein; so ist sie die List, die, der
Tätigkeit sich zu enthalten scheinend, zusieht, wie die Bestimmtheit
und ihr konkretes Leben, darin eben, daß es seine Selbsterhaltung
und besonderes Interesse zu treiben vermeint, das Verkehrte, sich
selbst auflösendes und zum Momente des Ganzen machendes Tun ist.

Wenn
oben die Bedeutung des
  
Verstandes
 nach der
Seite des Selbstbewußtseins der Substanz angegeben wurde, so erhellt
aus dem hier Gesagten seine Bedeutung nach der Bestimmung derselben
als Seiender.—Das Dasein ist Qualität, sich selbst gleiche
Bestimmtheit oder bestimmte Einfachheit, bestimmter Gedanke; dies ist
der Verstand des Daseins. Dadurch ist es *Nus*, als für welchen
Anaxagoras zuerst das Wesen erkannte. Die nach ihm begriffen
bestimmter die Natur des Daseins als *Eidos* oder *Idea*; das heißt,
  
bestimmte Allgemeinheit, Art
.
Der Ausdruck
   Art

scheint etwa zu gemein und zu wenig für die Ideen, für das Schöne
und Heilige und Ewige zu sein, die zu dieser Zeit grassieren. Aber in
der Tat drückt die Idee nicht mehr noch weniger aus als Art. Allein
wir sehen itzt oft einen Ausdruck, der einen Begriff bestimmt
bezeichnet, verschmäht und einen andern vorgezogen, der, wenn es
auch nur darum ist, weil er einer fremden Sprache angehört, den
Begriff in Nebel einhüllt und damit erbaulicher lautet.—Eben
darin, daß das Dasein als Art bestimmt ist, ist es einfacher
Gedanke; der *Nus*, die Einfachheit, ist die Substanz. Um ihrer
Einfachheit oder Sichselbstgleichheit willen erscheint sie als fest
und bleibend. Aber diese Sichselbstgleichheit ist ebenso Negativität;
dadurch geht jenes feste Dasein in seine Auflösung über. Die
Bestimmtheit scheint zuerst es nur dadurch zu sein, daß sie sich auf
  
Andres
 bezieht, und
ihre Bewegung ihr durch eine fremde Gewalt angetan zu werden; aber
daß sie ihr Anderssein selbst an ihr hat und Selbstbewegung ist,
dies ist eben in jener
  
Einfachheit
 des
Denkens selbst enthalten; denn diese ist der sich selbst bewegende
und unterscheidende Gedanke, und die eigene Innerlichkeit, der reine
  
Begriff
. So ist
also die
  
Verständigkeit
 ein
Werden, und als dies Werden ist sie die
  
Vernünftigkeit
.

In
dieser Natur dessen, was ist, in seinem Sein sein Begriff zu sein,
ist es, daß überhaupt die
  
logische Notwendigkeit

besteht; sie allein ist das Vernünftige und der Rhythmus des
organischen Ganzen, sie ist ebensosehr
  
Wissen
 des Inhalts,
als der Inhalt Begriff und Wesen ist—oder sie allein ist das
  
Spekulative
.—Die
konkrete Gestalt, sich selbst bewegend, macht sich zur einfachen
Bestimmtheit, damit erhebt sie sich zur logischen Form und ist in
ihrer Wesentlichkeit; ihr konkretes Dasein ist nur diese Bewegung und
ist unmittelbar logisches Dasein. Es ist darum unnötig, dem
konkreten Inhalt den Formalismus äußerlich anzutun; jener ist an
ihm selbst das Übergehen in diesen, der aber aufhört, dieser
äußerliche Formalismus zu sein, weil die Form das einheimische
Werden des konkreten Inhalts selbst ist.

Diese
Natur der wissenschaftlichen Methode, teils von dem Inhalte
ungetrennt zu sein, teils sich durch sich selbst ihren Rhythmus zu
bestimmen, hat, wie schon erinnert, in der spekulativen Philosophie
ihre eigentliche Darstellung.—Das hier Gesagte drückt zwar den
Begriff aus, kann aber für nicht mehr als für eine antizipierte
Versicherung gelten. Ihre Wahrheit liegt nicht in dieser zum Teil
erzählenden Exposition; und ist darum auch ebensowenig widerlegt,
wenn dagegen versichert wird, dem sei nicht so, sondern es verhalte
sich damit so und so, wenn gewohnte Vorstellungen als ausgemachte und
bekannte Wahrheiten in Erinnrung gebracht und hererzählt, oder auch
aus dem Schreine des innern göttlichen Anschauens Neues aufgetischt
und versichert wird.—Eine solche Aufnahme pflegt die erste Reaktion
des Wissens, dem etwas unbekannt war, dagegen zu sein, um die
Freiheit und eigne Einsicht, die eigne Autorität gegen die fremde,
denn unter dieser Gestalt erscheint das itzt zuerst Aufgenommene, zu
retten—auch um den Schein und die Art von Schande, die darin liegen
soll, daß etwas gelernt worden sei, wegzuschaffen, so wie bei der
Beifall gebenden Annahme des Unbekannten die Reaktion derselben Art
in dem besteht, was in einer andren Sphäre das ultrarevolutionäre
Reden und Handeln war.

Worauf
es deswegen bei dem
  
Studium
 der
  
Wissenschaft

ankommt, ist die Anstrengung des Begriffs auf sich zu nehmen. Sie
erfodert die Aufmerksamkeit auf ihn als solchen, auf die einfachen
Bestimmungen, zum Beispiel des
  
An-sich-seins
, des
  
Für-sich-seins
,
der
  
Sichselbstgleichheit

und so fort; denn diese sind solche reine Selbstbewegungen, die man
Seelen nennen könnte, wenn nicht ihr Begriff etwas Höheres
bezeichnete als diese. Der Gewohnheit, an Vorstellungen fortzulaufen,
ist die Unterbrechung derselben durch den Begriff ebenso lästig als
dem formalen Denken, das in unwirklichen Gedanken hin und her
räsoniert. Jene Gewohnheit ist ein materielles Denken zu nennen, ein
zufälliges Bewußtsein, das in den Stoff nur versenkt ist, welchem
es daher sauer ankömmt, aus der Materie zugleich sein Selbst rein
herauszuheben und bei sich zu sein. Das andere, das Räsonieren,
hingegen ist die Freiheit von dem Inhalt und die Eitelkeit über ihn;
ihr wird die Anstrengung zugemutet, diese Freiheit aufzugeben, und
statt das willkürlich bewegende Prinzip des Inhalts zu sein, diese
Freiheit in ihn zu versenken, ihn durch seine eigne Natur, das heißt,
durch das Selbst als das seinige, sich bewegen zu lassen und diese
Bewegung zu betrachten. Sich des eignen Einfallens in den immanenten
Rhythmus der Begriffe entschlagen, in ihn nicht durch die Willkür
und sonst erworbene Weisheit eingreifen, diese Enthaltsamkeit ist
selbst ein wesentliches Moment der Aufmerksamkeit auf den Begriff.

Es
sind an dem räsonierenden Verhalten die beiden Seiten bemerklicher
zu machen, nach welchen das begreifende Denken ihm entgegengesetzt
ist.—Teils verhält sich jenes negativ gegen den aufgefaßten
Inhalt, weiß ihn zu widerlegen und zunichte zu machen. Daß dem
nicht so sei, diese Einsicht ist das bloß
  
Negative
, es ist
das Letzte, das nicht selbst über sich hinaus zu einem neuen Inhalt
geht, sondern um wieder einen Inhalt zu haben, muß etwas *Anderes*
irgendwoher vorgenommen werden. Es ist die Reflexion in das leere
Ich, die Eitelkeit seines Wissens.—Diese Eitelkeit drückt aber
nicht nur dies aus, daß dieser Inhalt eitel, sondern auch, daß
diese Einsicht selbst es ist; denn sie ist das Negative, das nicht
das Positive in sich erblickt. Dadurch, daß diese Reflexion ihre
Negativität selbst nicht zum Inhalte gewinnt, ist sie überhaupt
nicht in der Sache, sondern immer darüber hinaus; sie bildet sich
deswegen ein, mit der Behauptung der Leere immer weiter zu sein als
eine inhaltsreiche Einsicht. Dagegen, wie vorhin gezeigt, gehört im
begreifenden Denken das Negative dem Inhalte selbst an und ist sowohl
als seine
   immanente

Bewegung und Bestimmung wie als
  
Ganzes
 derselben
das
   Positive
.
Als Resultat aufgefaßt, ist es das aus dieser Bewegung herkommende,
das
   bestimmte

Negative, und hiemit ebenso ein positiver Inhalt.

In
Ansehung dessen aber, daß solches Denken einen Inhalt hat, es sei
der Vorstellungen oder Gedanken oder der Vermischung beider, hat es
eine andre Seite, die ihm das Begreifen erschwert. Die merkwürdige
Natur derselben hängt mit dem oben angegebenen Wesen der Idee selbst
enge zusammen, oder drückt sie vielmehr aus, wie sie als die
Bewegung erscheint, die denkendes Auffassen ist.—Wie nämlich in
seinem negativen Verhalten, wovon soeben die Rede war, das
räsonierende Denken selber das Selbst ist, in das der Inhalt
zurückgeht, so ist dagegen in seinem positiven Erkennen das Selbst
ein vorgestelltes
  
Subjekt
, worauf
sich der Inhalt als Akzidens und Prädikat bezieht. Dies Subjekt
macht die Basis aus, an die er geknüpft wird und auf der die
Bewegung hin und wider läuft. Anders verhält es sich im
begreifenden Denken. Indem der Begriff das eigene Selbst des
Gegenstandes ist, das sich als
  
sein Werden

darstellt, ist es nicht ein ruhendes Subjekt, das unbewegt die
Akzidenzen trägt, sondern der sich bewegende und seine Bestimmungen
in sich zurücknehmende Begriff. In dieser Bewegung geht jenes
ruhende Subjekt selbst zugrunde; es geht in die Unterschiede und
Inhalt ein und macht vielmehr die Bestimmtheit, das heißt, den
unterschiednen Inhalt wie die Bewegung desselben aus, statt ihr
gegenüberstehen zu bleiben. Der feste Boden, den das Räsonieren an
dem ruhenden Subjekte hat, schwankt also, und nur diese Bewegung
selbst wird der Gegenstand. Das Subjekt, das seinen Inhalt erfüllt,
hört auf, über diesen hinauszugehen, und kann nicht noch andre
Prädikate oder Akzidenzen haben. Die Zerstreutheit des Inhalts ist
umgekehrt dadurch unter das Selbst gebunden; er ist nicht das
Allgemeine, das frei vom Subjekte mehrern zukäme. Der Inhalt ist
somit in der Tat nicht mehr Prädikat des Subjekts, sondern ist die
Substanz, ist das Wesen und der Begriff dessen, wovon die Rede ist.
Das vorstellende Denken, da seine Natur ist, an den Akzidenzen oder
Prädikaten fortzulaufen, und mit Recht, weil sie nicht mehr als
Prädikate und Akzidenzen sind, über sie hinauszugehen, wird, indem
das, was im Satze die Form eines Prädikats hat, die Substanz selbst
ist, in seinem Fortlaufen gehemmt. Es erleidet, es so vorzustellen,
einen Gegenstoß. Vom Subjekte anfangend, als ob dieses zum Grunde
liegen bliebe, findet es, indem das Prädikat vielmehr die Substanz
ist, das Subjekt zum Prädikat übergegangen und hiemit aufgehoben;
und indem so das, was Prädikat zu sein scheint, zur ganzen und
selbstständigen Masse geworden, kann das Denken nicht frei
herumirren, sondern ist durch diese Schwere aufgehalten.—Sonst ist
zuerst das Subjekt als das
  
gegenständliche

fixe Selbst zugrunde gelegt; von hier aus geht die notwendige
Bewegung zur Mannigfaltigkeit der Bestimmungen oder der Prädikate
fort; hier tritt an die Stelle jenes Subjekts das wissende Ich selbst
ein, und ist das Verknüpfen der Prädikate und das sie haltende
Subjekt. Indem aber jenes erste Subjekt in die Bestimmungen selbst
eingeht und ihre Seele ist, findet das zweite Subjekt, nämlich das
wissende, jenes, mit dem es schon fertig sein und worüber hinaus es
in sich zurückgehen will, noch im Prädikate vor, und statt in dem
Bewegen des Prädikats das Tuende, als Räsonieren, ob jenem dies
oder jenes Prädikat beizulegen wäre, sein zu können, hat es
vielmehr mit dem Selbst des Inhalts noch zu tun, soll nicht für
sich, sondern mit diesem zusammensein.

Formell
kann das Gesagte so ausgedrückt werden, daß die Natur des Urteils
oder Satzes überhaupt, die den Unterschied des Subjekts und
Prädikats in sich schließt, durch den spekulativen Satz zerstört
wird, und der identische Satz, zu dem der erstere wird, den Gegenstoß
zu jenem Verhältnisse enthält.—Dieser Konflikt der Form eines
Satzes überhaupt und der sie zerstörenden Einheit des Begriffs ist
dem ähnlich, der im Rhythmus zwischen dem Metrum und dem Akzente
stattfindet. Der Rhythmus resultiert aus der schwebenden Mitte und
Vereinigung beider. So soll auch im philosophischen Satze die
Identität des Subjekts und Prädikats den Unterschied derselben, den
die Form des Satzes ausdrückt, nicht vernichten, sondern ihre
Einheit als eine Harmonie hervorgehen. Die Form des Satzes ist die
Erscheinung des bestimmten Sinnes oder der Akzent, der seine
Erfüllung unterscheidet; daß aber das Prädikat die Substanz
ausdrückt und das Subjekt selbst ins Allgemeine fällt, ist die
  
Einheit
, worin
jener Akzent verklingt.

Um
das Gesagte durch Beispiele zu erläutern, so ist in dem Satz:
  
Gott ist das Sein
,
das Prädikat
   das

Sein; es hat substantielle Bedeutung, in der das Subjekt zerfließt.
Sein soll hier nicht Prädikat, sondern das Wesen sein; dadurch
scheint Gott aufzuhören, das zu sein, was er durch die Stellung des
Satzes ist, nämlich das feste Subjekt.—Das Denken, statt im
Übergange vom Subjekte zum Prädikate weiterzukommen, fühlt sich,
da das Subjekt verlorengeht, vielmehr gehemmt und zu dem Gedanken des
Subjekts, weil es dasselbe vermißt, zurückgeworfen; oder es findet,
da das Prädikat selbst als ein Subjekt, als
  
das
 Sein, als das
  
Wesen
 ausgesprochen
ist, welches die Natur des Subjekts erschöpft, das Subjekt
unmittelbar auch im Prädikate; und nun, statt daß es im Prädikate
in sich gegangen die freie Stellung des Räsonierens erhielte, ist es
in den Inhalt noch vertieft, oder wenigstens ist die Foderung
vorhanden, in ihn vertieft zu sein.—So auch wenn gesagt wird: das
  
Wirkliche
 ist das
  
Allgemeine
, so
vergeht das Wirkliche als Subjekt, in seinem Prädikate. Das
Allgemeine soll nicht nur die Bedeutung des Prädikats haben, so daß
der Satz dies aussagte, das Wirkliche sei allgemein, sondern das
Allgemeine soll das Wesen des Wirklichen ausdrücken.—Das Denken
verliert daher so sehr seinen festen gegenständlichen Boden, den es
am Subjekte hatte, als es im Prädikate darauf zurückgeworfen wird,
und in diesem nicht in sich, sondern in das Subjekt des Inhalts
zurückgeht.

                
                

                
            

            
        

    
        
            
                
                
                    
                        Einleitung
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                
                    
                

  Es
ist eine natürliche Vorstellung, daß, eh in der Philosophie an die
Sache selbst, nämlich an das wirkliche Erkennen dessen, was in
Wahrheit ist, gegangen wird, es notwendig sei, vorher über das
Erkennen sich zu verständigen, das als das Werkzeug, wodurch man des
Absoluten sich bemächtige, oder als das Mittel, durch welches
hindurch man es erblicke, betrachtet wird. Die Besorgnis scheint
gerecht, teils daß es verschiedene Arten der Erkenntnis geben, und
darunter eine geschickter als eine andere zur Erreichung dieses
Endzwecks sein möchte, hiemit durch falsche Wahl unter ihnen,—teils
auch daß, indem das Erkennen ein Vermögen von bestimmter Art und
Umfange ist, ohne die genauere Bestimmung seiner Natur und Grenze
Wolken des Irrtums statt des Himmels der Wahrheit erfaßt werden.
Diese Besorgnis muß sich wohl sogar in die Überzeugung verwandeln,
daß das ganze Beginnen, dasjenige, was An-sich ist, durch das
Erkennen dem Bewußtsein zu erwerben, in seinem Begriffe widersinnig
sei, und zwischen das Erkennen und das Absolute eine sie schlechthin
scheidende Grenze falle. Denn ist das Erkennen das Werkzeug, sich des
absoluten Wesens zu bemächtigen, so fällt sogleich auf, daß die
Anwendung eines Werkzeugs auf eine Sache sie vielmehr nicht läßt,
wie sie für sich ist, sondern eine Formierung und Veränderung mit
ihr vornimmt. Oder ist das Erkennen nicht Werkzeug unserer Tätigkeit,
sondern gewissermaßen ein passives Medium, durch welches hindurch
das Licht der Wahrheit an uns gelangt, so erhalten wir auch so sie
nicht, wie sie an sich, sondern wie sie durch und in diesem Medium
ist. Wir gebrauchen in beiden Fällen ein Mittel, welches unmittelbar
das Gegenteil seines Zwecks hervorbringt; oder das Widersinnige ist
vielmehr, daß wir uns überhaupt eines Mittels bedienen. Es scheint
zwar, daß diesem Übelstande durch die Kenntnis der Wirkungsweise
des
  
     Werkzeugs
  
  
abzuhelfen steht, denn sie macht es möglich, den Teil, welcher in
der Vorstellung, die wir durch es vom Absoluten erhalten, dem
Werkzeuge angehört, im Resultate abzuziehen, und so das Wahre rein
zu erhalten. Allein, diese Verbesserung würde uns in der Tat nur
dahin zurückbringen, wo wir vorher waren. Wenn wir von einem
formierten Dinge das wieder wegnehmen, was das Werkzeug daran getan
hat, so ist uns das Ding—hier das Absolute—gerade wieder so viel
als vor dieser somit überflüssiger Bemühung. Sollte das Absolute
durch das Werkzeug uns nur überhaupt näher gebracht werden, ohne
etwas an ihm zu verändern, wie etwa durch die Leimrute der Vogel, so
würde es wohl, wenn es nicht an und für sich schon bei uns wäre
und sein wollte, dieser List spotten; denn eine List wäre in diesem
Falle das Erkennen, da es durch sein vielfaches Bemühen ganz etwas
anderes zu treiben sich die Miene gibt, als nur die unmittelbare und
somit mühelose Beziehung hervorzubringen. Oder wenn die Prüfung des
Erkennens, das wir als ein
  
    
Medium
  
   uns
vorstellen, uns das Gesetz seiner Strahlenbrechung kennen lehrt, so
nützt es ebenso nichts, sie im Resultate abzuziehen; denn nicht das
Brechen des Strahls, sondern der Strahl selbst, wodurch die Wahrheit
uns berührt, ist das Erkennen, und dieses abgezogen, wäre uns nur
die reine Richtung oder der leere Ort bezeichnet worden.



  Inzwischen
wenn die Besorgnis, in Irrtum zu geraten, ein Mißtrauen in die
Wissenschaft setzt, welche ohne dergleichen Bedenklichkeiten ans Werk
selbst geht und wirklich erkennt, so ist nicht abzusehen, warum nicht
umgekehrt ein Mißtrauen in dies Mißtrauen gesetzt und besorgt
werden soll, daß diese Furcht zu irren schon der Irrtum selbst ist.
In der Tat setzt sie etwas, und zwar manches, als Wahrheit voraus,
und stützt darauf ihre Bedenklichkeiten und Konsequenzen, was selbst
vorher zu prüfen ist, ob es Wahrheit sei. Sie setzt nämlich
  
    
Vorstellungen
  
   von
dem
  
     Erkennen
  
  
als einem
  
     Werkzeuge
  
  
und
  
     Medium
  
  ,
auch einen
  
    
Unterschied unserer selbst von diesem Erkennen
  
  
voraus; vorzüglich aber dies, daß das Absolute
  
    
auf einer Seite
  
  
stehe, und
  
     das
Erkennen auf der andern Seite
  
  
für sich und getrennt von dem Absoluten doch etwas Reelles, oder
hiemit, daß das Erkennen, welches, indem es außer dem Absoluten,
wohl auch außer der Wahrheit ist, doch wahrhaft sei; eine Annahme,
wodurch das, was sich Furcht vor dem Irrtume nennt, sich eher als
Furcht vor der Wahrheit zu erkennen gibt.



  Diese
Konsequenz ergibt sich daraus, daß das Absolute allein wahr, oder
das Wahre allein absolut ist. Sie kann abgelehnt werden, durch den
Unterschied, daß ein Erkennen, welches zwar nicht, wie die
Wissenschaft will, das Absolute erkennt, doch auch wahr; und das
Erkennen überhaupt, wenn es dasselbe zu fassen zwar unfähig sei,
doch anderer Wahrheit fähig sein könne. Aber wir sehen nachgerade,
daß solches Hinundherreden auf einen trüben Unterschied zwischen
einem absoluten Wahren und einem sonstigen Wahren hinausläuft, und
das Absolute, das Erkennen, und so fort, Worte sind, welche eine
Bedeutung voraussetzen, um die zu erlangen es erst zu tun ist.



  Statt
mit dergleichen unnützen Vorstellungen und Redensarten von dem
Erkennen als einem Werkzeuge, des Absoluten habhaft zu werden, oder
als einem Medium, durch das hindurch wir die Wahrheit erblicken und
so fort—Verhältnisse, worauf wohl alle diese Vorstellungen von
einem Erkennen, das vom Absoluten, und einem Absoluten, das von dem
Erkennen getrennt ist, hinauslaufen—, statt mit den Ausreden,
welche das Unvermögen der Wissenschaft aus der Voraussetzung solcher
Verhältnisse schöpft, um von der Mühe der Wissenschaft zugleich
sich zu befreien, und zugleich sich das Ansehen eines ernsthaften und
eifrigen Bemühens zu geben, sowie statt mit Antworten auf alles
dieses sich herumzuplacken, könnten sie als zufällige und
willkürliche Vorstellungen geradezu verworfen, und der damit
verbundne Gebrauch von Worten als dem Absoluten, dem Erkennen, auch
dem Objektiven und Subjektiven, und unzähligen andern, deren
Bedeutung als allgemein bekannt vorausgesetzt wird, sogar als Betrug
angesehen werden. Denn das Vorgeben, teils daß ihre Bedeutung
allgemein bekannt ist, teils auch, daß man selbst ihren Begriff hat,
scheint eher nur die Hauptsache ersparen zu sollen, nämlich diesen
Begriff zu geben. Mit mehr Recht dagegen könnte die Mühe gespart
werden, von solchen Vorstellungen und Redensarten, wodurch die
Wissenschaft selbst abgewehrt werden soll, überhaupt Notiz zu
nehmen, denn sie machen nur eine leere Erscheinung des Wissens aus,
welche vor der auftretenden Wissenschaft unmittelbar verschwindet.
Aber die Wissenschaft darin, daß sie auftritt, ist sie selbst eine
Erscheinung; ihr Auftreten ist noch nicht sie in ihrer Wahrheit
ausgeführt und ausgebreitet. Es ist hiebei gleichgültig, sich
vorzustellen,
  
     daß
sie
  
   die Erscheinung
ist, weil sie
  
     neben
anderem
  
   auftritt,
oder jenes andere unwahre Wissen ihr Erscheinen zu nennen. Die
Wissenschaft muß sich aber von diesem Scheine befreien; und sie kann
dies nur dadurch, daß sie sich gegen ihn wendet. Denn sie kann ein
Wissen, welches nicht wahrhaft ist, weder als eine gemeine Ansicht
der Dinge nur verwerfen, und versichern, daß sie eine ganz andere
Erkenntnis und jenes Wissen für sie gar nichts ist; noch sich auf
die Ahndung eines bessern in ihm selbst berufen. Durch jene
  
    
Versicherung
  
  
erklärte sie ihr Sein für ihre Kraft; aber das unwahre Wissen
beruft sich ebenso darauf, daß
  
    
es ist
  
  , und
  
    
versichert
  
  , daß
ihm die Wissenschaft nichts ist;
  
    
ein
  
   trockenes
Versichern gilt aber gerade soviel als ein anderes. Noch weniger kann
sie sich auf die bessere Ahndung berufen, welche in dem nicht
wahrhaften Erkennen vorhanden, und in ihm selbst die Hinweisung auf
sie sei; denn einesteils beriefe sie sich ebenso wieder auf ein Sein;
andernteils aber auf sich, als auf die Weise, wie sie im nicht
wahrhaften Erkennen ist, das heißt, auf eine schlechte Weise ihres
Seins, und auf ihre Erscheinung vielmehr als darauf, wie sie an und
für sich ist. Aus diesem Grunde soll hier die Darstellung des
erscheinenden Wissens vorgenommen werden.



  Weil
nun diese Darstellung nur das erscheinende Wissen zum Gegenstande
hat, so scheint sie selbst nicht die freie, in ihrer eigentümlichen
Gestalt sich bewegende Wissenschaft zu sein, sondern sie kann von
diesem Standpunkte aus, als der Weg des natürlichen Bewußtseins,
das zum wahren Wissen dringt, genommen werden; oder als der Weg der
Seele, welche die Reihe ihrer Gestaltungen, als durch ihre Natur ihr
vorgesteckter Stationen, durchwandert, daß sie sich zum Geiste
läutere, indem sie durch die vollständige Erfahrung ihrer selbst
zur Kenntnis desjenigen gelangt, was sie an sich selbst ist.



  Das
natürliche Bewußtsein wird sich erweisen, nur Begriff des Wissens,
oder nicht reales Wissen zu sein. Indem es aber unmittelbar sich
vielmehr für das reale Wissen hält, so hat dieser Weg für es
negative Bedeutung, und ihm gilt das vielmehr für Verlust seiner
selbst, was die Realisierung des Begriffs ist; denn es verliert auf
diesem Wege seine Wahrheit. Er kann deswegen als der Weg des
  
    
Zweifels
  
   angesehen
werden, oder eigentlicher als Weg der Verzweiflung; auf ihm geschieht
nämlich nicht das, was unter Zweifeln verstanden zu werden pflegt,
ein Rütteln an dieser oder jener vermeinten Wahrheit, auf welches
ein gehöriges Wiederverschwinden des Zweifels und eine Rückkehr zu
jener Wahrheit erfolgt, so daß am Ende die Sache genommen wird wie
vorher. Sondern er ist die bewußte Einsicht in die Unwahrheit des
erscheinenden Wissens, dem dasjenige das Reellste ist, was in
Wahrheit vielmehr nur der nichtrealisierte Begriff ist. Dieser sich
vollbringende Skeptizismus ist darum auch nicht dasjenige, womit wohl
der ernsthafte Eifer um Wahrheit und Wissenschaft sich für diese
fertig gemacht und ausgerüstet zu haben wähnt; nämlich mit dem
  
    
Vorsatze
  
  , in der
Wissenschaft auf die Autorität sich den Gedanken anderer nicht zu
ergeben, sondern alles selbst zu prüfen und nur der eigenen
Überzeugung zu folgen, oder besser noch, alles selbst zu produzieren
und nur die eigne Tat für das Wahre zu halten. Die Reihe seiner
Gestaltungen, welche das Bewußtsein auf diesem Wege durchläuft, ist
vielmehr die ausführliche Geschichte der
  
    
Bildung
  
   des
Bewußtseins selbst zur Wissenschaft. Jener Vorsatz stellt die
Bildung in der einfachen Weise des Vorsatzes als unmittelbar abgetan
und geschehen vor; dieser Weg aber ist gegen diese Unwahrheit die
wirkliche Ausführung. Der eigenen Überzeugung folgen ist allerdings
mehr als sich der Autorität ergeben; aber durch die Verkehrung des
Dafürhaltens aus Autorität in Dafürhalten aus eigener Überzeugung
ist nicht notwendig der Inhalt desselben geändert und an die Stelle
des Irrtums Wahrheit getreten. Auf die Autorität anderer oder aus
eigener Überzeugung im Systeme des Meinens und des Vorurteils zu
stecken, unterscheidet sich voneinander allein durch die Eitelkeit,
welche der letztern Weise beiwohnt. Der sich auf den ganzen Umfang
des erscheinenden Bewußtseins richtende Skeptizismus macht dagegen
den Geist erst geschickt zu prüfen, was Wahrheit ist, indem er eine
Verzweiflung an den sogenannten natürlichen Vorstellungen, Gedanken
und Meinungen zustande bringt, welche es gleichgültig ist, eigene
oder fremde zu nennen, und mit welchen das Bewußtsein, das
  
    
geradezu
  
   ans Prüfen
geht, noch erfüllt und behaftet, dadurch aber in der Tat dessen
unfähig ist, was es unternehmen will.



  Die
  
    
Vollständigkeit
  
  
der Formen des nicht realen Bewußtseins wird sich durch die
Notwendigkeit des Fortganges und Zusammenhanges selbst ergeben. Um
dies begreiflich zu machen, kann im allgemeinen zum Voraus bemerkt
werden, daß die Darstellung des nicht wahrhaften Bewußtseins in
seiner Unwahrheit nicht eine bloß
  
    
negative
  
   Bewegung
ist. Eine solche einseitige Ansicht hat das natürliche Bewußtsein
überhaupt von ihr; und ein Wissen, welches diese Einseitigkeit zu
seinem Wesen macht, ist eine der Gestalten des unvollendeten
Bewußtseins, welche in den Verlauf des Weges selbst fällt, und
darin sich darbieten wird. Sie ist nämlich der Skeptizismus, der in
dem Resultate nur immer das
  
    
reine Nichts
  
   sieht,
und davon abstrahiert, daß dies Nichts bestimmt das Nichts
  
    
dessen
  
   ist,
  
    
woraus es resultiert
  
  .
Das Nichts ist aber nur, genommen als das Nichts dessen, woraus es
herkömmt, in der Tat das wahrhafte Resultat; es ist hiemit selbst
ein
  
     bestimmtes
  
  
und hat einen
  
    
Inhalt.
  
   Der
Skeptizismus, der mit der Abstraktion des Nichts oder der Leerheit
endigt, kann von dieser nicht weiter fortgehen, sondern muß es
erwarten, ob, und was ihm etwas Neues sich darbietet, um es in
denselben leeren Abgrund zu werfen. Indem dagegen das Resultat, wie
es in Wahrheit ist, aufgefaßt wird, als
  
    
bestimmte
  
   Negation,
so ist damit unmittelbar eine neue Form entsprungen, und in der
Negation der Übergang gemacht, wodurch sich der Fortgang durch die
vollständige Reihe der Gestalten von selbst ergibt.



  Das
  
    
Ziel
  
   aber ist dem
Wissen ebenso notwendig als die Reihe des Fortganges gesteckt; es ist
da, wo es nicht mehr über sich selbst hinauszugehen nötig hat, wo
es sich selbst findet, und der Begriff dem Gegenstande, der
Gegenstand dem Begriffe entspricht. Der Fortgang zu diesem Ziele ist
daher auch unaufhaltsam, und auf keiner frühern Station Befriedigung
zu finden. Was auf ein natürliches Leben beschränkt ist, vermag
durch sich selbst nicht über sein unmittelbares Dasein
hinauszugehen; aber es wird durch ein anderes darüber
hinausgetrieben, und dies Hinausgerissenwerden ist sein Tod. Das
Bewußtsein aber ist für sich selbst sein
  
    
Begriff
  
  , dadurch
unmittelbar das Hinausgehen über das Beschränkte, und, da ihm dies
Beschränkte angehört, über sich selbst; mit dem Einzelnen ist ihm
zugleich das Jenseits gesetzt, wäre es auch nur, wie im räumlichen
Anschauen,
  
     neben
  
  
dem Beschränkten. Das Bewußtsein leidet also diese Gewalt, sich die
beschränkte Befriedigung zu verderben, von ihm selbst. Bei dem
Gefühle dieser Gewalt mag die Angst vor der Wahrheit wohl
zurücktreten, und sich dasjenige, dessen Verlust droht, zu erhalten
streben. Sie kann aber keine Ruhe finden; es sei, daß sie in
gedankenloser Trägheit stehenbleiben will; der Gedanke verkümmert
die Gedankenlosigkeit, und seine Unruhe stört die Trägheit; oder
daß sie als Empfindsamkeit sich befestigt, welche alles in
  
    
seiner Art gut
  
   zu
finden versichert; diese Versicherung leidet ebenso Gewalt von der
Vernunft, welche gerade darum etwas nicht gut findet, insofern es
eine Art ist. Oder die Furcht der Wahrheit mag sich vor sich und
andern hinter dem Scheine verbergen, als ob gerade der heiße Eifer
für die Wahrheit selbst es ihr so schwer, ja unmöglich mache, eine
andere Wahrheit zu finden als die einzige der Eitelkeit, immer noch
gescheuter zu sein als jede Gedanken, welche man aus sich selbst oder
von andern hat; diese Eitelkeit, welche sich jede Wahrheit zu
vereiteln, daraus in sich zurückzukehren versteht, und an diesem
eignen Verstande sich weidet, der alle Gedanken immer aufzulösen und
statt alles Inhalts nur das trockne Ich zu finden weiß, ist eine
Befriedigung, welche sich selbst überlassen werden muß, denn sie
flieht das Allgemeine, und sucht nur das Für-sich-sein.



  Wie
dieses vorläufig und im allgemeinen über die Weise und
Notwendigkeit des Fortgangs gesagt worden ist, so kann noch über die
  
    
Methode der Ausführung
  
  
etwas zu erinnern dienlich sein. Diese Darstellung als ein
  
    
Verhalten
  
   der
  
    
Wissenschaft
  
   zu dem
  
    
erscheinenden
  
  
Wissen, und als
  
    
Untersuchung
  
   und
  
    
Prüfung der Realität des Erkennens
  
  
vorgestellt, scheint nicht ohne irgendeine Voraussetzung, die als
  
    
Maßstab
  
   zugrunde
gelegt wird, stattfinden zu können. Denn die Prüfung besteht in dem
Anlegen eines angenommenen Maßstabes, und in der sich ergebenden
Gleichheit oder Ungleichheit dessen, was geprüft wird, mit ihm die
Entscheidung, ob es richtig oder unrichtig ist; und der Maßstab
überhaupt, und ebenso die Wissenschaft, wenn sie der Maßstab wäre,
ist dabei als das
  
    
Wesen
  
   oder als
  
    
das An-sich
  
  
angenommen. Aber hier, wo die Wissenschaft erst auftritt, hat weder
sie selbst, noch was es sei, sich als das Wesen oder als das An-sich
gerechtfertigt; und ohne ein solches scheint keine Prüfung
stattfinden zu können.



  Dieser
Widerspruch und seine Wegräumung wird sich bestimmter ergeben, wenn
zuerst an die abstrakten Bestimmungen des Wissens und der Wahrheit
erinnert wird, wie sie an dem Bewußtsein vorkommen. Dieses
  
    
unterscheidet
  
  
nämlich etwas von sich, worauf es sich zugleich
  
    
bezieht
  
  ; oder wie
dies ausgedrückt wird, es ist etwas
  
    
für dasselbe
  
  ; und
die bestimmte Seite dieses
  
    
Beziehens
  
  , oder des
  
    
Seins
  
   von etwas
  
    
für ein Bewußtsein
  
  
ist das
  
     Wissen.
  
  
Von diesem Sein für ein anderes unterscheiden wir aber das
  
    
An-sich-sein
  
  ; das
auf das Wissen bezogene wird ebenso von ihm unterschieden, und
gesetzt als
  
     seiend
  
  
auch außer dieser Beziehung; die Seite dieses An-sich heißt
  
    
Wahrheit
  
  . Was
eigentlich an diesen Bestimmungen sei, geht uns weiter hier nichts
an, denn indem das erscheinende Wissen unser Gegenstand ist, so
werden auch zunächst seine Bestimmungen aufgenommen, wie sie sich
unmittelbar darbieten; und so, wie sie gefaßt worden sind, ist es
wohl, daß sie sich darbieten.



  Untersuchen
wir nun die Wahrheit des Wissens, so scheint es, wir untersuchen, was
es
  
     an sich
  
  
ist. Allein in dieser Untersuchung ist es
  
    
unser
  
   Gegenstand,
es ist
  
     für uns
  
  ;
und das
  
     An-sich
  
  
desselben, welches sich ergäbe, wäre so vielmehr sein Sein
  
    
für uns
  
  ; was wir
als sein Wesen behaupten würden, vielmehr nicht seine Wahrheit,
sondern nur unser Wissen von ihm. Das Wesen oder der Maßstab fiele
in uns, und dasjenige, was mit ihm verglichen, und über welches
durch diese Vergleichung entschieden werden sollte, hätte ihn nicht
notwendig anzuerkennen.



  Aber
die Natur des Gegenstandes, den wir untersuchen, überhebt dieser
Trennung oder dieses Scheins von Trennung und Voraussetzung. Das
Bewußtsein gibt seinen Maßstab an ihm selbst, und die Untersuchung
wird dadurch eine Vergleichung seiner mit sich selbst sein; denn die
Unterscheidung, welche soeben gemacht worden ist, fällt in es. Es
ist in ihm eines
  
     für
ein
  
   anderes, oder
es hat überhaupt die Bestimmtheit des Moments des Wissens an ihm;
zugleich ist ihm dies andere nicht nur
  
    
für es
  
  , sondern
auch außer dieser Beziehung oder
  
    
an sich
  
  : das Moment
der Wahrheit. An dem also, was das Bewußtsein innerhalb seiner für
das
  
     An-sich
  
  
oder das
  
     Wahre
  
  
erklärt, haben wir den Maßstab, den es selbst aufstellt, sein
Wissen daran zu messen. Nennen wir das
  
    
Wissen
  
   den
  
    
Begriff
  
  , das Wesen
oder das
  
     Wahre
  
  
aber das Seiende oder den
  
    
Gegenstand
  
  , so
besteht die Prüfung darin, zuzusehen, ob der Begriff dem Gegenstande
entspricht. Nennen wir aber
  
    
das Wesen
  
   oder das
An-sich
  
     des
Gegenstandes den Begriff
  
  ,
und verstehen dagegen unter dem
  
    
Gegenstande
  
  , ihn
als
  
     Gegenstand
  
  ,
nämlich wie er
  
     für
ein anderes
  
   ist, so
besteht die Prüfung darin, daß wir zusehen, ob der Gegenstand
seinem Begriff entspricht. Man sieht wohl, daß beides dasselbe ist;
das Wesentliche aber ist, dies für die ganze Untersuchung
festzuhalten, daß diese beiden Momente,
  
    
Begriff
  
   und
  
    
Gegenstand, Für-ein-anderes-
  
  
und
  
    
An-sich-selbst-sein
  
  ,
in das Wissen, das wir untersuchen, selbst fallen, und hiemit wir
nicht nötig haben, Maßstäbe mitzubringen, und
  
    
unsere
  
   Einfälle
und Gedanken bei der Untersuchung zu applizieren; dadurch, daß wir
diese weglassen, erreichen wir es, die Sache, wie sie
  
    
an
  
   und
  
    
für sich
  
   selbst
ist, zu betrachten.



  Aber
nicht nur nach dieser Seite, daß Begriff und Gegenstand, der Maßstab
und das zu Prüfende, in dem Bewußtsein selbst vorhanden sind, wird
eine Zutat von uns überflüssig, sondern wir werden auch der Mühe
der Vergleichung beider und der eigentlichen
  
    
Prüfung
  
   überhoben,
so daß, indem das Bewußtsein sich selbst prüft, uns auch von
dieser Seite nur das reine Zusehen bleibt. Denn das Bewußtsein ist
einerseits Bewußtsein des Gegenstandes, anderseits Bewußtsein
seiner selbst; Bewußtsein dessen, was ihm das Wahre ist, und
Bewußtsein seines Wissens davon. Indem beide
  
    
für dasselbe
  
   sind,
ist es selbst ihre Vergleichung; es wird
  
    
für dasselbe
  
  , ob
sein Wissen von dem Gegenstande diesem entspricht oder nicht. Der
Gegenstand scheint zwar für dasselbe nur so zu sein, wie es ihn
weiß; es scheint gleichsam nicht dahinterkommen zu können, wie er,
  
    
nicht für dasselbe
  
  ,
sondern wie er
  
     an
sich
  
   ist, und also
auch sein Wissen nicht an ihm prüfen zu können. Allein gerade
darin, daß es überhaupt von einem Gegenstande weiß, ist schon der
Unterschied vorhanden, daß ihm etwas das
  
    
An-sich
  
  , ein
anderes Moment aber das Wissen, oder das Sein des Gegenstandes
  
    
für das
  
   Bewußtsein
ist. Auf dieser Unterscheidung, welche vorhanden ist, beruht die
Prüfung. Entspricht sich in dieser Vergleichung beides nicht, so
scheint das Bewußtsein sein Wissen ändern zu müssen, um es dem
Gegenstande gemäß zu machen, aber in der Veränderung des Wissens
ändert sich ihm in der Tat auch der Gegenstand selbst; denn das
vorhandene Wissen war wesentlich ein Wissen von dem Gegenstande; mit
dem Wissen wird auch er ein anderer, denn er gehörte wesentlich
diesem Wissen an. Es wird hiemit dem Bewußtsein, daß dasjenige, was
ihm vorher das
  
    
An-sich
  
   war, nicht
an sich ist, oder daß es nur
  
    
*für es* an sich
  
  
war. Indem es also an seinem Gegenstande sein Wissen diesem nicht
entsprechend findet, hält auch der Gegenstand selbst nicht aus; oder
der Maßstab der Prüfung ändert sich, wenn dasjenige, dessen
Maßstab er sein sollte, in der Prüfung nicht besteht; und die
Prüfung ist nicht nur eine Prüfung des Wissens, sondern auch ihres
Maßstabes.



  Diese
  
    
dialektische
  
  
Bewegung, welche das Bewußtsein an ihm selbst, sowohl an seinem
Wissen als an seinem Gegenstande ausübt,
  
    
insofern ihm der neue wahre Gegenstand
  
  
daraus
  
     entspringt
  
  ,
ist eigentlich dasjenige, was
  
    
Erfahrung
  
   genannt
wird. Es ist in dieser Beziehung an dem soeben erwähnten Verlaufe
ein Moment noch näher herauszuheben, wodurch sich über die
wissenschaftliche Seite der folgenden Darstellung ein neues Licht
verbreiten wird. Das Bewußtsein weiß
  
    
Etwas
  
  , dieser
Gegenstand ist das Wesen oder das
  
    
An-sich
  
  ; er ist
aber auch für das Bewußtsein das
  
    
An-sich
  
  ; damit
tritt die Zweideutigkeit dieses Wahren ein. Wir sehen, daß das
Bewußtsein itzt zwei Gegenstände hat, den einen das erste
  
    
An-sich
  
  , den
zweiten das
  
    
Für-es-sein dieses An-sich
  
  .
Der letztere scheint zunächst nur die Reflexion des Bewußtseins in
sich selbst zu sein, ein Vorstellen, nicht eines Gegenstandes,
sondern nur seines Wissens von jenem ersten. Allein wie vorhin
gezeigt worden, ändert sich ihm dabei der erste Gegenstand; er hört
auf, das An-sich zu sein, und wird ihm zu einem solchen, der nur
  
    
für es
  
   das
  
    
An-sich
  
   ist; somit
aber ist dann dies:
  
    
das Für-es-sein dieses An-sich
  
  ,
das Wahre, das heißt aber, dies ist das
  
    
Wesen
  
  , oder sein
  
    
Gegenstand
  
  . Dieser
neue Gegenstand enthält die Nichtigkeit des ersten, er ist die über
ihn gemachte Erfahrung.



  An
dieser Darstellung des Verlaufs der Erfahrung ist ein Moment, wodurch
sie mit demjenigen nicht übereinzustimmen scheint, was unter der
Erfahrung verstanden zu werden pflegt. Der Übergang nämlich vom
ersten Gegenstande und dem Wissen desselben zu dem andern
Gegenstande,
  
     an dem
  
  
man sagt, daß die Erfahrung gemacht worden sei, wurde so angegeben,
daß das Wissen vom ersten Gegenstande, oder das
  
    
Für
  
  -das-Bewußtsein
des ersten An-sich, der zweite Gegenstand selbst werden soll. Dagegen
es sonst scheint, daß wir die Erfahrung von der Unwahrheit unseres
ersten Begriffs
  
     an
einem andern
  
  
Gegenstande machen, den wir zufälligerweise und äußerlich etwa
finden, so daß überhaupt nur das reine
  
    
Auffassen
  
   dessen,
was an und für sich ist, in uns falle. In jener Ansicht aber zeigt
sich der neue Gegenstand als geworden, durch eine
  
    
Umkehrung des Bewußtseins
  
  
selbst. Diese Betrachtung der Sache ist unsere Zutat, wodurch sich
die Reihe der Erfahrungen des Bewußtseins zum wissenschaftlichen
Gange erhebt, und welche nicht für das Bewußtsein ist, das wir
betrachten. Es ist aber dies in der Tat auch derselbe Umstand, von
welchem oben schon in Ansehung des Verhältnisses dieser Darstellung
zum Skeptizismus die Rede war, daß nämlich das jedesmalige
Resultat, welches sich an einem nicht wahrhaften Wissen ergibt, nicht
in ein leeres Nichts zusammenlaufen dürfe, sondern notwendig als
Nichts
  
     desjenigen
  
  ,
dessen
  
     Resultat
  
  
es ist, aufgefaßt werden müsse; ein Resultat, welches das enthält,
was das vorhergehende Wissen Wahres an ihm hat. Dies bietet sich hier
so dar, daß, indem das, was zuerst als der Gegenstand erschien, dem
Bewußtsein zu einem Wissen von ihm herabsinkt, und das
  
    
An-sich
  
   zu einem
  
    
Für-das-Bewußtsein-sein
  
  
des
  
     An-sich
  
  
wird, dies der neue Gegenstand ist, womit auch eine neue Gestalt des
Bewußtseins auftritt, welcher etwas anderes das Wesen ist als der
vorhergehenden. Dieser Umstand ist es, welcher die ganze Folge der
Gestalten des Bewußtseins in ihrer Notwendigkeit leitet. Nur diese
Notwendigkeit selbst, oder die
  
    
Entstehung
  
   des
neuen Gegenstandes, der dem Bewußtsein, ohne zu wissen, wie ihm
geschieht, sich darbietet, ist es, was für uns gleichsam hinter
seinem Rücken vorgeht. Es kommt dadurch in seine Bewegung ein Moment
des
  
     An-sich-
  
  
oder
  
     Für-uns-seins
  
  ,
welches nicht für das Bewußtsein, das in der Erfahrung selbst
begriffen ist, sich darstellt; der
  
    
Inhalt
  
   aber dessen,
was uns entsteht, ist
  
    
für es
  
  , und wir
begreifen nur das Formelle desselben, oder sein reines Entstehen;
  
    
für es
  
   ist dies
Entstandene nur als Gegenstand,
  
    
für uns
  
   zugleich
als Bewegung und Werden.



  Durch
diese Notwendigkeit ist dieser Weg zur Wissenschaft selbst schon
  
    
Wissenschaft
  
  , und
nach ihrem Inhalte hiemit Wissenschaft der
  
    
Erfahrung des Bewußtseins
  
  .



  Die
Erfahrung, welche das Bewußtsein über sich macht, kann ihrem
Begriffe nach nichts weniger in sich begreifen als das ganze System
desselben, oder das ganze Reich der Wahrheit des Geistes, so daß die
Momente derselben in dieser eigentümlichen Bestimmtheit sich
darstellen, nicht abstrakte, reine Momente zu sein, sondern so, wie
sie für das Bewußtsein sind, oder wie dieses selbst in seiner
Beziehung auf sie auftritt, wodurch die Momente des Ganzen,
  
    
Gestalten des Bewußtseins
  
  
sind. Indem es zu seiner wahren Existenz sich forttreibt, wird es
einen Punkt erreichen, auf welchem es seinen Schein ablegt, mit
Fremdartigem, das nur für es und als ein anderes ist, behaftet zu
sein, oder wo die Erscheinung dem Wesen gleich wird, seine
Darstellung hiemit mit eben diesem Punkte der eigentlichen
Wissenschaft des Geistes zusammenfällt, und endlich, indem es selbst
dies sein Wesen erfaßt, wird es die Natur des absoluten Wissens
selbst bezeichnen.



                
                

                
            

            
        

    
        
            
                
                
                    
                        I. Die sinnliche Gewißheit;oder das Diese und das Meinen
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                
                    
                Das
Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann
kein anderes sein als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen,
  
Wissen
 des
  
Unmittelbaren
 oder
  
Seienden
 ist. Wir
haben uns ebenso
  
unmittelbar
 oder
  
aufnehmend
 zu
verhalten, also nichts an ihm, wie es sich darbietet, zu verändern,
und von dem Auffassen das Begreifen abzuhalten.

Der
konkrete Inhalt der
  
sinnlichen Gewißheit

läßt sie unmittelbar als die
  
reichste

Erkenntnis, ja als eine Erkenntnis von unendlichem Reichtum
erscheinen, für welchen ebensowohl wenn wir im Raume und in der
Zeit, als worin er sich ausbreitet,
  
hinaus-
, als wenn
wir uns ein Stück aus dieser Fülle nehmen, und durch Teilung in
dasselbe
  
hineingehen
, keine
Grenze zu finden ist. Sie erscheint außerdem als die
  
wahrhafteste
; denn
sie hat von dem Gegenstande noch nichts weggelassen, sondern ihn in
seiner ganzen Vollständigkeit vor sich. Diese
  
Gewißheit
 aber
gibt in der Tat sich selbst für die abstrakteste und ärmste
  
Wahrheit
 aus. Sie
sagt von dem, was sie weiß, nur dies aus: es
  
ist
; und ihre
Wahrheit enthält allein das
  
Sein
 der Sache; das
Bewußtsein seinerseits ist in dieser Gewißheit nur als reines
  
Ich
; oder
  
Ich
 bin darin nur
als reiner
   Dieser
,
und der Gegenstand ebenso nur als reines
  
Dieses
. Ich,
  
dieser
, bin
  
dieser
 Sache nicht
darum gewiß, weil
  
Ich
 als Bewußtsein
hiebei mich entwickelte und mannigfaltig den Gedanken bewegte. Auch
nicht darum, weil
  
die Sache
, deren
ich gewiß bin, nach einer Menge unterschiedener Beschaffenheiten
eine reiche Beziehung an ihr selbst, oder ein vielfaches Verhalten zu
andern wäre. Beides geht die Wahrheit der sinnlichen Gewißheit
nichts an; weder Ich noch die Sache hat darin die Bedeutung einer
mannigfaltigen Vermittlung; Ich nicht die Bedeutung eines
mannigfaltigen Vorstellens oder Denkens, noch die Sache die Bedeutung
mannigfaltiger Beschaffenheiten; sondern die Sache
  
ist
; und sie
  
ist
, nur weil sie
  
ist
; sie
  
ist
, dies ist dem
sinnlichen Wissen das Wesentliche, und dieses reine
  
Sein
 oder diese
einfache Unmittelbarkeit macht ihre
  
Wahrheit
 aus.
Ebenso ist die Gewißheit als
  
Beziehung unmittelbare

reine Beziehung; das Bewußtsein ist
  
Ich
, weiter nichts,
ein reiner
   Dieser
;
der
   Einzelne

weiß reines Dieses, oder
  
das Einzelne
.

An
dem
   reinen Sein

aber, welches das Wesen dieser Gewißheit ausmacht, und welches sie
als ihre Wahrheit aussagt, spielt, wenn wir zusehen, noch vieles
andere beiher. Eine wirkliche sinnliche Gewißheit ist nicht nur
diese reine Unmittelbarkeit, sondern ein
  
Beispiel
 derselben.
Unter den unzähligen dabei vorkommenden Unterschieden finden wir
allenthalben die Hauptverschiedenheit, daß nämlich in ihr sogleich
aus dem reinen Sein die beiden schon genannten
  
Diesen
, ein
  
Dieser
 als
  
Ich
, und ein
  
Dieses
 als
  
Gegenstand

herausfallen. Reflektieren
  
wir
 über diesen
Unterschied, so ergibt sich, daß weder das eine noch das andere nur
  
unmittelbar
, in der
sinnlichen Gewißheit ist, sondern zugleich als
  
vermittelt
; Ich
habe die Gewißheit
  
durch
 ein anderes,
nämlich die Sache; und diese ist ebenso in der Gewißheit
  
durch
 ein anderes,
nämlich durch Ich.

Diesen
Unterschied des Wesens und des Beispiels, der Unmittelbarkeit und der
Vermittlung, machen nicht nur wir, sondern wir finden ihn an der
sinnlichen Gewißheit selbst; und in der Form, wie er an ihr ist,
nicht wie wir ihn soeben bestimmten, ist er aufzunehmen. Es ist in
ihr eines als das einfache unmittelbar seiende, oder als das Wesen
gesetzt,
   der
Gegenstand
; das
andere aber, als das unwesentliche und vermittelte, welches darin
nicht
   an sich
,
sondern durch ein anderes ist, Ich,
  
ein Wissen
, das den
Gegenstand nur darum weiß, weil er ist, und das sein oder auch nicht
sein kann. Der Gegenstand aber
  
ist
, das Wahre und
das Wesen; er
   ist
,
gleichgültig dagegen, ob er gewußt wird oder nicht; er bleibt, wenn
er auch nicht gewußt wird; das Wissen aber ist nicht, wenn nicht der
Gegenstand ist.

Der
Gegenstand ist also zu betrachten, ob er in der Tat, in der
sinnlichen Gewißheit selbst, als solches Wesen ist, für welches er
von ihr ausgegeben wird; ob dieser sein Begriff, Wesen zu sein, dem
entspricht, wie er in ihr vorhanden ist. Wir haben zu dem Ende nicht
über ihn zu reflektieren und nachzudenken, was er in Wahrheit sein
möchte, sondern ihn nur zu betrachten, wie ihn die sinnliche
Gewißheit an ihr hat.


  Sie

ist also selbst zu fragen:
  
Was ist das Diese?

Nehmen wir es in der gedoppelten Gestalt seines Seins, als das
  
Itzt
 und als das
  
Hier
, so wird die
Dialektik, die es an ihm hat, eine so verständliche Form erhalten,
als es selbst ist. Auf die Frage:
  
Was ist das Itzt?

antworten wir also zum Beispiel:
  
Das Itzt ist die Nacht
.
Um die Wahrheit dieser sinnlichen Gewißheit zu prüfen, ist ein
einfacher Versuch hinreichend. Wir schreiben diese Wahrheit auf; eine
Wahrheit kann durch Aufschreiben nicht verlieren; ebensowenig
dadurch, daß wir sie aufbewahren. Sehen wir
  
itzt, diesen Mittag
,
die aufgeschriebene Wahrheit wieder an, so werden wir sagen müssen,
daß sie schal geworden ist.

Das
Itzt, welches Nacht ist, wird
  
aufbewahrt
, das
heißt, es wird behandelt als das, für was es ausgegeben wird, als
ein
   Seiendes
;
es erweist sich aber vielmehr als ein Nichtseiendes. Das
  
Itzt
 selbst erhält
sich wohl, aber als ein solches, das nicht Nacht ist; ebenso erhält
es sich gegen den Tag, der es itzt ist, als ein solches, das auch
nicht Tag ist; oder als ein
  
Negatives

überhaupt. Dieses sich erhaltende Itzt ist daher nicht ein
unmittelbares, sondern ein vermitteltes; denn es ist als ein
bleibendes und sich erhaltendes
  
dadurch
 bestimmt,
daß anderes, nämlich der Tag und die Nacht, nicht ist. Dabei ist es
eben noch so einfach als zuvor,
  
Itzt
, und in dieser
Einfachheit gleichgültig gegen das, was noch bei ihm herspielt; so
wenig die Nacht und der Tag sein Sein ist, ebensowohl ist es auch Tag
und Nacht; es ist durch dies sein Anderssein gar nicht affiziert. Ein
solches Einfaches, das durch Negation ist, weder dieses noch jenes,
ein
   Nichtdieses
,
und ebenso gleichgültig, auch dieses wie jenes zu sein, nennen wir
ein
   Allgemeines
;
das Allgemeine ist also in der Tat das Wahre der sinnlichen
Gewißheit.

Als
ein Allgemeines
  
sprechen
 wir auch
das Sinnliche
   aus
;
was wir sagen, ist:
  
Dieses
, das heißt
das
   allgemeine
Diese
; oder_: es
ist_; das heißt das
  
Sein überhaupt
.
Wir
   stellen

uns dabei freilich nicht das allgemeine Diese, oder das Sein
überhaupt
   vor
,
aber wir
   sprechen

das Allgemeine
   aus
;
oder wir sprechen schlechthin nicht, wie wir es in dieser sinnlichen
Gewißheit
   meinen
.
Die Sprache aber ist, wie wir sehen, das Wahrhaftere; in ihr
widerlegen wir selbst unmittelbar unsere
  
Meinung
, und da das
Allgemeine das Wahre der sinnlichen Gewißheit ist, und die Sprache
nur dieses Wahre ausdrückt, so ist es gar nicht möglich, daß wir
ein sinnliches Sein, das wir
  
meinen
, je sagen
können.

Es
wird derselbe Fall sein mit der andern Form des Dieses, mit
  
dem


  Hier
.
  
Das Hier
 ist zum
Beispiel der
   Baum
.
Ich wende mich um, so
ist
diese Wahrheit verschwunden, und hat sich in die
entgegengesetzte
verkehrt:
  
Das Hier ist nicht ein Baum
,
sondern vielmehr
   ein
Haus
.
Das
  
Hier
 selbst
verschwindet nicht; sondern
  
es ist
 bleibend
im
Verschwinden des
Hauses, Baumes und so fort, und gleichgültig, Haus,
Baum
zu sein. Das
   Dieses

zeigt sich also wieder als
  
vermittelte


  Einfachheit
,
oder als
  
Allgemeinheit
.





Dieser
sinnlichen Gewißheit, indem sie an ihr selbst das Allgemeine als die
Wahrheit ihres Gegenstandes erweist, bleibt also das
  
reine Sein
 als ihr
Wesen, aber nicht als unmittelbares, sondern ein solches, dem die
Negation und Vermittlung wesentlich ist; hiemit nicht als das, was
wir unter dem
   Sein
meinen
, sondern das
  
Sein
 mit der
  
Bestimmung
, daß es
die Abstraktion oder das rein Allgemeine ist, und
  
unsere Meinung
, für
welche das wahre der sinnlichen Gewißheit nicht das Allgemeine ist,
bleibt allein diesem leeren oder gleichgültigen Itzt und Hier
gegenüber noch übrig.

Vergleichen
wir das Verhältnis, in welchem das
  
Wissen
 und der
  
Gegenstand
 zuerst
auftrat, mit dem Verhältnisse derselben, wie sie in diesem Resultate
zu stehen kommen, so hat es sich umgekehrt. Der Gegenstand, der das
Wesentliche sein sollte, ist nun das Unwesentliche der sinnlichen
Gewißheit, denn das Allgemeine, zu dem er geworden ist, ist nicht
mehr ein solches, wie er für sie wesentlich sein sollte, sondern sie
ist itzt in dem Entgegengesetzten, nämlich in dem Wissen, das vorher
das Unwesentliche war, vorhanden. Ihre Wahrheit ist in dem
Gegenstande als
  
meinem
 Gegenstande,
oder im
   Meinen
,
er ist, weil
   Ich

von ihm weiß. Die sinnliche Gewißheit ist also zwar aus dem
Gegenstande vertrieben, aber dadurch noch nicht aufgehoben, sondern
nur in das Ich zurückgedrängt; es ist zu sehen, was uns die
Erfahrung über diese ihre Realität zeigt.

Die
Kraft ihrer Wahrheit liegt also nun im
  
Ich
, in der
Unmittelbarkeit meines
  
Sehens, Hörens
,
und so fort; das Verschwinden des einzelnen Itzt, und Hier, das wir
meinen, wird dadurch abgehalten, daß
  
Ich
 sie festhalte.
  
Das Itzt ist Tag
,
weil ich ihn sehe;
  
das Hier ein Baum
,
eben darum. Die sinnliche Gewißheit erfährt aber in diesem
Verhältnisse dieselbe Dialektik an ihr, als in dem vorigen.
  
Ich, dieses
, sehe
den Baum, und
  
behaupte den Baum als das Hier
;
ein
   anderer Ich

sieht aber das Haus, und behauptet, das Hier sei nicht ein Baum,
sondern vielmehr ein Haus. Beide Wahrheiten haben dieselbe
Beglaubigung, nämlich die Unmittelbarkeit des Sehens, und die
Sicherheit und Versicherung beider über ihr Wissen; die eine
verschwindet aber in der andern.

Was
darin nicht verschwindet, ist
  
Ich
, als
  
allgemeines
, dessen
Sehen weder ein Sehen des Baums noch dieses Hauses, sondern ein
einfaches Sehen ist, das durch die Negation dieses Hauses und so fort
vermittelt, darin ebenso einfach und gleichgültig gegen das, was
noch beiher spielt, gegen das Haus, den Baum ist. Ich ist nur
allgemeines, wie
  
Itzt, Hier
 oder
  
Dieses
 überhaupt;
ich meine wohl einen
  
einzelnen Ich
, aber
sowenig ich das, was ich bei Itzt, Hier meine, sagen kann, so wenig
bei Ich. Indem ich sage:
  
dieses Hier, Itzt

oder ein
   Einzelnes
,
sage ich:
   *alle*
diese, alle Hier, Itzt, Einzelne
;
ebenso indem ich sage:
  
Ich, dieser einzelne

Ich, sage ich überhaupt:
  
*alle* Ich
; jeder
ist das was ich sage:
  
Ich, dieser einzelne Ich
.
Wenn der Wissenschaft diese Forderung, als ihr Probierstein, auf dem
sie schlechthin nicht aushalten könnte, vorgelegt wird, ein
sogenanntes
   dieses
Ding
, oder einen
  
diesen Menschen
, zu
deduzieren, konstruieren, a priori zu finden oder wie man dies
ausdrücken will, so ist billig, daß die Forderung
  
sage
, welches
  
dieses
 Ding oder
welchen
   diesen

Ich sie meine; aber dies zu sagen ist unmöglich.

Die
sinnliche Gewißheit erfährt also, daß ihr Wesen weder in dem
Gegenstande noch in dem Ich, und die Unmittelbarkeit weder eine
Unmittelbarkeit des einen noch des andern ist, denn an beiden ist
das, was Ich meine, vielmehr ein Unwesentliches, und der Gegenstand
und Ich sind Allgemeine, in welchen dasjenige Itzt und Hier und Ich,
das ich meine, nicht bestehen bleibt, oder
  
ist
. Wir kommen
hiedurch dahin, das
  
Ganze
 der
sinnlichen Gewißheit selbst als ihr
  
Wesen
 zu setzen,
nicht mehr nur ein Moment derselben, wie in den beiden Fällen
geschehen ist, worin zuerst der dem Ich entgegengesetzte Gegenstand,
dann Ich ihre Realität sein sollte. Es ist also nur die
  
ganze
 sinnliche
Gewißheit selbst, welche an ihr als
  
Unmittelbarkeit

festhält, und hiedurch alle Entgegensetzung, die im vorherigen
stattfand, aus sich ausschließt.

Diese
reine Unmittelbarkeit geht also das Anderssein des Hier als Baums,
welches in ein Hier, das Nichtbaum ist, das Anderssein des Itzt als
Tages, das in ein Itzt, das Nacht ist, übergeht, oder ein anderes
Ich, dem etwas anderes Gegenstand ist, nichts mehr an. Ihre Wahrheit
erhält sich als sich selbst gleichbleibende Beziehung, die zwischen
dem Ich und dem Gegenstande keinen Unterschied der Wesentlichkeit und
Unwesentlichkeit macht, und in die daher auch überhaupt kein
Unterschied eindringen kann. Ich, dieses, behaupte also das Hier als
Baum, und wende mich nicht um, so daß mir das Hier zu einem
Nichtbaume würde; ich nehme auch keine Notiz davon, daß ein anderer
Ich das Hier als Nichtbaum sieht, oder daß Ich selbst, ein
anderesmal, das Hier als Nichtbaum, das Itzt als Nicht-Tag nehme,
sondern Ich bin reines Anschauen; Ich für mich bleibe dabei, das
Itzt ist Tag, oder auch dabei, das Hier ist Baum; vergleiche auch
nicht das Hier und Itzt selbst miteinander, sondern halte an einer
unmittelbaren Beziehung fest: das Itzt ist Tag.

Da
hiemit diese Gewißheit nicht mehr herzutreten will, wenn wir sie auf
ein Itzt, das Nacht ist, oder auf einen Ich, dem es Nacht ist,
aufmerksam machen, so treten wir zu ihr hinzu, und lassen uns das
Itzt zeigen, das behauptet wird.
  
Zeigen
 müssen wir
es uns lassen, denn die Wahrheit dieser unmittelbaren Beziehung ist
die Wahrheit
   dieses

Ich, der sich auf ein
  
Itzt
 oder ein
  
Hier
 einschränkt.
Würden wir
   nachher

diese Wahrheit vornehmen, oder
  
entfernt
 davon
stehen, so hätte sie gar keine Bedeutung, denn wir höben die
Unmittelbarkeit auf, die ihr wesentlich ist. Wir müssen daher in
denselben Punkt der Zeit oder des Raums eintreten, sie uns zeigen, d.
h. uns zu demselben diesen Ich, welches das gewiß Wissende ist,
machen lassen. Sehen wir also, wie das Unmittelbare beschaffen ist,
das uns aufgezeigt wird.

Es
wird das
   Itzt

gezeigt;
   dieses
Itzt
.
  
Itzt
; es hat schon
aufgehört zu sein, indem es gezeigt wird; das
  
Itzt
, das
  
ist
, ist ein
anderes als das gezeigte, und wir sehen, daß das Itzt eben dieses
ist, indem es ist, schon nicht mehr zu sein. Das Itzt, wie es uns
gezeigt wird, ist es ein
  
gewesenes
; und dies
ist seine Wahrheit; es hat nicht die Wahrheit des Seins. Es ist also
doch dies wahr, daß es gewesen ist. Aber was
  
gewesen
 ist, ist in
der Tat
   kein Wesen
;
  
es *ist* nicht
, und
um das Sein war es zu tun.

Wir
sehen also in diesem Aufzeigen nur eine Bewegung und folgenden
Verlauf derselben: 1) Ich zeige das Itzt auf, es ist als das Wahre
behauptet; ich zeige es aber als Gewesenes, oder als ein
Aufgehobenes, hebe die erste Wahrheit auf, und 2) Itzt behaupte Ich
als die zweite Wahrheit, daß es
  
gewesen
, aufgehoben
ist. 3) Aber das Gewesene ist nicht; Ich hebe das Gewesen- oder
Aufgehobensein, die zweite Wahrheit auf, negiere damit die Negation
des Itzt, und kehre so zur ersten Behauptung zurück: daß
  
Itzt
 ist. Das Itzt
und das Aufzeigen des Itzt ist also so beschaffen, daß weder das
Itzt noch das Aufzeigen des Itzt ein unmittelbares Einfaches ist,
sondern eine Bewegung, welche verschiedene Momente an ihr hat; es
wird
   Dieses

gesetzt, es wird aber vielmehr
  
ein Anderes

gesetzt, oder das Diese wird aufgehoben: und dieses
  
Anderssein
 oder
Aufheben des ersten wird selbst
  
wieder aufgehoben
,
und so zu dem ersten zurückgekehrt. Aber dieses in sich reflektierte
erste ist nicht ganz genau dasselbe, was es zuerst, nämlich ein
  
Unmittelbares
, war;
sondern es ist eben
  
ein in sich Reflektiertes
,
oder
   Einfaches
,
welches im Anderssein bleibt, was es ist; ein Itzt, welches absolut
viele Itzt ist; und dies ist das wahrhafte Itzt; das Itzt als
einfacher Tag, das viele Itzt in sich hat, Stunden; ein solches Itzt,
eine Stunde, ist ebenso viele Minuten, und diese Itzt gleichfalls
viele Itzt und so fort. —Das
  
Aufzeigen
 ist also
selbst die Bewegung, welche es ausspricht, was das Itzt in Wahrheit
ist; nämlich ein Resultat, oder eine Vielheit von Itzt
zusammengefaßt; und das Aufzeigen ist das Erfahren, daß Itzt
  
Allgemeines
 ist.

Das
  
aufgezeigte Hier
,
das ich festhalte, ist ebenso ein
  
dieses
 Hier, das in
der Tat
   nicht dieses

Hier ist, sondern ein Vornen und Hinten, ein Oben und Unten, ein
Rechts und Links ist. Das Oben ist selbst ebenso dieses vielfache
Anderssein in oben, unten, und so fort. Das Hier, welches aufgezeigt
werden sollte, verschwindet in andern Hier, aber diese verschwinden
ebenso; das Aufgezeigte, Festgehaltene und Bleibende ist ein
  
negatives Dieses
,
das nur so
   ist
,
indem die
   Hier
,
wie sie sollen, genommen werden, aber darin sich aufheben; es ist
eine einfache Komplexion vieler Hier. Das Hier, das gemeint wird,
wäre der Punkt; er
  
ist
 aber nicht,
sondern, indem er als seiend aufgezeigt wird, zeigt sich das
Aufzeigen, nicht unmittelbares Wissen, sondern eine Bewegung, von dem
gemeinten Hier aus durch viele Hier in das allgemeine Hier zu sein,
welches wie der Tag eine einfache Vielheit der Itzt, so eine einfache
Vielheit der Hier ist.

Es
erhellt, daß die Dialektik der sinnlichen Gewißheit nichts anders
als die einfache Geschichte ihrer Bewegung oder ihrer Erfahrung, und
die sinnliche Gewißheit selbst nichts anders als nur diese
Geschichte ist. Das natürliche Bewußtsein geht deswegen auch zu
diesem Resultate, was an ihr das Wahre ist, immer selbst fort, und
macht die Erfahrung darüber; aber vergißt es nur ebenso immer
wieder, und fängt die Bewegung von vorne an. Es ist daher zu
verwundern, wenn gegen diese Erfahrung, als allgemeine Erfahrung,
auch als philosophische Behauptung, und gar als Resultat des
Skeptizismus aufgestellt wird, die Realität oder das Sein von äußern
Dingen als
   diesen
,
oder sinnlichen, habe absolute Wahrheit für das Bewußtsein; eine
solche Behauptung weiß zugleich nicht, was sie spricht, weiß nicht,
daß sie das Gegenteil von dem sagt, was sie sagen will. Die Wahrheit
des sinnlichen
  
Diesen
 für das
Bewußtsein soll allgemeine Erfahrung sein; aber vielmehr ist das
Gegenteil allgemeine Erfahrung; jedes Bewußtsein hebt eine solche
Wahrheit, wie zum Beispiel:
  
das Hier ist ein Baum
,
oder
   das Itzt ist
Mittag
, selbst
wieder auf, und spricht das Gegenteil aus: das Hier ist
  
nicht
 ein Baum,
  
sondern
 ein Haus;
und was in dieser die erste aufhebenden Behauptung wieder eine
ebensolche Behauptung eines sinnlichen Diesen ist, hebt es sofort
ebenso auf; und wird in aller sinnlichen Gewißheit in Wahrheit nur
dies erfahren, was wir gesehen haben, das
  
dieses
 nämlich als
ein
   Allgemeines
,
das Gegenteil dessen, was jene Behauptung allgemeine Erfahrung zu
sein versichert.—Bei dieser Berufung auf die allgemeine Erfahrung
kann es erlaubt sein, die Rücksicht auf das Praktische zu
antizipieren. In dieser Rücksicht kann denjenigen, welche jene
Wahrheit und Gewißheit der Realität der sinnlichen Gegenstände
behaupten, gesagt werden, daß sie in die unterste Schule der
Weisheit, nämlich in die alten Eleusischen Mysterien der Ceres und
des Bacchus zurückzuweisen sind, und das Geheimnis des Essens des
Brotes und des Trinkens des Weines erst zu lernen haben; denn der in
diese Geheimnisse Eingeweihte gelangt nicht nur zum Zweifel an dem
Sein der sinnlichen Dinge, sondern zur Verzweiflung an ihm; und
vollbringt in ihnen teils selbst ihre Nichtigkeit, teils sieht er sie
vollbringen. Auch die Tiere sind nicht von dieser Weisheit
ausgeschlossen, sondern erweisen sich vielmehr am tiefsten in sie
eingeweiht zu sein, denn sie bleiben nicht vor den sinnlichen Dingen
als an sich seienden stehen, sondern verzweifelnd an dieser Realität
und in der völligen Gewißheit ihrer Nichtigkeit langen sie ohne
weiteres zu und zehren sie auf; und die ganze Natur feiert wie sie
diese offenbare Mysterien, welche es lehren, was die Wahrheit der
sinnlichen Dinge ist.






Die,
welche solche Behauptung aufstellen, sagen aber, gemäß
vorhergehenden Bemerkungen, auch selbst unmittelbar das Gegenteil
dessen, was sie meinen; eine Erscheinung, die vielleicht am fähigsten
ist, zum Nachdenken über die Natur der sinnlichen Gewißheit zu
bringen. Sie sprechen von dem Dasein
  
äußerer

Gegenstände, welche noch genauer, als
  
wirkliche
, absolut
  
einzelne, ganz persönliche, individuelle

Dinge, deren jedes seines absolutgleichen nicht mehr hat, bestimmt
werden können; dies Dasein habe absolute Gewißheit und Wahrheit.
Sie meinen
   dieses

Stück Papier, worauf ich
  
dies
 schreibe, oder
vielmehr geschrieben habe; aber was sie meinen, sagen sie nicht. Wenn
sie wirklich dieses Stück Papier, das sie meinen,
  
sagen
 wollten, und
sie wollten
   sagen
,
so ist dies unmöglich, weil das sinnliche Diese, das gemeint wird,
der Sprache, die dem Bewußtsein, dem an sich allgemeinen, angehört,
  
unerreichbar
 ist.
Unter dem wirklichen Versuche, es zu sagen, würde es daher
vermodern; die seine Beschreibung angefangen, könnten sie nicht
vollenden, sondern müßten sie andern überlassen, welche von einem
Dinge zu sprechen, das nicht
  
ist
, zuletzt selbst
eingestehen würden. Sie meinen also wohl
  
dieses
 Stück
Papier, das hier ein ganz anderes als das obige ist; aber sie
sprechen wirkliche
  
Dinge, äußere

oder
   sinnliche
Gegenstände, absolut einzelne Wesen
,
und so fort, das heißt, sie sagen von ihnen nur das
  
Allgemeine
; daher
was das Unaussprechliche genannt wird, nichts anderes ist, als das
Unwahre, Unvernünftige, bloß Gemeinte.—Wird von etwas weiter
nichts gesagt, als daß es ein
  
wirkliches Ding
,
ein
   äußerer
Gegenstand
 ist, so
ist es nur als das Allerallgemeinste, und damit viel mehr seine
  
Gleichheit
 mit
allem, als die Unterschiedenheit ausgesprochen. Sage ich ein
  
einzelnes Ding
, so
sage ich es vielmehr ebenso als ganz
  
Allgemeines
, denn
alle sind ein einzelnes Ding; und gleichfalls
  
dieses
 Ding ist
alles, was man will. Genauer bezeichnet, als
  
dieses Stück Papier
,
so ist
   alles

und
   jedes

Papier, ein
   dieses

Stück Papier, und ich habe nur immer das Allgemeine gesagt. Will ich
aber dem Sprechen, welches die göttliche Natur hat, die Meinung
unmittelbar zu verkehren, zu etwas anderem zu machen, und so sie gar
nicht
   zum Worte
kommen
 zu lassen,
dadurch nachhelfen, daß ich dies Stück Papier
  
aufzeige
, so mache
ich die Erfahrung, was die Wahrheit der sinnlichen Gewißheit in der
Tat ist; ich zeige es auf, als ein
  
Hier
, das ein Hier
anderer Hier, oder an ihm selbst ein
  
einfaches Zusammen vieler Hier
,
das heißt, ein Allgemeines ist, ich nehme so es auf, wie es in
Wahrheit ist, und statt ein Unmittelbares zu wissen,
  
nehme ich wahr
.

                
                

                
            

            
        











OEBPS/images/decoration.png









