

[image: Forsidebillede af bogen “Hanen, Ørnen & Ravnen”]






”No man is an island, Entire of itself. Every man is a piece of the continent. A part of the main.”


John Donne, 1624










Forord


Noget om tidsrejser


Gennem de seneste 20 år har jeg været aktiv tidsrejsende.


Min hobby har været at optræde og formidle historie, som romersk centurion i reenactmentgruppen Cohors II Cimbria, der genskaber den romerske hær, i slutningen af første århundrede efter vor tid.


Reenactment er en form for tidsrejse. Modsat rollespil, hvor fantasien kan få frit spil, er reenactment fuld af rammer, af dogmer. For øvelsen er, at alt skal være så historisk og arkæologisk korrekt som muligt. Man prøver at komme så tæt på en anden tidsperiode som det kan lade sig gøre, ved at klæde sig og agere som man gjorde i en anden tid.


Du har sikkert selv mødt denne slags tidsrejsende. Du er måske endda selv en af slagsen. De tager til alle mulige perioder og steder. I Danmark særligt til vikingetiden, 1864, middelalderen og de to verdenskrige i det 20ende århundrede. Du møder dem på museerne eller til særlige historiske events, markeder og festivaler.


Men nørderiet har for mig ikke kun været det fysiske. Det har også været en jagt på viden. For før man klæder sig på, skal man vide hvordan og hvorfor. Og jo tættere på historien jeg kom, jo mere følte jeg at der var ting jeg ikke vidste. Ting jeg burde få styr på. Og i denne jagt lærte jeg, at en god tidsrejse også kan gøres med en bog.


En historiebog - en faktabaseret bog om en anden tid - er nemlig også en slags tidsmaskine. Man kan besøge fortiden, blive vidende om den, komme tættere på.


Jeg håber derfor, at denne bog også kan blive en sådan rejse for dig som læser. Bogen er din tidsmaskine og jeg er som forfatter, piloten på maskinen. Den der bestemmer hvor og hvordan vi kommer til den anden tid vi besøger.



Årsag og virkning


Historieskrivning er en disciplin med uendeligt mange indgangsvinkler. Den samme begivenhed i historien, kan beskrives på utallige måder. Hver historiker og forfatter har sin særlige dør, sin vinkel, til historien.


Og historien er aldrig skrevet helt færdigt. Det er umuligt at skrive det hele. Derfor er en historiebog, eller anden formidling og fortolkning af fortiden, i for eksempel dokumentarfilm eller museumsudstillinger, altid en konstruktion. Et stykke design eller patchwork, hvor formidleren, kuratoren, forfatteren, har taget nogle valg, og dermed en særlig vinkel på historien. En pointe eller en linie.


I denne bog prøver jeg at fortælle jernalderens meget lange historie i en forholdsvis stram streng, med fokus på ”årsag og virkning”.


Fokus er altså på udvalgte begivenheder, personer eller ideer og deres virkning på historien. Årsagerne er nødvendigvis ikke enkeltstående. En handling, en begivenhed, kan være et produkt af mange samtidige strømme. En reaktion på basis af tid, sted og omstændigheder. Eller tid sted og personligheder. Mange af historiens hovedpersoner, som Romerrigets Julius Cæsar, Frankerrigets Karl Martell eller danernes kong Godfred, handlede sandsynligvis som de gjorde, også fordi de havde personligheden til det. Omstændigheder og personlighed passede sammen.


Nordens jernalderhistorie, er ikke en isoleret historie. For at forstå årsagerne til jernalderens historie herhjemme, må man fortælle Europas historie. Så denne bog fortæller også historie om personer og begivenheder, langt fra vores grænser. For de påvirkede os og vi påvirkede dem.


Så denne bogs historie, begynder og slutter i Skandinavien, vil vi komme langt omkring på vores rejse gennem den periode vi kalder ”Jernalder”, der her i Norden, tæller årene 500 før vor tid til året 1050. (periodebegrebet ”Jernalder” defineres forskelligt, rundt om i Europa).


Jeg tæller også ”vikingetid” med i den nordiske jernalder. Hvilket stadig flere historikere og forskere nu gør. For ”vikingetid” kan også ses, som den nordiske jernalders sidste store kulturmanifestation.


Overgangen fra jernalder til middelalder tegnes i denne bog derfor, ved kristendommens officielle indførelse i Danmark.


Men som du vil se, er denne overgang dog ikke en skarp, enkeltstående begivenhed, som så meget andet i historien, er den et produkt af mange årsager og strømninger, over længere tid.



Jernalderen – kort fortalt


At vælge at skrive en bog om så lang en periode som Jernalderen, betyder også, at man umuligt kan vide det hele i forvejen.


Litteratur og forskning om jernalderen kan fylde flere biblioteker og alligevel får man aldrig det hele med. Og der produceres til stadighed ny forskning og nye konklusioner, på denne meget lange periodes utallige emner. Et større studie har derfor også været nødvendigt. Hvilket du kan læse mere om bagerst i denne bog. Hvor jeg iøvrigt også takker de gode og professionelle historiefagfolk – historikere, arkæologer og forskere – der har lagt øje til bogens manuskript og har deltaget i gode samtaler, med råd, hjælp, kritik og ideer. Jeg er dem dybt taknemmelig.


Der er tusindvis af gode og vigtige historier fra jernalderen. Jeg har udvalgt dem, der passer til min vej igennem denne lange tid. Hvilket også betyder at der er historier, begivenheder, personer og lokationer der ikke nævnt i denne bog. Men som du måske kan møde i en anden version af periodens historie.


Så synes du som læser, at der er noget der mangler, så er det nødvendigvis ikke fordi jeg ikke har set det, men kan være fordi, at jeg har fravalgt det. Og vil du vide mere end hvad denne bog fortæller, kan du jo starte dit eget studie i bibliografien bagerst i bogen, samt nærlæse afsnittet ”Metode” der fortæller lidt om hvordan jeg har grebet denne fortælling an.


God rejse...


Thomas Noe Rafn


Januar 2025








[image: ]








Introduktion:


Den fundamentale jernalder


Dette er historien om jernalderen. En fundamental epoke i Europas historie, hvor overskriften må være, at dette er tiden, hvor det europæiske kontinent, ændrede sig fra at være en verden af stammer, til en verden af nationer og stater.


I Skandinavien, er jernalderen en mere end 1.500 år lang periode, der begynder år femhundrede før vor tid og ender ved vikingetidens afslutning år 1050. Herefter kalder vi det så for Middelalder.


På afstand, ser jernalderen umiddelbart meget urolig ud. For ”Historien” skrives først og fremmest af død og ødelæggelse; Strid og magtudøvelse. Præcis som i dag, hvor nyhederne prioriterer ”det store drama” - politik, magt og smerte, før nyheden om den trepattede ko, den nye kur for hårtab eller fusionskøkkenets nyskabelser.


Men jernalderen er også lange perioder med fred og kulturopbygning. Når vi ikke fører utallige krige mod hinanden, tager vi i denne tid, vores første skridt med nye samfundsmodeller – og bevæger os fra høvdingeledelse og stammeråd til parlamenter, konger og kejsere. Vi prøver mulighederne af med politik, filosofi, teknologi, økonomi og industri. Vi udvikler sprog, skrift, videnskab, kunst og meget, meget, meget mere, der stadig i dag kendetegner vort kontinent. Det er her, vor tids Europa begynder.


Jernalderen er Grækerne, Kelterne, Germanerne, Romerne, Goterne, Frankerne, Danerne, Angelsakserne og mange andre folk og stammer, som ville sætte varige aftryk på den europæiske historie og selvopfattelse. Dette er tiden for det antikke Europas fremkomst, storhed og fald. Og efter dette, hvad man kalder folkevandringstid – dannelsen af et nyt Europa, efter Romerriget. Tiden hvor vor tids europæiske lande og folk bliver til. Tiden Hvor Europas landkort, som vi kender det, tegnes for første gang.


Jernalderen er også hvor store tanker tænkes første gang. Hvor nye tankesæt skabes og store religioner grundlægges, Kristendommen og Islam. Den forunderlige rejse fra polyteisme til monoteisme. Dette er tiden, hvor den græsk-romerske 12-gudekreds, i mere end tusind år hersker over Middelhavets riger. Det er også her, at Germaniens og Nordens guder Freja, Frigg, Tyr, Odin og Thor, har deres storhedstid. Men også en tid for filosofi og ateisme og den første moderne videnskabelige tænkning. Jernalderen er med andre ord, begyndelsen på ”Historien”.



Forhistorie


Du kan så måske sidde og tænke; Hov! Er stenalder og bronzealder ikke også historie? Vi starter da med en udvandring fra Afrika, istid og mammutter?


Joh, men. Der er “historie” og der er “forhistorie”. Et begreb der er blevet benyttet i Danmark siden 1881(1).


Slår man det op på nettet, kan man læse på denstoredanskelex.dk; “Forhistorie, er det tidsrum, der går forud for historisk tid, og som ikke oplyses af skriftlige kilder. I Danmark sættes skellet mellem forhistorie og historie traditionelt ved overgangen til middelalder ca. 1050 e.Kr.”


Altså er det der definerer skiftet fra forhistorie til historie i Danmark, at der opstår skriftlige kilder herhjemme. Således ses jernalderen traditionelt også som forhistorie.


Dog ikke alle har ment at det er en god idé. Allerede i 1969 skrev historikeren Aksel E. Christensen, i sin bog “Vikingetidens Danmark paa oldhistorisk baggrund”; “Begrebet forhistorie er en både sproglig og logisk urimelighed, i og med at de saakaldte “forhistoriske” perioder er blevet arkæologisk oplyste, er de blevet historiske”.


Begrebet “forhistorie” blev taget fra tysk, “Vorgeschichte” af arkæologen J.J.A. Worsaae, der ses som grundlægger af dansk arkæologi i midten af det 19. århundrede. I 1924 nævnes ”forhistorie” for første gang i en dansk ordbog. Før dette talte man om “oldtid” som tiden før skriftlige kilder, inden den “historiske“ tid. Det gør man i øvrigt stadig, almindeligvis om tiden frem til ”vikingetiden” år 800 - 1050.


Men hvad nu hvis man valgte andre faktorer for skiftet mellem forhistorie og historie, end hjemlige skriftlige kilder? For eksempel hvis skiftet var af kulturel eller politisk art? For Skandinavien og skandinaverne er, som du vil se, faktisk rigt beskrevet i skriftlige kilder andre steder, langt tidligere end 1050! Så hvis man skulle vælge en anden definition på forhistorie end hjemlige skriftlige kilder, hvad kunne det så være?


Og hvor ville skiftet så være?


Faktisk er ideen om opdelingen af fortiden i forhistorie og historie på ingen måde ny; Allerede i det gamle Egypten talte man om to former for tid, “Neheh” og “Djet”, en cirkulær tid og en lineær tid(2). I oldtidens Grækenland talte man om en tid før skriften, en særlig “Arkaisk tid”. Disse tidlige tidsopdelinger var dog primært set, som forskelle mellem ”mytologiske” tider og ”jordiske” - historiske tider.


I kejsertidens Rom, i det første århundrede efter vor tid, opdelte man historieskrivning i ”Annales” og ”Historia”. Annales var tidligere, i republikkens tid før kejserne, en registrering af offentlige begivenheder, embedsholdere m.m. Men i kejsertiden skifter begrebet til også at være romernes beskrivelse af deres (mytologiske) forhistorie og begrebet Historia, bliver beskrivelse af ”historie” i moderne forstand, hvor historikeren også kunne tilføre fortællingen en personlig vinkel og fortolkning, som en nutidig historiker vil gøre det (3).


En anderledes definition af ”forhistorie” som et særligt kulturelt tidsrum, kunne således være, at se stenalder og bronzealder som en “cirkulær” tid. Dog ikke alene som en mytologisk tid, men en tid domineret af stadige gentagelser. Uendelige lange perioder hvor vi lever i daglige og årlige cirkler, dikteret af naturens mekanik omkring os.


Vi var nemlig i årtusinder, bundet af gentagelsen. Først som strejfene jægere og samlere, der fulgte vildtets trækruter med årstidernes skiften. Vi forblev i cirklen, da vi satte en plov i jorden og gik ind i bondestenalderen, hvor årstiderne stadig bestemte vores vilkår for såning og høst. Vi puklede med sten, ben og træ i de næste 2 årtusinder. Da vi omkring 2000 f.v.t. går vi ind i Bronzealderen, kobles vi på det store paneuropæiske bronzealdernetværk, som vi er en del af de næste 1.500 år.


Men tiden er stadig cirkulær, for det er stadig årstidernes skiften og solens gang på himlen det hele handler om. Nu ikke for at følge vildtets vandringer, men for at holde styr på landbrugssamfundets vigtige kalendere. Overlevelse og velstand, handler stadig om såning og høst.


Men så, omkring 500 før vor tid, sker en radikal forandring. Vi går ind i en anden type tid, en anden type liv. Begivenheder langt fra Skandinavien, sket flere hundrede år før, sætter gang i tingene. Trækker os ind i en ny tankegang. Et fundamentalt paradigmeskifte.


Dette handler ikke kun om, at vi skifter materialer, til værktøj, våben og redskaber, fra bronzen til jernet. Dette er ikke kun en materiel forandring. Denne gang stikker det dybere. Denne gang er det en opvågnen, et spring ind i en anden form for verden. En verden der nu også afspejles med skrevne ord. Og således også en verden, der kan huske og relatere sig til samtiden og fortiden, på helt nye måder.


Vi bryder cirklen, lader ikke længere kun naturen lede os. Kultur og økonomi bliver nu mere defineret af menneskelige handlinger, end af årstidernes diktat. Vores traditioner, der rækker bagud til tiden der var, til Cirklen, bliver symbolske, til traditioner, erindringer og myter. Vi bygger stadig liv og velstand på bondesamfundets fundamenter. Men bysamfundenes og krigenes politiske kræfter forandrer vores verdenssyn. Vores politik og vores religioner forandres, filosofien og vores idé om, at vi måske står uden for naturen, over naturen, fødes.


Vi træder ud af forhistorien og ind i historien.


FØRSTE DEL


HANEN


[image: ]


Græsk mønt fra 270 f.v.t. med hane og teksten ”GALENO”. Teksten er latin. På latin kaldes en hane for ”gallus”, det samme som romerne kaldte kelterne; Gallere. I Lilleasien blev de kaldt Galatere, i Spanien Gallaeci. I Britannien, Gælere. Vi bruger også stadig ordet her i Danmark, når vi siger at hanen ”galer”. Hanen blev et symbol for kelterne / gallerne, der kulturelt dominerede de første fem hundrede år af den tid vi i Norden kalder jernalderen.










Kapitel I:


Cirklen


Jernalderen begynder i Skandinavien, år 500 før vor tid.


Ideen om dette årstal, blev formuleret i 1880erne af den svenske oldtidsforsker Oscar Montelius (1843 – 1921). Montelius var rigsarkivar i Stockholm og en passioneret oldtidsforsker, der også elskede at rejse.


På disse rejser havde han bemærket, at sværd fundet i England og Østrig var af samme type. Men sværdene i Østrig var i jern, mens sværdene i England var af bronze.


Montelius bliver også set som faderen til ”typologi-princippet” som han offentliggjorde sammen med arkæologen Hans Oluf Hildebrandt i 1885. Altså, at man kan inddele oldtidsfund efter deres udseende – deres håndværksmæssige udførelse, dekorationer og design.


På basis af deres udformning kunne han se, at sværdene i Østrig og England var fra samme tid, omkring 500 f.v.t. Men, at der var ved at ske en ændring i brugen af materialer. Bronzealderen var slut i Østrig men endnu ikke i England. Montelius kunne også se et lignende skifte her i Skandinavien og at det var forbundet til skiftet mellem to keltiske kulturperioder, kaldet Hallstatt kulturen og La Téne kulturen(4).


Skandinavisk jernalder blev efterfølgende opdelt i tre store perioder; Førromersk- eller Keltisk jernalder, der tæller år 500 før vor tid til år 0. Derefter følger Romersk jernalder, i årene 0 til 400 og endelig Germansk jernalder i årene 400 til 800. Derefter kalder vi i Skandinavien for tiden fra 800 frem til 1050 for ”Vikingetid”, hvor efter vi har Middelalder.


Opdelingen af Oldtidens store perioder; Stenalder, Bronzealder og Jernalder, var allerede formuleret i 1830erne af den danske samler og forhistoriker Christian Jürgensen Thomsen, der præsenterede ideen i bogen Ledetraad til nordisk Oldkyndighed og Historie i 1836. I 1837 blev bogen blev udgivet på tysk og 1848 til engelsk. Ideen var så god, at resten af verdens fortidsforskere, efterfølgende ville bruge Thomsens idé med oldtidens “tredeling”.



Stammerne


Store periodetal, har dog ikke været noget man kendte til i fortiden, da forandringen fra bronzealder til jernalder skete.


Så hvis man ser bort fra arkæologi og metaller, kan man, politisk og socialt, også kalde jernalderens 1.500 år lange perioden for “De europæiske stammers æra”. For det er i jernalderen, at stammerne træder ud af den skriftløse tids mørke og får navne. Det er her vi lærer dem at kende, gennem de første skrevne kilder i Europa.


Oldtidens egne forskere – grækere og romere – begynder at beskrive stammerne og sætter navne på lande, egne og folk overalt i Europa. Også heroppe i Skandinavien. Disse tidlige ”etnolologer” beskrev kulturelle, sproglige og etniske særkender og inddelte Europas ikke-græske og ikkelatinske folkeslag, i samlende fællesbetegnelser som “Keltere”, “Gallere”, “Germanere”, ”Skytere” m.fl.


Jernalderen er derfor, i bred forstand, stammernes historie. Stammerne var fællesskaber, opstået først gennem blodet -i familier - senere gennem geografi og dannelser af politiske alliancer og forbund.


Vi tænker normalt på os selv i moderne nationale rammer, som danskere, svenskere, englændere, hollændere og så videre. I det 21. århundrede er vi, måske mere end nogensinde, også begyndt at se os selv som Europæere. Som en del af et stort kontinentalt fællesskab med en urgammel fælles fortælling. Denne fortælling, er særligt fortællingen om Jernalderen. Om tiden hvor vi var stammer. Og hvordan vi blev til folk og stater.


Skandinavien er faktisk et unikt “stammeområde” i Europa. For vi har siden bronzealderen, ikke haft større indvandringer af fremmede “stammer”, der ændrede vores etniske sammensætning betragteligt. De lokale stammer; Sveerne, Finnerne, Danerne, Jyderne m.fl. der træder frem i jernalderen, er her endnu. Du er med stor sandsynlighed selv, af en af disse urgamle stammer.


Jernalderens historie fortæller stammernes afslutning. Deres vej til stater og nationer. Men hvornår begyndte stammerne?



Begyndelse?


Man kunne starte fortællingen om stammerne for sådan cirka 45.000 år siden. Da de første Homo Sapiens kom til Europa.


Det er almindeligt antaget, at Sapiens nåede til Mellemøsten fra Afrika, for omkring 120.000 år siden.


Måske kom nogle få Sapiens endda til Europa endnu tidligere. For kranier fundet i 1978 i Apidima grotterne i Grækenland peger på den mulighed at nogle Sapiens-lignende mennesker, allerede ankom til Grækenland for 210.000 år siden (5). Og i Frankrig peger fund i grotter i Rhônedalen på, at nogle Sapiens nåede hertil, allerede for 56.000 år siden. Så denne forskning er på ingen måde afsluttet, men er en tankevækkende påmindelse om, at historien på ingen måde er nagelfast.


Hvis man valgte at gå endnu længere tilbage og tæller alle menneskearter med, er vores historie faktisk 3,5 millioner år gammel og består af hele 15 forskellige menneskearter (6).


Vi har dog ikke levet samtidigt alle sammen. De fleste af arterne var uddøde, da Sapiens stod frem. Da vi kom til Europa, var vi da heller ikke alene på kontinentet, menneskearten Neanderthalerne var her allerede. De udviklede sig sandsynligvis i Europa 100-85.000 år tidligere. De uddøde for ca. 30.000 år siden. Deres uddøen ses i dag som en konsekvens af Sapiens udbredelse. Vi var den invasive art. Dels nedkæmpede og udkonkurrerede vi dem, dels fik vi børn med dem. Undersøgelser har vist, at mange europæere stadig har neanderthal DNA i sig. Så på den måde, er de her faktisk endnu.



Jægerne


Hvad vi kan sige med ret stor sikkerhed er, at de første Sapiens nåede Danmark for 14 - 12.000 år siden. Hvilket også fortæller os, hvor langsomt vi udbredte os. Det tog os omkring 30.000 år at indtage Europa! Denne tid kaldes også palæolitikum.


En vigtig årsag til denne umådeligt langsomme udvikling kan være, at den seneste istid, der dækkede det meste af jordens nordlige halvkugle 115000 - 10000 f.v.t. langsomt var ved at blive afsluttet.


En anden årsag var nok, at vi ikke var ret mange.


Da de første jægere ankommer til det der skulle blive til Danmark, var der meget mere plads end vi har i dag. For isen bandt stadig store mængder af vand på den nordlige halvkugle, store gletsjere af is dækkede Norge og Nordsøen var endnu ikke dannet, men var en stor åben slette. Man var landfast med England.


Som jægere og samlere var vores liv meget enkelt. Vores opgave var, som alle andre dyrearter, at overleve og formere os. Vi levede som strejfende familier og småstammer i titusinder af år.


I disse småstammer har vi dannet vores første hierarkier, vores første magtstrukturer. Ledere ville stå frem, dem der bedst kendte landet eller dem der var særligt gode jægere eller gode til at holde sammen på gruppen.


Nogle ville også kende til ånderne, til mysterierne, til svarene på de spørgsmål vi spurgte os selv når vi kiggede på stjernerne, undrede os over naturen omkring os. Hvad skabte disse ting, var der mon guder på spil? Var der andre end os der undrede sig? Hvad tænkte hjorten, vildsvinet og bisonoksen?


Shamaner, hellige mænd og kvinder, der kunne tyde og forklare den verden vi undrende bevægede os rundt i, trådte frem og gav os brugbare svar. Vi fandt svar i religionen. Og vi gav den tillid, respekt og tro.


Vi bevægede os konstant rundt i landskaberne, fulgte vores yndlingsbyttedyr; Hjort, svin, mammut, urokser, bison. Vi byggede os en bolig af de forhåndenværende materialer; Huler, grene, blade, skind. Vi lærte os at skabe de redskaber vi havde brug for af ben, træ og sten. En god jæger skulle også kunne fremstille sine egne pile, knive og økser af et godt stykke flint.


Som samlere fik vi også, ud over kødet vi jagede, en bred og varieret kost af bær, frugter, nødder og forskellige græsser. Nogle af græsserne viste sig at være særligt eftertragtede. Disse græsser kalder vi for kornsorter.


Nordsølandene


omkring 10.000 f.v.t.


[image: ]



Kornet


Landbruget opstår i Mellemøsten omkring 9000 f.v.t. Det er også i nabolaget af denne tid, at de ældste bysamfund vi kender, begynder at opstå. Byer som Damaskus i Syrien og Jeriko på Vestbredden, kan føre sin historie tilbage hele 11.000 år. De menes netop at opstå på baggrund af landbruget.


Men! Ingen regel uden undtagelse. For i Israel fandt man i 1990erne sporene en typisk jæger-samler boplads ved Genesaret søen. Her var alle de forventelige efterladenskaber fra jæger-samlere; Rester af vilde oliven, mandler, pistacier og vindruer. Altså, hvad den lokale natur kunne levere, samt knogler efter jagtbytte.


Men helt usædvanligt fandt man også en række gravede magasiner, der indeholdt over 100.000 korn af flere sorter; Især vild byg og hvede. Sensationen var, at kornene kunne tidsfæstes til 18 - 21000 f.v.t.(7). Det kan tolkes således, at agerbrug – i mindre format – kan være begyndt langt tidligere end man traditionelt har troet.


Bopladsen ved Genesaret sø skabte dog ikke den kulturelle revolution, som tydeligt skete omkring år 9000 f.v.t. Men den var et varsel om det der var ved at ske. Landbruget var på vej.


Landbruget medførte også en befolkningseksplosion. Omkring 4000 f.v.t. var verdens befolkning vokset til 50 millioner mennesker. Landbruget gjorde, at flere mennesker kunne ernære sig på mindre plads. Hvilket også gjorde, at en hel ny form for tilværelse opstod i verden. B.la. i Anatolien, Mesopotamien og Mellemøsten; Bysamfundet.



De første byggerier


Man kan måske godt gå rundt med den opfattelse, at mennesker i jægerstenalderen må have været dummere end vi er i dag. Det var de ikke, måske tværtimod.


Stenalderens mennesker har været top trimmede, såvel fysisk som psykisk. Som nutidens bedste atleter. For de skulle klare sig i en verden, hvor deres mentale og fysiske evner dagligt gjaldt deres overlevelse. Det er endda muligt, at vi gennemsnitligt havde større hjerner den gang, end vi har i dag (8). Stenalderens mennesker levede nemlig det liv, vi som mennesker er designet til. Det liv, som er vores natur.


En del af denne natur er også vores evne til innovation. Til at udtænke smartere løsninger på de udfordringer vi har. Hvilket gør at vi med vores snilde og intelligens kan overvinde byttedyr der er både stærkere, større og hurtigere end os.


Et unikt talent som mennesket har, er at vi kan løbe et dyr op over meget lang tid. Vores pelsløse hud gør at vi kan svede og vores lange kraftige ben gør, at kan løbe i dagevis. Det kan byttet ikke.


Vi er med andre ord designet med evnen “udholdenhed” og evnen til at lære, og kan huske hvad vi har lært. Vi kan med andre ord ændre adfærd, så vi kan gøre det smartere næste gang.


Jæger-samlerne har derfor kunnet mere end at strejfe rundt efter vildtet. Og usædvanlige fund viser, at der i slutningen af jægerstenalderen opstår store fællesskaber eller organisationer, blandt jægerne.


Noget opstår, der kan samle dem og få dem til at gøre ufattelige og usædvanlige ting. Og meget tyder på, at kilden er af religiøs art. For religionen er en voldsom “kraft” i mennesket. En kraft der kan definere os og give os svar på det uforklarlige.


Måske er vi religiøse, fordi vi som mennesker er bevidste, er født med et Jeg. Religionen er en ventil for de utallige spørgsmål vi har med vores særlige bevidsthed.


Religionen kan også give os forventning, ambitioner og fælles retning. Give os formål og værdier, som er større end individets og stammens behov. Religionen understøtter fællesskabet. Vi får sam-fund, fælles ideer, samlende koncepter om hvorfor vi er her (9).


Hvor vi som jæger-samlere følger shamanens råd om et offer til kilden eller ånden i skoven, for bedre jagtlykke, lægger den samfundsbærende religion et nyt lag på. Offeret kan blive større, guderne kan få templer på helligstederne, bygninger skabt gennem hårdt arbejde og stærk organisation.


Arbejdet i sig selv bliver offeret og kan offeret blive større, kan guden blive stærkere og svare med bedre gaver.


De tidligste bygninger af sten i Vesteuropa, rejses omkring 4800 f.v.t. i Barnenez og Bougon i Frankrig. Disse var avancerede gravanlæg. Det er fastboende mennesker der rejser dem. Barnenez er rejst af intet mindre end 4.000 tons sten og har krævet organisation og deltagelse af måske tusinder af mennesker.


Men disse organisationer kunne overraskende nok, også opstå meget tidligere. I 1963 fandt man Göbekli Tepe (Göbekli højen) i Tyrkiet, tæt på den Syriske grænse (10). I begyndelsen troede man at det måtte være en glemt byzantinsk gravplads, men senere opdagede man, at det var et tempelkompleks der rakte helt tilbage til 9000 f.v.t. Til slutningen af jægerstenalderen!


20 runde bygninger med diametrer på 10 til 30 meter dukkede op. De mest iøjnefaldende dele af dem, er store T formede søjler med udskårne dekorationer af forskellige rovdyr m.m. Disse dekorationer kunne symbolisere religiøse totemdyr, eller måske være “logoer”, symboler for de stammer der var tilknyttet bygningerne.


Det har krævet rigtigt mange mennesker at rejse disse bygninger. De T formede søjler er monolitter, skåret ud af en enkel sandsten med flinteredskaber. De er op til 6 meter høje og vejer mellem 40 og 60 tons! I 1997 fandt man endnu et anlæg, Karahan Tepe, små 40 km. sydøst for Göbekli Tepe. Denne var grundlagt ca. 8500 f.v.t. (11).


Den organisation og arkitektoniske og kunstneriske kunnen der udvises her, er på alle måder forbavsende for denne tid. Så hvad handler disse templer om? Hvordan kunne de opstå i en tid hvor de fleste mennesker stadig strejfede rundt i små grupper og stammer efter vildt?


Én teori er, at det var et samlingssted for et helligt ritual. En helligdom for en fælles samlende religion, måske byggende på en form for forfædre dyrkelse. Fund af menneskekranier med menneskeskabte snit og borede huller, antyder en form for religiøs dyrkelse af de afdøde.


Denne religion har altså været så stærk, at den kunne samle store grupper, der her for en tid, skiftede jægertilværelsen ud med noget så radikalt som et gigantisk byggeprojekt, hvis lige ikke bliver set igen før 5 til 6 tusind år senere i de store bronzealderkulturer, Egypten og Mesopotamien.


Templerne i Göbekli Tepe bliver benyttet i næsten 3.000 år. De yngste lag er fra omkring 6000 f.v.t. Så forlades det. Glemmes.


Verden går videre andre steder. De lukkes bevidst ned og tildækkes. Måske fordi templerne ikke længere var tidssvarende, de var bygget for en jæger-samlertids guder. Men en ny tid opstod, hvor landbruget havde hovedrollen. Og nu skulle der helt andre guder til.


Men templerne viser, at måske allerede 9000 f.v.t. hvor landbrug endnu ikke er nået til Europa, kan der være tale om mere end strejfende familier. Vi er i stammer. Måske endda i større forbund af stammer. Sammenhængskraften er sandsynligvis et religiøst fællesskab, et trossamfund. En fælles samlende opfattelse, af den verden vi lever i.



Tragtbægerkulturen


De første jægere og fiskere der slog sig ned i Danmark, er det man kalder “Ertebøllekulturen” fra ca. 5500-4000 f.v.t. Disse var små bosættelser ved kyster og fjorde, eller ved særlige gode jagt områder, som man så flyttede rundt imellem.


Men omkring 4000 - 3000 f.v.t. indvandrede nye folk til Danmark. Og disse var bønder. I Skandinavien kaldes den ældste agerbrugskultur for “Tragtbægerkulturen”, navngivet efter en særlig udformning af keramik de fremstillede.


Tragtbægerkulturen kom sydfra. Oprindeligt fra områder ved Sortehavet og Anatolien. De har været folk med en allerede etableret erfaring med landbrug. Det var altså ikke jægerne, der pludseligt lagde livsstilen om.


Danske arkæogenetiske DNA-undersøgelser offentliggjort i 2024 peger på, at overtagelsen af landet måske har været en ren etnisk udrensning. Jægerne forsvandt ganske enkelt og de nye indvandrende bønder forvandlede landet (12).


Faktisk starter bondestenalderen i Skandinavien med 1000 års forsinkelse. På forunderlig vis, spreder den sig op gennem det østlige Europa, når til Polen og stopper så med at brede sig nordpå i et årtusinde. Den mest almindelige fortolkning af denne pause er, at det nordvestlige Europa og Skandinavien simpelthen bugnede af vildt og fisk, så der var rigelige muligheder for mad og overlevelse. Der var ingen grund til det hårde arbejdsomme liv som bonde (13).


Jægerne og fiskerne i Ertebøllekulturen boede stadig i hytter dikteret af de forhåndenværende materialer. Tragtbægerfolkene boede derimod i huse, med vægge og højt sadeltag (14). De havde med andre ord ”arkitektur” med i rejsetasken.


Selvom landbruget krævede mere arbejde end jæger-samler livet, så var man nu sikret mad nok til alle, året rundt. Med landbruget kunne man gemme til vinteren. Både korn til brød og grød og får, kvæg, høns og svin til kød.


Med landbruget ændrede man også landskabet. Først med det man kalder “Svedjebrug”, hvor man ryddede et stykke skov ved at brænde den af. Når så jorden var dyrket, høstet og udpint, brændte man et nyt stykke af og efterlod det tidligere jordstykke til naturens gang. Man kendte endnu ikke til at gøde jorden.


Men omkring 3500 f.v.t. ændrer man adfærd. Hvor den udpinte jord som man havde efterladt, tidligere kunne springe i skov igen, begyndte man nu at udnytte dette åbne brakland til græsning af sine dyr. Dette kaldes et “landnam”. Hvilket betød, at skoven ikke sprang frem igen. Langsomt ændrede landet derfor karakter, fra tætte skove til åbne landskaber med enge, mindre skove og landbrug.


Landbruget skabte en voldsom befolkningstilvækst, som umiddelbart må ses som en succes for vores art.


Men en voksende befolkning krævede omvendt også større og mere koncentrerede landbrug. Med landbruget blev nye følgekulturer også skabt. Som fastboende fik vi ejerskab til land og ejendom og dermed også nye konkurrencebaserede økonomier.


Samtidigt opstod også behovet for et militær. En krigerstand. Mens bonden sikrede mad på bordet, sikrede krigeren fred mod indtrængende fjender. Men også muligheden for selv at drage i krig. Militær styrke blev en prestige, et politisk værktøj. At være fastboende og at have ejendom betød nemlig også, at ideen om Dem og Os – etnocentriciteten – voksede frem. Med ejendom og magt, såvel politisk som religiøst, opstod ”krigen”. Når krigen ikke var varm, var den kold. Alene rygtet om stammens militære styrke og voldsomhed, kunne holde fjenden væk og kunne være grundlag for politisk magtfastholdelse, erobring af nye områder underlagt stammen, gennem krig eller truslen om krig.



Gravskikke


Et af de største spor bondestenalderens mennesker satte på landskabet i Sydskandinavien skete gennem deres gravskikke. I dag 6.000 år senere, kan vi stadig se disse menneskers tilstedeværelse, ved de over 20.000 dysser og gravhøje de efterlod sig. Mange jættestuer og megalitgrave kan stadig ses i landskabet.


Nogle har været fællesgrave, andre enkeltgrave for stormænd eller privilegerede familier. Hvilket fortæller os om et socialt hierarki. En magtstruktur. For de enorme anlæg har krævet organisation og arbejde fra flere hundrede mennesker.


Fund af samlingspladser, beskyttet med palisader, er også et udtryk for samarbejde og sociale hierarkier. Samlingspladserne fortæller om samfundets udvikling. Selvom bopladserne, gårdene, stadig ligger spredt i landskabet, har man haft en opfattelse af fælles område, af hjemland. At man var en stamme, en særlig etnisk-kulturel enhed. Stammerne var blevet politiske fællesskaber med fælles normer, værdier og skikke. Man stod sammen mod fjendtlige eller konkurrerende naboer. Dem og os. Stammernes sammenhængskraft var arv, tradition og blodsbånd, men også naboskabet, landet og religionen; Den fælles myte om hvorfor vi er her og hvor vi går hen, når vi dør.


Allerede i den tidlige jægerstenalder begraver man de døde med gaver til efterlivet. Og denne opfattelse af verden, bliver stadig mere udtalt med tiden. En ide der tidligt dominerer mennesket er, at der er et liv efter døden, og at dette liv må ligne livet i denne verden. Man begraves derfor med symbolske ting, der også kan have værdi i den anden verden. Mad, drikke, tøj, våben, smykker. Endda husdyr.


Gravgaverne fra bondestenalderen, fortæller derfor om forventninger til efterlivet, men også historier om det samfund den døde levede i, et samfund med flere sociale klasser. Med bondestenalderens fællesskaber var opstået magtstrukturer. Nogle blev begravet med rigere gravgaver end andre. Mad, smykker, keramik og våben, særligt fremstillede kæmpe stenøkser der ikke kan bruges til noget praktisk, andet end at imponere i efterlivet.


I den sidste del af bondestenalderen, dukker genstande som økser af et nyt kostbart materiale nu også op i gravene; Metallet kobber.










Kapitel II:


Metal


Kobber er det første metal vi mennesker tager til os. Det sker i århundrederne mellem 5000 og 4500 før vor tid. I denne tid opdager vi også guld. Kobberet finder vi som klumper på jorden eller i huler med kobbermættede lag. Guldet finder vi i floder og vandløb.


Hurtigt begynder vi også at mine efter det. Mineteknologi kendes allerede i stenalderen, hvor man minede flint og salt. Store kobberminer på Kypern leverede kobber til middelhavslandende allerede fra 4000 f.v.t. Navnet ”kobber”, kommer af det latinske navn for metallet, Aes Cyprium.


Det ældste bearbejdede kobber vi kender (i 2024), er fra Tel Tsaf nær Jordanfloden i Israel. Her fandt man en kobbersyl i bæltet hos en begravet kvinde fra mellem 5100 og 4600 f.v.t. (15).


Stort set samtidigt, begynder man også at bearbejde guld. I Bulgarien har man fundet guldperler der menes at være fra før 4600 f.v.t. (16). “Kobberalderen” ca. 4500-2000 f.v.t. også kaldet æneolitikum, omfatter særligt Mesopotamien og Mellemøsten, hvor Egyptens pyramider bygges med kobbermejsler. I Skandinavien forbliver vi i stenalder mens Mellemøsten og Sydeuropa har en kobberalder. Men så sker en radikal forandring.



Bronzealder


Omkring 3500 f.v.t. finder Sumerere i Mesopotamien ud af, at hvis man blander metallet tin i kobberet, får man et langt stærkere materiale, det vi kalder ”bronze”. Navnet kommer af aes brundusium - kobber fra Brundusium - vores dages Brindisi i Italien, som i middelalderen var kendt for sin bronzefabrikation (17).


Bronzealderen er den tid, hvor de første store klassiske civilisationer opstår, imperier som Sumer, Egypten, Assyrien, Hittiterriget, Babylonerne og den Mykenske kultur i Grækenland.


I den tidlige bronzealders gravskikke, bliver billedet af faste magtstrukturer endnu mere åbenbart, også i Skandinavien. Magtfulde personer, eller familier træder frem i enkeltgrave eller familiegrave under enorme og komplekse gravhøje, hvis opførelse kræver mange menneskers indsats. De begraves blandt andet med våben og er måske tidlige krigeraristokratier.


Disse “aristokratier” har måske været dem med forbindelser ud til verden. For fremmede genstande dukker nu op i gravene, der viser forbindelser langt nede i det centrale Europa (18).


Men aristokratiet er mere end økonomi, forbindelser og magt. Aristokratiet er måske også en overbevisning i stammen om, at deres ledere står på bedre fod med guderne end andre. At de har magten, betyder måske også, at de har bedre kontakter med den anden verden. Måske endda, at de er repræsentanter for den anden verden.


Hvilket også betyder, at det er i stammens fælles interesse, at de ledende familiers grave og deres rejse til den anden verden, bliver så perfekt og fantastisk som mulig. Så når de er i den anden verden, med værdighed kan tales stammens sag for magtfulde guder.



Kontakter og ny teknologi


International kontakt har en afgørende indflydelse på bronzealderens Sydskandinavien. Man blev en del af et enormt netværk. Man kan endda sige, at bronzealderen er Europas første EU. Højgravskulturen var spredt ud over store dele af central- og Nordeuropa. Denne kultur satte også dagsordenen for de nordeuropæiske bronzealdersamfund. De vældige bronzealderhøje der stadig dominerer de skandinaviske landskaber, skabt 2000-1800 f.v.t. var et fælles nordeuropæisk fænomen.


Man rejste langt og handlede over store afstande. Rejserne blev nok primært foretaget til fods. Men en af bronzealderens mest fantastiske frembringelser, også her i Skandinavien, var det plankbyggede skib, der i bronzealderen begynder at besejle floder og have.


I Danmark er Hjortspringbåden, en krigskano til 24 mand, det mest berømte nordiske skib fra denne tid. Den er dateret til ca. 350 f.v.t. Tidlig keltisk jernalder. Men er åbenlyst en bronzealderkano, som vi ser dem på bronzealderens mange helleristninger.


Skibe opfindes flere steder rundt om i verden i bronzealderen. Sandsynligvis uafhængigt af hinanden. I Egypten lærer man tidligt fordelen ved transportskibe på Nilen. Ved Keopspyramiden fandt man et komplet plankbygget skib bygget omkring 2500 f.v.t. Ligeså fandt man i et plankbygget skib ved Dover i England der er fra omkring 1500 f.v.t. (19). Altså kunne man således godt finde inspiration rundt om i verden i denne tid, hvor lange rejser var en aktiv del af samfundet. Men det mest sandsynlige er, at vi selv nåede frem til vores egen udgave af det plankbyggede skib.


Hjortspringbåden er så veludviklet, at der ikke er nogen tvivl om, at mange tidligere skibe har ført til dette perfekte skib. Den skandinaviske bronzealders helleristninger viser ofte skibe. Og skal man tro disse tegninger, har mange af Skandinaviens skibe været langt større end Hjortspringbådens 19 meter. Ny norsk forskning arbejder med den teori, at også bronzealderens skandinavere tog på langfart, 2.000 år før vikingerne. Norske helleristninger antyder skibe med op til 50 mands besætninger, der sandsynligvis nåede helt til Middelhavet (20).



Nye indvandringer


Bronzealderen var ikke kun i handelskontakt med syden. Undersøgelser af DNA viser også en stor indvandring fra øst til Europa. Omkring 3000 f.v.t. når hyrde-bønder fra Ukraine til de danske områder. Disse var bl.a. efterkommere af Yamnajafolket, som var kvæghyrder der kom fra Den Pontiske Slette/Kaukasus. Det er sandsynligvis fra Yamnaya DNA, at vi her i Nordeuropa har fået vores lyse hud og vores laktosetolerance, evnen til at drikke mælk som voksne (21).


Den skandinaviske genpulje tæller altså tre oprindelige grupper; Jæger-samlerne var de første, herefter kom en indvandring af bønder og sidst kom en indvandring af bønder- kvægfolk.


Udvekslingen af DNA i bronzealderen, er også sket gennem familiebånd på tværs af meget store afstande. Strontiumanalyser tolkes således, at bronzealderkvinderne Egtved-pigen og Skrydstrup-pigen måske begge var fra det sydlige Tyskland. En teori er, at disse unge kvinder fundet i 1921 og 1935, der kun var 16 - 18 år gamle da de døde, har været en del af en aftale mellem nordiske handelsmænd og landsbyer man handlede med i det sydlige Tyskland. Tidligt har man altså skabt forbund mellem familier og stammer over store afstande, også gennem ægteskaber.


I et årtusinde er bronzealderens Sydskandinavien således en del af et stort kulturelt fællesskab der strækker sig over store dele af Europa. Dette er solens rige. Og som andre solkulter, en religiøs verden, fuld af symboler, ritualer og ceremonier.


Solens religioner er bundet til årstiderne. Til cirklen. Og årets ceremonier handler om årets gang, fra solhverv til solhverv.


I England rejser man i denne tid store soltempler; Stonehenges, for at holde styr på kalenderen. I Skandinavien finder vi symbolske spiralsole på alle former for genstande fra drikkebægre og smykker til sværd og skjolde. Solens tegn ses også i helleristninger; Et hjul med fire eger, der illustrerer årets fire årstider og døgnets fire faser. Den dag i dag, fejrer vi stadig bronzealderens vigtigste fester; Ved vintersolhverv fejrer vi solens genfødsel med vores (H)Jul - at vi er nået solhjulet rundt - og sommersolhverv ved vores midsommerfester.



Bronzealderens sammenbrud


Omkring 1200 f.v.t. begynder den ellers stabile verdensorden der havde fungeret gennem århundreder i Mesopotamien, Mellemøsten og det østlige Middelhav, at bryde sammen.


Store imperier som Hittiterriget i Anatolien, Mykene i Grækenland, Mesopotamien, Syrien, bystaterne i Levanten (nuværende Libanon, Palæstina og Israel) og Egypten, rammes af voldsomme jordskælv. Samtidigt opstår oprør, krige og migrationer af flygtninge i regionen.


Disse voldsomme forandringer ødelægger også de århundreder gamle handelsruter der havde bundet bronzealderens samfund sammen. Da de gamle bronzealderimperier og stater bryder sammen, mister man også den statslige kontrol over kobber- og tinminerne i Afghanistan, på Cypern og i Anatolien, der havde forsynet en hel verden med tin til bronzen. Produktionen går ned og bronzen bliver sjælden.


Samtidigt ramte klimaændringer også regionen. En ting var jordskælvene, men også en række hårde tørkeår, var årsager til at befolkninger gjorde oprør og konger mistede deres magt. Mangel på ressourcer skabte krige med flygtningestrømme til følge. I dette forfald bølgede også en lang række sygdomme ind over regionen, kopper, pest, tyfus og malaria (22).


En mere ustabil verden stod tilbage. Bronzen blev sparsom og kostbar og jernet fik nu hovedrollen.


Bronzealderimperiernes tid var forbi, men en ny generation af bystatssamfund opstod, rundt om Middelhavet. Græske og fønikiske kolonier spredte sig bl.a. til den italienske halvø, Afrikas nordkyst og den franske middelhavskyst.


Denne forandring ville også påvirke Skandinavien. For da de græske og fønikiske kolonier spredte sig til det vestlige middelhav og den etruskiske kultur i Italien i 8- 600-tallet f.v.t. fik større indflydelse, kom de keltiske samfund nord for Alperne, også i kontakt med disse bykulturer.


De nye kontakter man således fik sydover gjorde, at tusind år gamle forbindelser til nordeuropa nu døde ud. Skandinavien blev opgivet til fordel for middelhavskulturene som nye handelspartnere for de centraleuropæiske samfund.


Såvel grækernes som etruskernes samfund var bystater, samlet i forskellige interesse-forbund. Disse var måske også inspirationen til den nye kultur der opstod i de keltiske områder nord for Alperne (23).


For gennem det 6. århundrede f.v.t. opstår et bælte af befæstede byer hen over det centrale Europa, nord for Alperne. Rige familier rejste borge og byggede mægtige gravanlæg for sig selv, måske i konkurrence med andre rige familier. Dette førte også til krige. Allerede 8-700 f.v.t. var brugen af jern begyndt i området, hvor det indgik i den oprustning som krigene krævede.


Handelen vendte sig altså sydover. Råvarer som salt, bronze, skind, slaver og jern, fandt nye lukrative markeder. Etruskiske og græske luksusvarer rejste mod det keltiske nord. Og kontakten med Skandinaviens stammer døde ud. Bronzealderen, også i Skandinavien, var forbi.



Kelterne


Middelhavskulturerne havde, modsat de nordlige europæiske kulturer et skriftsprog. Og den tidlige jernalders verden er derfor først beskrevet fra dette perspektiv. Fra Grækerne, der gav de centraleuropæiske stammer den samlende betegnelse ”keltere” – Keltoi. Ordet ”kelt” kan komme af det indoeuropæiske ”kel”, der betyder ”slag” eller ”at slå” (med et våben). Vi kender dette navn, fra den græske Hekatæus af Milemus, fra ca. 520 f.v.t. Navnet kan antyde, at de centraleuropæiske stammer blev set som voldsomme krigerfolk, af de mere kultiverede grækere.


Men det er også muligt, at dette er hvad de kaldte sig selv. Og at grækerne har hørt dette ord talt af keltere, der så blev til det græske ”keltoi”.



Hallstatt


Den keltiske verden er i nyere tid blevet delt op i to kulturperioder. Den første kaldes ”Hallstatt kulturen” der i årene 1846 til 1863 blev udgravet af mineingeniøren Johann Georg Ramsauer. I forarbejdet til en ny saltmine tæt ved søen Hallstatt i det centrale Østrig, stødte han på nogle gamle skeletter. Ramsauer var også en dygtig arkæolog og illustrator og kunne skabe dokumentation med akvareller og tegninger. Han udgravdede i alt 980 grave fra denne kultur (24).


Hallstatt kulturen var et landbrugssamfund, men også dygtige håndværkere og købmænd. Endvidere minede man kobber, tin, jern og salt som man handlede.


Denne handel skabte den klasse af rige familier, der byggede de befæstede byer og borge vi ser ved bronzealderens afslutning. En elite, der elskede at omgive sig med smukke og kostbare ting. Græske og etruskiske luksusvarer fra Middelhavet, vin, guld og oliven, blev handlet for salt, metaller og slaver.


Rigdommene finansierede som sagt også den krigerkultur, der voksede frem. Man havde ingen overordnet samlende kongemagt, men var et kulturfællesskab med fælles sprog og andre kulturelle særkender, som den græske verden også var. Hallstatt kelterne var mestre i bronze og dygtige smede. Jernet havde endnu ikke helt udfaset bronzen som primært metal. Men særligt i Hallstatt fundene, ses overgangen fra bronzealder til jernalder. Man begyndte at erstatte bronze med jern.


Gennem århundrederne spredte den keltiske kultur sig til store dele af Europa. Helt til Lilleasien, hvor de blev kendt som ”Galaterne”. Til Spanien, Frankrig og Belgien hvor de er kendt som ”Gallere”. Og ikke mindst til Britannien, hvor den ”keltiske kultur” stadig findes blandt walisere, irere og skotter; Den Gæliske kultur.


Navnet Britannien – latinsk ”Britannia” menes at stamme fra det græske ”Prettanike” – ”de malede eller tatoverede”, muligvis brugt første gang, af den græske opdagelsesrejsende, Pytheas af Massalia i 325 f.v.t.


Navnet ”Britannien” blev benyttet af romerne, måske primært for landets befolkninger. For den geografiske term for landet, var før denne tid sandsynligvis ”Albion”. Efter det gæliske ”Albain” eller det latinske ”Alba” – hvidt – altså, ”det hvide land” – der må være kanalkystens hvide klipper. Navnet Albion, hænger tilsyneladende ved, for den romerske geograf Claudius Ptolemæus, benytter det stadig i 150 e.v.t.



La Téne


Fra omkring 600 f.v.t. opstår en ny keltisk kultur, der ville udkonkurrere de rige Hallstatt borge og stormænd Nord for Alperne. Den keltiske kulturspredning sker under den senere keltiske La Téne kultur, i perioden ca. 450 – 200 f.v.t. Navnet “La Téne” kommer af det sted ved Neuchatel søen i Schweiz, hvor de første spor af denne nyere keltiske kultur blev fundet i 1857. Det år havde en tørke sænket vandspejlet på søen med hele 2 meter, og ved blotlæggelsen af søbunden fandt man 40 antikke jernsværd sammen med rækker af træstolper der stak op af søbunden. Stolperne viste sig at være resterne af en unik by på pæle der havde stået i søen.


Flere fund har siden vist, at La Téne samfundene ofte ofrede våben og kunst ved at kaste dem i søer. En tradition der senere kendes fra hele Germanien og særligt fra Skandinavien.


La Téne kelternes kunsthåndværk var også fuldt på højde med græsk og italiensk arbejde. Smukke vaser, rustninger, masker, statuetter, brocher og kar er blevet fundet, fra Irland til Rumænien. Alle med den særlige La Téne stil af svungne sammenflettede mønstre, forløbere for senere keltiske og nordiske knude- og flettemønstre.



De keltiske stammer


Omkring 200 f.v.t. havde den keltiske kultur spredt sig ud over det meste af det centrale Vesteuropa, Spanien og Britannien.


Keltisk kultur kom til at dominere de nye underlagte områder, hvor handel bragte nye varer, rigdom og ideer med sig og skabte kontakter til fjerne himmelstrøg. Det keltiske sprog blev således også tidens fællessprog i det ikke-latinske Europa (25).


De keltiske stammer i Vesteuropa, endte i tre overordnede grupper, efter hvor de slog sig ned; De Iberiske Keltere boede på den Iberiske halvø – Spanien. Gallerne boede i Frankrig og Belgien og sidst var Britonerne, fra de Britiske Øer.


Mange af disse stammer ville skrive sig ind i historien. Hvor vi lærer dem at kende, især gennem romerske skriftlige kilder.


På den Iberiske halvø kæmpede Lusitanerne, et forbund af stammer i vores dages Portugal, sammen med forbundet Gallaeci, mod romerne og tjente sandsynligvis i Hannibals hære som lejetropper i den 2. Puniske krig. Asturerne, var et nordligt stammeforbund i regionerne Asturia og Leon. ”Asturia” ville levere hjælpetropper – auxilia – til romerne, der havde adskillige rytterkohorter med navnet ”Asturum”. Cantabrierne skrev sig også ind i romersk historie, men som en formidabel fjende, under De Cantabriske Krige i 29 - 19 f.v.t. der afsluttede romernes to århundreder lange kamp for at få Spanien romaniseret.


De keltiske stammers indvandring til Britannien er lidt uklar. Måske var det mere en kulturindvandring end en regulær folkeindvandring. Men stammerne her, havde også optaget keltisk kultur og sprog i midten af det første årtusinde før vor tid.


De britiske stammer skriver sig ind i historien første gang i 50erne før vor tid, da Cæsar invaderer Britannien to gange. Stammer som Catuvellauni, var med til at modstå Cæsar og var, små hundrede år senere, også førende i modstanden mod romernes invasionen under kejser Claudius i 43 e.v.t.


Iceni stammen, indskrev sig i historien i 61 e.v.t. med “Boudicca oprøret”, hvor 150.000 briter rejste sig mod romerne under Icenerdronningen Boudicca. Stammer som Gaeler, Scotti og Piktere i bl.a. Irland og Skotland, blev aldrig overtaget af romerne.


De galliske stammer i Frankrig og Belgien, fik sig en hel særlig historie, i deres møde med Gajus Julius Cæsar og hans erobring af Gallien i årene 58 – 50 f.v.t.


Et møde vi vender tilbage til.










Kapitel III:


Offeret


Tabet af forbindelserne mod syd i 6-400-tallet f.v.t. havde stor betydning for livet nord for de keltiske områder.


Da handelen med bronzevarer dør hen, bliver jernet det nye primære metal. Jern var, modsat kobber og tin, tilgængeligt over alt. Også i Danmark, hvor man kan udvinde det af myremalm. At Jernet kunne skaffes lokalt betød også, at man blev mindre afhængig af de udefra kommende forbindelser.


Jernet krævede en helt ny teknologi. For hvor man støber bronze, smeder man jern. Det er et fysisk langt hårdere arbejde at smede en økse end at støbe den. Og det kan være en årsag til at man tøvede med at tage jernet i brug, før det blev absolut nødvendigt.


Bronzealderens sociale afstande mellem magtfulde fyrster og almindelige bønder var måske også blevet mindre. Tiden for de store bronzealderhøje var for længst ovre. Der var stadig høj og lav i samfundene. Men størrelserne på gravhøjene svandt ind til den langt mindre jernalderhøj, der nu ville præge landskaberne helt frem til vikingetid. Grave og bebyggelser fra den tidlige skandinaviske jernalder, viser også lokal forskellighed fra egn til egn. Hvilket igen understreger, at man var blevet mere isoleret.



Marksystemer og vandrende landsbyer


En stor befolkningstilvækst betød også, at man rykkede tættere sammen. Hvor man i Danmark i bronzealderen boede på spredte gårde, begyndte mindre landsbyer, hvor husene lå i landsbyagtige klynger, nu også at opstå. Landbrugsproduktionen ekspanderede. Der var flere munde at mætte og måske mere fokus på livets nødvendigheder.


Et unikt fænomen der opstår i den sene bronzealder og fortsætter godt ind i jernalderen fra 800 f.v.t. til 200 e.v.t. er at marker opdeles i matrikler. Et system arkæologien kalder ”Keltiske marker”, da disse marksystemer er fundet i store dele af Nordvesteuropa, fra Holland og helt til Gotland. Nyere undersøgelser med bl.a. LiDAR scanninger viser, at hele 75% af landbrugsjorden i Danmark var opdelt i disse særlige marksystemer (26). Marksystemerne fortæller måske, at en mere kollektiv tilgang til landbrugsproduktionen var blevet nødvendig (27). Man arbejdede sammen om at tildanne og fordele landbrugsjorden og få høsten i hus. Markerne har muligvis været fordelt på landsbyens enkelte familier, som så ved generationsskifter, yderligere har opdelt matriklerne i mindre dele til den næste generation.


I den første nedskrevne lovsamling hos Langobarderne fra år 643, Edictum Rothari, beskrives regler for arveret ved jordlodder til såvel sønner og døtre. Disse regler kan måske også afspejle adfærden omkring den tidligere jernalders marksystemer og forklaringen på, at jordlodderne gennem generationerne klippes op i mindre og mindre lodder.


Langobarderne (de langskæggede), var en stamme der måske oprindeligt udvandrede fra det nordlige Tyskland. I det sjette århundrede grundlagde de et kongerige i det østlige Italien (28).


Et andet unikt fænomen for denne tid var, at landsbyerne ikke lå fast det samme sted, men flyttede rundt i områderne. Man byggede huse, boede i dem i et par generationer, og pillede dem så ned eller afbrændte dem, for så at flytte landsbyen til et nyt sted i området.


Dette betød, at man nu kunne dyrke områder som var blevet gødet af mennesker og dyrs efterladenskaber. Man var på vej til at forstå hvad gødning kan gøre ved landbrugsjord.


Sandsynligvis er det også grunden til at husene, gennem jernalderen voksede sig ekstremt lange. Ved Linå uden for Silkeborg, fandt man eksempelvis i 2012 et jernalderhus, der var hele 65 meter langt!


Man satte dyrene på stald i husenes østlige ende, mens man selv boede i husets vestlige ende. Dette betød, at man kunne indsamle dyrenes efterladenskaber til gødning. Og samtidigt var dyrene jo også medvirkende til at holde husene dejligt varme om vinteren (29).


Bondestenalderens to-skibede huse var midt i bronzealderen, blevet udskiftet med treskibede huse, hvor tagskonstruktionen nu blev båret af to bærende pæle i tværgående spær, i stedet for kun én. Dette skabte et stort åbent rum uden forstyrrende pæle midt i huset. Dsse tre-skibede huse ville forblive basiskonstruktionen for sydskandinaviske huse helt frem til vikingetidens afslutning.



Klimaforandringer


Det er en udbredt opfattelse, at klimaændringer i tiden omkring år 500 f.v.t. var så store, at de medvirkede til skiftet fra bronzealder til jernalder i Skandinavien. Men når man kigger på klima over flere hundreder af år vil man se, at der altid sker klimaforandringer. De er også en naturlig del af jordens rytmer.


(Det må dog siges, at vor tids klimakrise tydeligt er fremmet af menneskets uhæmmede afbrænding af fossile brændstoffer i de seneste to århundreder!).


Men undersøgelser af lag i højmoser har vist, at vejret faktisk blev koldere og fugtigere, netop omkring året 500 f.v.t. i Skandinavien. Men også, at vejret blev varmere igen 260 år senere, for så igen at skifte til køligere efter endnu 260 år. Altså kan man se en “puls” i klimaet. En naturlig rytme. Og derfor kan man ikke sige, at vejret alene har været en årsag til skiftet til jernalder i Norden (30).


Naturen har dog, som vi har set, en overordnet rolle i bronzealderens endeligt på det store plan. For som nævnt har arkæoseismologer fundet, at det græske fastland, Ægæerhavet og det østlige Middelhav, i årene 1225 - 1175 f.v.t. blev ramt af en serie af voldsomme jordskælv. Samtidigt med at langvarige tørker ramte regionen. Hvilket efterfølgende satte en række andre katastrofer i spil (31).


Den skandinaviske jernalder har altså rod i flere årsager; Et kulturskifte frembragt af et klimaskifte i Middelhavet og Mellemøsten, en voksende befolkning der krævede mere intensive landbrug, nye sygdomme og pandemier og sidst, radikale kulturelle ændringer i Centraleuropa, der afbrød bronzehandelen og forbindelserne til Norden.



Offerkulten


Da vi ikke har skriftlige kilder fra den keltiske jernalder i Skandinavien, er det primært fund af grave og ofringer der fortæller os tidens historie. Ofringer af værdifulde ting i alle mulige former, var et udbredt fænomen i hele jernalderen. Ikke kun i hellige moser og søer. Men også hvor livet leves, f.eks. i huses fundamenter og ved landsbyernes samlingspladser. Ofringerne var gaver til guderne. For at holde naturens kræfter i kontrol, eller for at påvirke dem.


I jernalderen er denne handel med guderne, stort set med i alle handlinger. Overalt i alle Europas kulturer. Når man bygger hus, når man ønsker bedre høst, når man får børn, når man gifter sig, når man flytter, går i krig og meget mere.


Man kan opdele disse ofre i tre typer af ritualer, eller “riter”. Den første er ”kalenderriter”, der handler om årets gang og folkets historie. Den næste kan kaldes ”overgangsriter”, disse handler om menneskets livsfaser; Fra barn til voksen, fra ugift til gift og lignende. Og sidst, kriseriter, der skal afværge eller hjælpe mod farer og sygdomme.


Ofrene kan herunder opdeles i ”takofre”; Som f.eks. de store våbenofre efter en vunden krig. Og ”velstandsofre” som lerkarofre, madofre, dyr, smykker og lign. ting der sikrer liv og hverdag (32).



Det ultimative offer


Man ofrede også mennesker. De mest kendte af disse menneskeofringer er i søer og moser. Men menneskeofre skete også ved bopladser og samlingssteder. Man ofrede både voksne og børn. Selv ofrede spædbørn er blevet fundet. Ofte er de blevet stranguleret, nogle er blevet tævet ihjel. Ofte er de ofret i forbindelse med opførelse af nye bebyggelser, eller hvor en bebyggelse er blevet forladt. Altså som et offer i forbindelse med en radikal livsforandring. Disse ”tørbundsofre” træder særlig frem i slutningen af romersk jernalder (33).


I den tidlige jernalder er det særligt moseofringerne der træder frem. Europas moselig er alle fundet i en unik region i Nordeuropa, hvor de klimatiske forhold har været helt rigtige, til at skabe de iltfattige moser, der har kunnet konservere ligene gennem årtusinder. Derfor er der kun fundet moselig i Nordtyskland, Holland, Danmark, Sverige, Storbritannien og i Irland.


Ikke alle moselig er nødvendigvis ofret. Verdens ældste moselig, Koelbjerg manden – tidligere Koelbjerg kvinden – fundet i 1941 på Fyn, er et 10.000 år gammelt jægerstenalder skelet, bevaret i en mose. Koelbjerg manden skiftede køn ved en DNA-test i 2016. Han har været 20 til 25 år gammel og kan også være druknet i søen ved et uheld.


Det ældste, bevidst ofrede moselig i Danmark er Borremosemanden, fundet i Borremose i Himmerland i 1946. Kulstof 14 undersøgelser viste, at han er fra ca. 840 f.v.t. Altså den yngre bronzealder. I Borremosen blev også fundet to kvinder, i 1947 og 1948. Disse er sandsynligvis fra 400 og 700 f.v.t.


Borremosemanden er blevet hængt og havde et reb om halsen. Han har også læsioner i hovedet. Han er ikke blevet nænsomt behandlet, men ligger som om han er blevet smidt i mosen.


Også Grauballemanden fra 290 f.v.t. er blevet hårdt behandlet. Også han har fået halsen skåret over og er tilsyneladende også smidt i mosen. Grauballemandens sære kropsstilling kan dog også skyldes, at jord og vand omkring ham, gennem tiden har vredet ham til hans særlige stilling. I 2011 fandt man i Irland, det hidtil ældste ofrede moselig i verden, Cashel Man, der kunne dateres til midten af bronzealderen 2000 f.v.t.


Vi møder også de nordiske menneskeofringer i skriftlige kilder fra jernalderen. Hos den romerske Cornelius Tacitus, der skrev et etnografisk værk “Germania” i år 98. Heri beskrives et taksigelsesofre til Tyr/Tiwaz, hos den germanske sveberstamme Semnonerne (34); ”Semnonerne beretter, at de er de ældste og fornemste blandt Sveberne (…) på et fastsat tidspunkt mødes alle folkeslag af samme navn og samme slægt, repræsenteret af udsendinge i en skov (…) Der fejrer de med et menneskeoffer på de forsamledes vegne den grufulde begyndelse til deres barbariske kult”. (Germ. 39.1-4)


Hos en anden romer, historikeren og geografen Strabon, beskrives en offerceremoni hos Kimbrerne, en stamme romerne mener at stamme fra Jylland, på følgende måde; “Der fortælles om en tradition hos Kimbrerne; (…) om præstinder der, gråhårede og klædt i hvide kapper (…) barfodede og med et sværd i hånden ville mødes med krigsfanger i lejren, krone dem med løvkranse og føre dem til et mægtigt bronzekar (…) På et skafot, rejst ved karret ville de skære halsen over på fangerne der blev hejst op til dem (…) og fra blodet som ville fylde karret ville de læse en profeti, mens andre præstinder ville åbne kroppene og fra indvoldene læse en profeti om sejr til deres eget folk”. (Strabon VII, kapitel 2. 3)


Denne tekst illustrerer måske også ofringen af Grauballemanden. Der har de fået halsen skåret over. På Gundestrupkarret fra omkring år 0. fundet i 1891, også i Borremosen, findes der et billede af en mand, der bliver ofret over et stort kar, netop som Strabon beskriver det.


Der er den mulighed, at Kimbrerne, der af romerne placeres i Jylland, har været særligt keltiske. Gundestrupkarret er utvivlsomt keltisk. Sandsynligvis importeret fra stammer ved Sortehavet. Karret er dateret til omkring år 0, og i denne tid har man faktisk kunnet nå Sortehavet på kun 10 dage på hesteryg (35). Men også ved Rynkeby på Fyn og Brå ved Horsens er fundet store keltiske kar fra sidste halvdel af den keltiske jernalder, så der har muligvis, i disse områder, og været et levende keltisk kontakt.


Stammenavnene ”Kimbrer” og ”Teutoner”, som vi kender fra romerske kilder, kan begge være keltiske, “Teuto” er f.eks. det keltiske ord for “folk”. Plinius den ældre skriver om dette; ”Teutonerne (…) levede ved kysten ved det Baltiske hav, overfor Kimbrernes territorium. Deres navn, der oprindeligt kun var en enkelt stamme, blev senere brugt som fællesnavn for hele det germanske folk.” (Plinius d.Æ; Naturalis Historia; 28.10)


Kimbrerne og Teutonernes historie vender vi tilbage til. Men her kan vi konstatere, at særligt Grauballemanden, synes er ofret efter keltiske traditioner. Men danske moseofre viser også andre traditioner og offerriter. Der muligvis er hos andre stammer.


For modsat voldsomheden i de ”keltiske” ofringer, er Tollundmanden og Ellingkvinden, fundet i Bjældskovdal ved Silkeborg, måske af en helt anden tradition. Begge er de blevet hængt, men derefter nænsomt blevet lagt i mosen. Tydeligvis med stor respekt. De er begge fra den tidlige keltiske jernalder. Tollundmanden ca. 405-380 f.v.t. Ellingkvinden ca. 355205 f.v.t.


Her ligner det ikke straf, men ofre med omsorg. Var de sendebude til guderne? – måske for at bede om bedre vejr, god høst, sejr over en truende fjende, eller andre vigtige behov for deres samfund?


Også i Vendsyssel er fundet anderledes offerriter. Hele 60 kranier uden krop og underkæbe er fundet, af disse var flere børn. Disse fund peger også på anderledes traditioner, en regulær ”kraniekult”.


Som beskrevet, kunne der være flere årsager til et menneskeoffer. Strabons offer hos kimbrerne, var af krigsfanger. Tollundmanden og Ellingkvinden derimod, har med overvejende sandsynlighed været lokale. Strontiumundersøgelser har vist, at Tollundmanden var en lokal beboer. Kranierne i Vendsyssel, synes at være redskaber i et ukendt ritual.


Tacitus fortæller om et andet offer blandt nordiske stammer, et offer til frugtbarhedsgudinden Nerthus; ”Ved disse folkeslag er der intet andet at bemærke (…) end at de i fællesskab dyrker Nerthus, det vil sige Moder Jord (Terra Mater), og tror hun griber ind i menneskers anliggender og kommer kørende rundt til de forskellige folkeslag. På en ø ude i oceanet findes en hellig lund, og der står en indviet vogn, der er dækket med et klæde. Kun én præst må røre den. Han fornemmer, når gudinden er til stede i helligdommen, og mens hun er i sin vogn der trækkes afsted af køer, ledsager han hende fuld af ærefrygt. Da er der glade dage, og alle steder som gudinden finder værdig at besøge, er smykket til fest. De begynder ikke krig og bærer ikke våben. Hvert eneste sværd er låst nede. Da elsker de kun fred og ro indtil præsten fører gudinden tilbage til helligdommen, mæt og træt af samværet med de dødelige. Derpå vaskes vognen, klædet og gudinden selv i en afsidesliggende sø. Slaver, som straks efter opsluges (ofres) af søen, udfører renselsen…” (Germania 40.2.)


Her er det heller ikke krig. Men en velsignelse fra en gudinde, der var målet. Også denne ceremoni endte med menneskeofre, da de slaver der vaskede gudindens vogn efterfølgende blev druknet.


Man kan ikke underbygge Tacitus’ historie i andre kilder. Da den foregår på nogle nordgermanske øer, sætter nogle begivenheden i Danmark, måske på Fyn. Man skal huske, at dette er en romers beretning, om noget han måske har hørt om, men næppe selv har overværet.


Alligevel er denne fortælling usædvanlig interessant. For ved Dejbjerg i Vestjylland blev der i 1881 og 1883 faktisk fundet to ofrede keltiske pragtvogne dateret omkring år 0, som vognen beskrevet af Tacitus. Og ved Vindeby i Slesvig fandt man i 1952 moseliget af en ung mand, (Vindeby 1) sandsynligvis ofret ved drukning. Kulstof 14 undersøgelser fastsatte ham til 41 f.v.t. til 118 e.v.t. Disse unikke arkæologiske fund, kan faktisk underbygge Tacitus’ historie.


Menneskeofringer i jernalderen var altså udbredt. Ikke kun blandt keltere og germanere. Selv hos romerne selv, ses de når truslerne bliver for store. Tre tilfælde kendes, i årene 228, 216 og 113 f.v.t. Både hos Plutark og Livius læser man, at 4 mennesker blev ofret på byens kvægtorv for at mildne guderne i forbindelse med krige mod Rom. Alle er de det samme offer, der følger foreskrifter i De Sibyllinske Bøger, der var hellige bøger fra Roms kongetid. Menneskeofringer blev senere forbudt ved lov i Rom, under Crassus’ konsulat i 97 f.v.t.


I Norden ville menneskeofringer fortsætte helt til slutningen af jernalderen. I det asetroende Norden ville man ofre mennesker, hrelt til slutningen af vikingetid. Munken Adam af Bremen beskriver i sin krønike fra ca. 1040 et stort asetempel i Uppsala i Sverige, hvor man ofrede mennesker ved hængning og nedsænkning i en kilde.


En lignende historie findes hos Thietmar af Merseburg der skrev cirka samme tid, om ofringer i Lejre;


“Der er et sted i disse egne, som er hint riges hovedstad (ved navn Lejre i det distrikt, der kaldes Sjælland), hvor der hvert 9de år i Januar måned efter den tid, da vi fejrer epanifesten (helligtrekongersfest), holder et almindeligt stævne og så ofrer til deres guder 90 (og 9) mennesker og ligeså mange heste tilligemed hunde og haner, som de ofrer i stedet for høge, idet de, som jeg før har sagt, tror for vist, at disse (mennesker og dyr?) skal trælle for hine (guder?) og sone begåede forbrydelser.” (Kildetekst fra natmus.dk)



De to verdener


I vor tids sekulære vestlige samfund, kan det være svært at begribe, hvor stor en del af livet, religionen er i jernalderens verden. Men i oldtidens samfund er guderne og ”Den Anden Verden” lige så virkelige og selvfølgelige som denne verden. Den er et grundvilkår for alt i livet.


Man forestillede sig at alle ting havde en vilje. Og det handlede om at kende denne vilje og kunne påvirke den. Dette var kernen i oldtidens ”magi” – latin ”magea” – den kultiske handling i religionen. Somme tider kunne tingenes vilje opfattes som personificeret, som en gud. Andre gange var tingenes vilje blot en tendens eller dominerende egenskab (36).


Denne magi omhandlede alt. Også universets grundlæggende mekanik. Ser man på kernen i de store bronzealderkulturers religioner, f.eks. i Det gamle Egypten, var religion en aftale mellem mennesker og guder om gensidig indsats for at opretholde universet. Solens daglige rejse.


Der var en klar overbevisning om, at der skal menneskers indsats til, for at solen står op og tiden og livet ikke går i stå. I Egypten mente man, at verden var en skrøbelig boble i et uendeligt sort hav kaldet Nun. En boble der krævede daglig vedligehold og opmærksomhed (37)


OEBPS/nav.xhtml






		Epigraf



		Forord: Noget om tidsrejser

		Årsag og virkning



		Jernalderen – kort fortalt









		Indholdsfortegnelse



		Tekstbegyndel



		Introduktion: Den fundamentale jernalder

		Forhistorie









		Første del: Hanen

		Kapitel 1: Cirklen

		Stammerne



		Begyndelse?



		Jægerne



		Kornet



		De første byggerier



		Tragtbægerkulturen



		Gravskikke









		Kapitel 2: Metal

		Bronzealder



		Kontakter og ny teknologi



		Nye indvandringer



		Bronzealderens sammenbrud



		Kelterne



		Halstatt



		La Téne



		De keltiske stammer









		Kapitel 3: Offeret

		Marksystemer og vandrende landsbyer



		Klimaforandringer



		Offerkulten



		Det ultimative offer



		De to verdener



		Guderne









		Kapitel 4: Skandinaviens stammer

		Fæstninger



		De skandinaviske stammer får navne



		Samfundsorganisation



		Stormen fra nord









		Kapitel 5: Germanerne

		Pytheas af Massalia



		Den germanske oprindelse









		Kapitel 6: Grækerne

		Krige med Perserne



		Slaget ved Thermopylæ



		Alexander den Store



		Alexandereffekten















		Anden del: Ørnen

		Kapitel 1: Den guddommelige by

		Legenden om Rom



		Grundlæggelse



		Arkæologi



		Kongeriget



		Etruskerne



		Sabinerne



		Conubium



		En guddommelig himmelfart



		De antikke historikeres tvivl









		Kapitel 2: S.P.Q.R

		Patricia og Plebs



		Institutioner



		Brødrene Gracchus



		Organisationen af en stat



		Patroner og klienter



		Slaver









		Kapitel 3: Imperium

		Italia capta



		Forbundsfællekrigen



		De Puniske Krige



		Hannibal



		Skakmat



		Kartagos endeligt









		Kapitel 4: Store Mænd

		Imperium Romanum



		Caius Marius



		Muli Mariani – Marius’ Muldyr



		Lucius Cornelius Sulla



		Proskriptionerne



		Crassus



		Pompejus



		Spartacus oprøret



		Konsuler



		De klappende pirater



		Den store kampagne



		Triumviratet









		Kapitel 5: Republikkens død

		Drømmerepublikken



		Gajus Julius Cæsar



		Pater familias



		Flugt fra Sulla



		Sørøverne fra Farmacussa



		Hispania Ulterior



		Ædilen



		Pontifex Maximus



		Tilbage i Hispania



		Pomerium



		Offeret



		Gallerkrigen



		Helvetierne



		Belgerne



		Germanerne



		Britannien



		Vercingoterix



		Alesia



		Hjemme igen



		Bruddet



		Rubicon



		Borgerkrig



		Drabet



		Gajus Octavius



		Endnu en borgerkrig









		Kapitel 6: Førsteborgeren

		Korthuset



		Augustus



		Magten sikres



		Militæret



		En moderne stat



		Imperiet udvides



		Quintillius Varus



		Arminius



		Oprøret



		Marbod









		Kapitel 7: Kontakt

		Handel



		Stormænd



		Tidlige danske kongeriger?



		Nordiske fund og romersk historie



		Claudius og Britannien



		Hvad mønterne fortæller



		Flavierne



		Adoptivkejserne



		Marcus Aurelius, Sarmaterne og Marcomannerne



		Imperiet i krise



		En skandinavisk forbindelse









		Kapitel 8: Den germanske tjeneste

		Hjælpetropperne



		De germanske kohorter



		Økonomi i frit fald



		Krige i Skandinavien



		Thorsbjerg, Nydam og Illerup



		Konstantin den Store



		Hærreformer



		En moders tro









		Kapitel 9: Kristus

		Kilderne om Jesus?



		Flavius Josefus



		Navnet Jesus



		Hvorfor blev Jesus korsfæstet?



		Kirken



		De kristne



		Forfølgelser



		Opstandelsen



		Den rette tro?



		Gnostikerne



		Den universelle kirke



		Paven









		Kapitel 10. Bølgen

		Verdensbilleder



		Contra Celsus



		Den dæmoniske krig



		Atomer og dampkraft



		Drabet på Hypatia



		Bølgen















		Tredie del: Ravnen

		Kapitel 1: Den nye orden

		Folkevandringstid



		Nye stammeforbund opstår



		Goterne



		Herulerne



		Hunnerne kommer



		Stilicho



		Angrebet på Rom



		Den sidste romergeneral



		De første kongedømmer



		Vandalerne



		Den sidste romerske kejser i vest









		Kapitel 2: Den Enøjede gud

		En ny guddommelig familie?



		Vanerne



		Stærke gudinder



		Aserne



		Asernes oprindelse



		Guldet



		Sagaer og heltekvad



		Burgunderne fra Bornholm



		Ragnarok 536



		Merkur og Herkules



		Kong Thor









		Kapitel 3: Det forjættede land

		Invitationen



		Migration og kolonisering



		Tribalisering



		Den mørke tidsalder



		Sutton Hoo



		Beowulf



		Ambrosius Aurelianus og legenden om kong Arthur









		Kapitel 4. De Frie

		Det frankiske spyd



		Merovingerne



		Den Hellige Gral



		Karl Martell – Hammeren



		Aquitanien



		Slaget ved Portiers



		Gregor af Tours



		Karl den Store



		Legenden om Holger Danske









		Kapitel 5. Danerne

		Hugleik



		Angantyr



		Danernes riger



		Danerne - en ny stamme?



		Kongens haller



		Titlernes hemmelighed



		Dynastier









		Kapitel 6: Viking

		Sejl



		Handelsruter



		Den Saksiske krig



		Storkongen Godfred



		Lindisfarne



		Harald Klak



		Frankerrigets endeligt



		Normandiet



		Erobringen af England



		Alfred den Store



		Danelagen



		Den rådvilde og Danemordet









		Kapitel 7: Den store Rejse

		Over havet



		Flugten til Island



		Det store spring



		Vinland



		Gudrid



		Floderne



		Kyiv



		Byzans



		Profeten



		Ahmad Ibn Fadlan









		Kapitel 8: En anden verden

		Gorm og Thyra



		Harald den Gode



		Svend Tveskæg



		Konge af England



		Nordens kejser



		En anden verden



		1066



		Hastings















		Efterskrift: Den levende jernalder

		En levende jernalder



		Renæssance









		Metode

		Valg af emner og historier



		Oldtidskilder



		Ældre jernalder



		Romerriget



		Kontakt til Rom



		Sene Romertid, folkevandringstid og Byzans



		Kristendom



		Angel-saksisk England



		Vikingetid



		Asetro



		Tidlig middelalder









		Henvisninger

		Introduktion:



		Første del. Hanen



		Kapitel 1: I Cirklen



		Kapitel 2: Metal



		Kapitel 3: Offeret



		Kapitel 4: Skandinaviens stammer



		Kapitel 5: Germanerne



		Kapitel 6: Grækerne



		Anden del. Ørnen



		Kapitel 1: Den guddommelige by



		Kapitel 2: SPQR



		Kapitel 3: Imperium



		Kapitel 4: Store Mænd



		Kapitel 5: Republikkens død



		Kapitel 6: Førsteborgeren



		Kapitel 7: Kontakt



		Kapitel 8: Den germanske tjeneste



		Kapitel 9. Kristus



		Kapitel 10: Bølgen



		Tredie del. Ravnen



		Kapitel 1. Den nye Orden



		Kapitel 2: Den Enøjede gud



		Kapitel 3. Det forjættede land



		Kapitel 4. De Frie



		Kapitel 5. Danerne



		Kapitel 6. Viking



		Kapitel 7; Den store rejse



		Kapitel 8: En anden verden









		Bibliografi



		Tak!



		Om forfatteren



		Om bogen



		Hvad er jernalderen?



		Kolofon









Page List





		4



		5



		6



		7



		8



		9



		10



		11



		12



		13



		14



		15



		17



		18



		19



		20



		21



		22



		23



		24



		25



		26



		27



		28



		29



		30



		31



		32



		33



		34



		35



		36



		37



		38



		39



		40



		41



		42



		43



		44



		45



		46



		47



		48



		49



		50



		51



		52



		53



		54



		55



		56



		57



		58



		59



		60



		61



		62



		63



		64



		65



		66



		67



		68



		69



		70



		71



		72



		73



		74



		75



		76



		77



		78



		79



		80



		81



		82



		83



		84



		85



		86



		87



		88



		89



		90



		91



		92



		93



		94



		95



		96



		97



		98



		99



		100



		101



		102



		103



		104



		105



		106



		107



		108



		109



		110



		111



		112



		113



		114



		115



		116



		117



		118



		119



		120



		121



		122



		123



		124



		125



		126



		127



		128



		129



		130



		131



		132



		133



		134



		135



		136



		137



		138



		139



		140



		141



		142



		143



		144



		145



		146



		147



		148



		149



		150



		151



		152



		153



		154



		155



		156



		157



		158



		159



		160



		161



		162



		163



		164



		165



		166



		167



		168



		169



		170



		171



		172



		173



		174



		175



		176



		177



		178



		179



		180



		181



		182



		183



		184



		185



		186



		187



		188



		189



		190



		191



		192



		193



		194



		195



		196



		197



		198



		199



		200



		201



		202



		203



		204



		205



		206



		207



		208



		209



		210



		211



		212



		213



		214



		215



		216



		217



		218



		219



		220



		221



		222



		223



		224



		225



		226



		227



		228



		229



		230



		231



		232



		233



		234



		235



		236



		237



		238



		239



		240



		241



		242



		243



		244



		245



		246



		247



		248



		249



		250



		251



		252



		253



		254



		255



		256



		257



		258



		259



		260



		261



		262



		263



		264



		265



		266



		267



		268



		269



		270



		271



		272



		273



		274



		275



		276



		277



		278



		279



		280



		281



		282



		283



		284



		285



		286



		287



		288



		289



		290



		291



		292



		293



		294



		295



		296



		297



		298



		299



		300



		301



		302



		303



		304



		305



		306



		307



		308



		309



		310



		311



		312



		313



		314



		315



		316



		317



		318



		319



		320



		321



		322



		323



		324



		325



		326



		327



		328



		329



		330



		331



		332



		333



		334



		335



		336



		337



		338



		339



		340



		341



		342



		343



		344



		345



		346



		347



		348



		349



		350



		351



		352



		353



		354



		355



		356



		357



		358



		359



		360



		361



		362



		363



		364



		365



		366



		367



		368



		369











OEBPS/images/cover.jpg
Thomas Noe Rafn

-;/ .,VF.\

JERNALDEREN, KOIiT FO‘RTALlr'

‘Tag pé en intensiv rejse, gennem jernialderen.
Fra bronzealderens afslutning til middelalderens begyndelse, forteeller
denne bog, med fokus pa kilder, drsager og virkning, jernalderens 1500 ar
lange historie. En historie om hvordan Nordens og Europas folk og lande
blev dannet. Hvordan vi blev danskere, skandinavere og europere.






OEBPS/images/17_1.jpg





OEBPS/images/22_1.jpg
°
£
&
=
o
=]
=]
[<]
(=]






OEBPS/images/11_1.jpg
500 f.v.t.
Keltisk jernalder

Aro

Romersk jernalder

400 e.v.t.
Germansk jernalder
-

Ar 1000

Bronzealder T 1050
<« I Europeeisk Nordisk
iddelalder Middelalder
La Téne kulturen - -2
urer |
Ostromer
Romerske imperium Vestrome sk Rige
ssk-romerske 12-gude Kreds) e |
Hunnerne |
R e o |
der & Dane ™
|| Haruder, Eudoser, D 1 i
Sveberf Danelage!
1 i a
1
Grauballemanden !
| | | |
Tollundmanden Kimbrer/Teutoner migrationen Marcus Aurelius Theododius | Sutton Hoo Angantyr | Gorm & Thyra
Julius Caesar Konstantin den Store Justitian Dannevirke
Augustus Ragnarok 536 I

Jernalderens tre store perioder med de dominerende kulturer,
begivenheder og personer sat i tidsmeessig relation til hinanden.





