

[image: Image]




[image: image]


[image: image]




[image: Image]



 



	TÍTULO:

	Antes de Zugarramurdi. La primera caza de brujas en Navarra (1525-1526)




	AUTOR:

	Jesús Moya Mangas




	EDICIÓN:

	Universidad Pública de Navarra / Nafarroako Unibertsitate Publikoa
1.ª edición: junio 2025

	



	IMAGEN CUBIERTA:

	Witch scene, David Teniers II, 1635




	DISEÑO CUBIERTA:

	Estudio Ken




	MAQUETACIÓN:

	Pretexto




	ISBN:

	978-84-9769-420-9




	©

	Universidad Pública de Navarra / Nafarroako Unibertsitate Publikoa




	©

	
Jesús Moya Mangas

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación de esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos, www.cedro.org) si necesita fotocopiar, escanear o hacer copias digitales de algún fragmento de esta obra.





	DISTRIBUCIÓN:

	Sección de Comunicación (Área de Publicaciones)
Universidad Pública de Navarra
Campus de Arrosadia
31006 Pamplona
publicaciones@unavarra.es





Las opiniones reflejadas en este trabajo corresponden exclusivamente a su autor.



A Gustav, in memoriam
A Marisa Rey-Henningsen y Ana Rallo





[image: image]
Agradecimientos


Hace ya tiempo –algo más de nueve años, creo recordar–, el muy querido amigo y maestro Gustav Henningsen me sorprendió con un correo portador de un paquete de archivos manuscritos de la Junta de Granada sobre las supuestas brujas navarras (diciembre de 1526), epílogo de la cacería, tortura, expolio y ejecución brutal de muchas mujeres y también varones por el licenciado Pedro de Balanza (1525). Henningsen me invitaba a una lectura de aquellos materiales que ofrecían novedad digna de estudio. Parte del envío era correspondencia cruzada: de Balanza sobre su empresa y de otros en debate sobre ella. Si este material epistolar era irresistible, la intriga crecía por su conexión con lo de la Junta granadina, no tan tibia como puede parecer a primera vista. Para colmo, un extenso informe técnico latino inédito de un juntero y consejero real, el diplomático y humanista catalán Miguel Mai. Total, que, de allí a poco, conveníamos en que había tema, no ya para un artículo o dos, sino para un libro.


Se comprende mi gozo tembloroso de colaborar aprendiendo bajo tal magisterio. Solo más tarde caí en la cuenta de que mi director en el trabajo presentía, tal vez, el deterioro de su salud, y esto fue para los dos un acicate: testigo, nuestro amigo común Ignacio Panizo, entonces al frente de la Sección de Inquisición en el Archivo Histórico Nacional en Madrid. Por desgracia, la pandemia y el distanciamiento físico complicaron los contactos entre nosotros y con los archivos. Finalmente, un día, el maestro me encargó seguir adelante yo solo. Aquel temblor gozoso dejó de serlo para quedarse en temblor y sudor frío de responsabilidad y duda. Él insistía siempre en preguntarme cómo iba un trabajo que yo tenía medio aparcado en garabatos. Su entusiasmo pudo conmigo. Desde entonces, mi ilusión fue que, al menos, pudiese acariciar con las manos esta idea suya hecha libro. Pero ni eso ha podido ser, porque Gustav Henningsen ha fallecido este pasado 17 de octubre [de 2023] en Copenhague. Descanse en paz. Ningún defecto de fondo ni de forma le es imputable en esta obra, nacida huérfana, justo en el V Centenario de la triste aventura del Licenciado Balanza.


El tema de la brujería no era nuevo para mí, y eso lo sabía Gustav antes de conocernos, cuando, en The Salazar Documents (Brill, 2004), citaba La magia demoníaca. Libro II de las ‘Disquisiciones mágicas’ de Martín del Río (Hiperión, 1991). De ahí la ocasión, en el cuarto centenario del auto de fe de Logroño (1610-2010), de un primer encuentro tan breve como definitiva sería la amistad. Y aquí es obligado recordar la mediación de otro amigo común, también ausente: el inolvidable Mikel Azurmendi, que, el año 2021, en la fiesta de la Transfiguración, o Metamorfosis de Cristo Salvador que dicen los griegos (6 de agosto), nos dejaba para subir al Tabor de la gente buena. A Mikel, presente en el recuerdo, le debo no poco del aliento para esta aventura.


Imposible evocar a Gustav sin recordar a Marisa Rey-Henningsen, su compañera y colaboradora de tantos años. A ella se debe mucho de la españolidad del maestro en traducciones impecables y sutiles de giros nórdicos que ella domina a la perfección y trasplanta a nuestra latitud. Gran animadora, solo ella sabe mi deuda acumulada en estos años de perplejidad, vacilaciones y empeño.


Algo parecido debo decir de mi compañera, Ana Rallo Gruss, buena amiga de Marisa y cómplices las dos en sacar adelante este proyecto. Un compromiso que, en el caso de Ana, implica no pocas renuncias personales para que estos folios engrosados entre dudas no hayan dado en algo así como la novela nunca escrita de Jack Torrance en El resplandor. A ella y a su hermana Asunción Rallo Gruss, especialista en literatura española del Siglo de Oro, les debo sendas lecturas.


También quiero unir en mi agradecimiento a dos expertos en la materia de este libro, que, en homenaje a Henningsen, lo han encauzado hacia su publicación por el Servicio Editorial de la Universidad Pública de Navarra (UPNA). Ignacio Panizo Santos, tras aquella acogida en la Inquisición del AHN, ahora, tras las fatigas de su cargo en el archivo de la Biblioteca Nacional, me ha regalado buena parte de su tiempo libre en la lectura crítica del boceto, con aciertos que soy el primero en reconocer. Gracias también al profesor Roldán Jimeno Aranguren, de la UPNA, por su disponibilidad y orientaciones en cosas de Navarra.


Un capítulo de este libro incluye material que, con motivo del homenaje a los esposos Henningsen el año 2020 en la revista Príncipe de Viana, el profesor José Manuel Floristán Imízcoz y yo publicamos en un trabajo conjunto en torno a la famosa carta de Avellaneda, tan implicada en el presente relato. Le debo las gracias por el uso de lo aportado por él.


Pero si hay alguna persona que más ha puesto de sí para la transformación del texto original en libro, su nombre es Milagros Ganuza Hernández, al frente de la Sección de Comunicación de la misma Universidad. Su maestría en el maquetado y composición tipográfica no debe ocultar horas y jornadas de trabajo benedictino invertido en el formateo y ajuste de páginas, elaboración de índices, rastreo de errores y enmienda de erratas. Y aquí mi gratitud se fija sobre todo, por lo que a mí respecta, en una virtud que esta mujer –por decirlo en clásica expresión hagiográfica– ha vivido en grado heroico: la paciencia como segunda naturaleza en atavío de elegante amabilidad. Agradecimiento extensivo a Maite Bacaicoa, por su ayuda en la última –y como tal, tan delicada– fase de edición.


Gracias también a las personas que facilitaron a Henningsen el material manuscrito que vino a mis manos. En particular, del Archivo General de Navarra, a Mercedes Chocarro, responsable del Fondo Rena para su catalogación y digitalización, y al profesor Jesús María Usunáriz Garayoa, de la Universidad de Navarra, por su mediación.


Finalmente, a los compañeros de la Real Sociedad Bascongada de Amigos del País, Comisión de Vizcaya, siendo yo secretario, gracias por las atenciones prestadas para ofrecer anticipo divulgativo sobre este proyecto. También a la amiga María Rosa Ayerbe Iríbar, de la misma Real Sociedad, Comisión de Guipúzcoa, por su ayuda siempre luminosa y generosa en puntos de lectura que este aficionado paleógrafo puede considerar difíciles.





[image: image]
INTRODUCCIÓN


«The mere submission to rational discussion of such a series of questions shows a desire to reach a just method of treatment, wholly at variance with practice elsewhere, when legislators and judges were solely occupied with devising schemes to fight the devil with his own weapons and to convict, per fas et nefas, the unfortunates who chanced to incur suspicion»


[H. Ch. Lea (1907), sobre la Junta de Granada (1526)].


«La caza de brujas en la Navarra moderna puede organizarse en torno a cuatro momentos: 1525, 1539, 1575 y 1609… Estas cuatro etapas podrían estar representadas por cuatro localidades: Burguete, Esparza de Salazar, Anocíbar y Zugarramurdi»


[Jesús M.ª Usunáriz (2012),
«La caza de brujas en la Navarra moderna (siglos XVI-XVII)»].


ANTES DE ZUGARRAMURDI


Zugarramurdi, con su acervo bibliográfico, pero también con su ruido mediático que en tantas ocasiones ahoga el discurso historial, no ha dejado percibir que Navarra ya tuvo su primera caza de brujas ochenta años antes, en 1525. Fue la empresa personal de un oscuro hidalgo, el licenciado Pedro de Balanza, oidor del Consejo Real de Navarra, con mandato obtenido del mismo Consejo en nombre de su majestad don Carlos, rey de España y emperador siempre augusto. Caza la más notable de toda la historia de España por su importancia cuantitativa, por su momento histórico y su desenlace. Notable también por haber motivado la Junta de Granada sobre las brujas (diciembre de 1526): primera consulta oficial de expertos para la Inquisición española en materia de brujería.


Por el número de condenas, confiscaciones y ejecuciones capitales, aquel episodio de 1525, poco conocido, superó con mucho al famoso de Zugarramurdi (1609-1610). Este, a cargo de la Inquisición, donde aquel otro, de iniciativa seglar, pudo haber servido de precedente a ambas partes del Tribunal de Logroño en discordia: tanto a la pars maior crédula y dura, como a la minoría sanior, escéptica y crítica, liderada por el inquisidor Alonso de Salazar y Frías. Un hito en la historia general de la brujomanía en Europa, que Gustav Henningsen puso en claro con su revelación documental de la gesta de Salazar, el ‘abogado de las brujas’.


En efecto, la empresa de Balanza pudo y debió servir de aviso en lo de Zugarramurdi. Pero todo indica que no fue así. De hecho, Henningsen pudo reconstruir para la historia y para el público todo el relato de Zugarramurdi en su ya clásico libro, El abogado de las brujas (1980), sin nombrar a Pedro de Balanza1. Como también ha podido editar The Salazar Documents (2004) –la documentación del mismo inquisidor Salazar y otros, pertinente a los procesos de Zugarramurdi–, con una sola referencia indirecta y marginal a nuestro licenciado2. Después de todo, tampoco la documentación propia de la Junta de Granada nombra a Pedro de Balanza, aunque sin él no habría tenido lugar tal consulta.


Este mutismo pertinaz sorprende. La caza de brujas de 1525 dio pie a un carteo de la Suprema con su tribunal para Navarra, anterior a la Consulta en Granada a fines del año siguiente, más las instrucciones de la Suprema al mismo tribunal sobre procedimiento en causas de brujería, solo para Navarra. ¿Cómo fue que, pasadas ocho décadas, en la otra caza de brujas por inquisidores, en el mismo escenario de las actuaciones de Balanza y sus epígonos, ni se le recuerda? Entendámonos: la Inquisición de Calahorra no desconocía la documentación de la Suprema, sin duda, más completa entonces que lo que nos ha llegado. Conocían también procesos por brujería recurrentes desde 1527 a lo largo del siglo. Sin embargo, de aquel licenciado Balanza solo les llegó un nombre sin rostro y hasta sin fecha fija donde colocarlo. Y en buena parte, la confusión se alargó hasta nuestro tiempo (traduzco a Henningsen en su única referencia a Balanza):


«En la obra de Goñi Gaztambide sobre los obispos de Pamplona, afirma que, en la época de don Bernardo, más concretamente en 1590, hubo muchas quemas de brujas en Pamplona por iniciativa de la autoridad secular (1985, pp. 636 y ss.). La información proviene del informe de un juez del Consejo de Navarra, que, en la década de 1520, encabezó una persecución en los Pirineos, con cerca de un centenar de quemas de brujas3. Existen diversas copias de este informe con información contradictoria: algunas de ellas, por ejemplo, hacen inquisidor a Balanza y fechan erróneamente los hechos en 1590. Una de las copias con el año incorrecto (BNM, ms. 883, fol. 103-105) utilizó Goñi como base de su relato»4.


Es como si sobre Pedro de Balanza y su caza de brujas pesara una damnatio memoriae. Y en efecto, algo de eso hubo. No una condena formal, por supuesto, impensable para una empresa hecha suya por el Consejo Real navarro en nombre del rey y, desde luego, aplicada en su parte confiscatoria por la Real Hacienda a sus descubiertos. Es cierto que Balanza, por su temperamento5, entró muy pronto en conflicto con las jurisdicciones diocesana (Pamplona) e inquisitorial (Calahorra), pero también con buena parte del pueblo y clero navarro, donde el negocio se le fue de las manos. Por ello, terminará cesado en favor de la Inquisición de Calahorra para Navarra, con las causas pendientes transferidas a la base riojana y a la Suprema, mientras a él se le encomendaba otra tarea política de responsabilidad, en cuyo cometido fallece (1527). Sus herederos no dejaron de reclamar lo que al difunto se le debía como acreedor de la Corona por aquellos actos de Servicio. Entonces, era la década de los 20, que trajo a Europa y a España cambios políticos tan profundos como rápidos, y lo que todavía a principios de 1525 pareció oportuno, en cuestión de semanas, había dejado de serlo con la inesperada victoria de Carlos en Pavía (24 de febrero).


Por otra parte, la herencia procesal recibida del astuto comisario Balanza por la Inquisición resultó problemática. En símil deportivo, se trataba de jugar a un juego nuevo, un equipo castellano inexperto, obligado a jugarlo en campo adverso, la Navarra foral, donde Balanza se movió a sus anchas. El juego nuevo era la cuestión de las brujas: muy practicado en el extranjero, pero aquí conocido de oídas y por lecturas. El propio Consejo Supremo de la Inquisición estuvo perplejo ante el nuevo fenómeno de una brujería diabólica, elaborada y divulgada por demonólogos inquisidores extranjeros, en su mayoría, dominicos; una brujería teóricamente posible y prácticamente irrecusable si tantas bulas papales coincidían en denunciarla y perseguirla. Ese fue el punto candente de la Junta de Granada.


La campaña navarra de 1525, vista hoy en perspectiva europea, sorprende, como sorprendió también a la Inquisición española y al emperador Carlos V, que la arrebataron de las manos del juez Pedro de Balanza. Fue como si se rompiera un dique. Desde hacía un siglo, Europa era como un embalse que se iba llenando de aquelarres6, mientras la península ibérica solo oía hablar de ellos. Sobre el mapa, la metáfora del dique o presa peninsular por instinto nos lleva a los Pirineos. ¿No hubo algo de eso en Zugarramurdi? Sí, pero no nos vale. La cordillera históricamente nunca fue barrera de nada, ni política ni de ideas. Prueba de ello, el propio reino de Navarra, de raíz hispana, afrancesado y fatalmente francés si no lo reconquistan Fernando el Católico en 1512 y Carlos V en 1521. Más aún, el Pirineo oriental ya tuvo su precoz caza de brujas por los años 20 del siglo XV, pero eso fue antes de la Inquisición española y apenas transcendió.


No; el dique español contra la brujería demoníaca era de naturaleza invisible y mucho más tenaz: no se la tomaba en serio. De hecho, la grieta navarra se produjo por infiltración, no de presuntos brujos heréticos desde Francia, como ocurriría mucho más tarde, sino de noticias frescas traídas de Italia por miembros del Consejo Real navarro. Por supuesto, Balanza, adelantado don Quijote, completaría la información con veladas de novelas de brujerías, empezando por el amadis del género, el Martillo de brujas y sus sucedáneos, más el soplo de sus demonios interiores, que también hacían su trabajo en otras cabezas de querencia inquisitorial.


La Junta de Granada taponó la grieta como pudo. Junta movida (no lo olvidemos) por la voluntad imperial de Carlos V, un monarca con bastante conocimiento de causa sobre la materia por razones familiares, tanto en su rama austriaca como en la borgoñona7. No experiencia personal de adulto, que sepamos, pero sí noticias e imágenes impresas como parte de su educación desde niño, cuando lo que entra por los oídos y los ojos queda para siempre. Carlos V, no contento con elegir y nombrar para la Junta a varios consejeros y portavoces suyos –que votaron todos a favor de la realidad de los aquelarres y los vuelos de las brujas, contra los inquisidores, todos negativos–, finalmente sin desatarlo, cortó el nudo de la cuestión, mejor para olvidarla entonces frente a apremios políticos de mayor calado. Y por cierto, pronto tuvo que volver sobre el mismo tema de la hechicería y magia negra –o el tema volvió a él–, como promulgador de su imperial Ley Carolina (Augsburgo, 1530; y Ratisbona, 1532).


Así, el desperfecto hispano se cerró en falso, pues nunca falta la pulsión egotista: si había brujas de aquelarre, ¿por qué España iba a ser menos? Y así vino Zugarramurdi, donde gracias a un inquisidor burgalés prevaleció el dique mental o ideológico hispano contra-europeo, que en tantas cosas nos perjudicó, pero de brujomanía nos dejó vacunados.


PLAN GENERAL DEL ESTUDIO


Ese nudo navarro-granadino sin desatar desde 1526 es el tema de este ensayo. Por orden lógico, examinaremos:


1. La cuestión de las brujas: brujas modernas y su introducción en Navarra (1524).


2. Pedro de Balanza, primer cazador de brujas modernas en el Pirineo navarro (1525).


3. Inquisición española ante la brujería: la Junta de Granada sobre las brujas (1526).


4. El misterio de una carta de cazador de brujas sobre su experiencia navarra (1527).


5. De Granada a Zugarramurdi: reseña y balance de una frustración anunciada (1526-1610).


Disponemos de fuentes documentales: unas, ya publicadas; otras, inéditas. Su inserción en el contexto cronológico avivará el relato, sobre todo, en el carteo cruzado. Solo para el informe o parecer de uno de los junteros de Granada, el Dr. Miguel Mai, por su extensión y carácter técnico, hemos preferido el formato de apéndice documentario.


Los cinco puntos o capítulos son conocidos, y están estudiados por separado casi todos, menos la Junta de Granada:


1. La cuestión de las brujas traduce aquí el título de una obra latina (Quaestio de strigibus, 1523) del dominico italiano Bartolomé della Spina. Muy de moda en los años de nuestra historia, el libro se sumaba a una serie de tratados sobre un fenómeno ocurrido un siglo antes en ciertas regiones del Occidente cristiano, con la supuesta aparición catervaria de brujas –también de brujos– de una especie nueva para la ciencia de la teología y del derecho. Por supuesto, nunca hubo tal cosa, sino más bien lo que hoy diríamos un cambio de paradigma brujesco, imaginado y sistematizado por inquisidores, sobre todo, de la escuela y hábito de Spina, sobre la pauta de su exponente más conocido: el Martillo de brujas (Malleus maleficarum, 1486).


En nuestra cosecha navarra, las brujas de siempre no están ausentes, pero cuentan poco al lado de las nuevas a la moda, bien conocidas del extranjero y aquí como descubiertas por primera vez y sin buscarlas. Estudiados los procesos navarros en la Junta de Granada, esta nueva brujería es la que preocupa.


2. La empresa de Pedro de Balanza, cazador de brujas, la documentó y estudió Florencio Idoate Iragui (1912-2001), archivero del Real y General de Navarra, utilizando en su mayoría materiales locales8. Su libro fundamental, La brujería en Navarra y sus documentos (1978), sigue siendo de obligada referencia en relación con la historia crítica de la brujería en Navarra, con las intervenciones de Balanza y otros procesos derivados, que también revisa. La semblanza que resulta de este inquisidor por lo civil y su cuadro ambiental, excelentes para su tiempo y sazón hace casi medio siglo, pide hoy en día algo más que retoques y matices, una perspectiva nueva a partir de documentos que Idoate no manejó, como también corrigiendo errores, no muchos, pero importantes para la inteligencia del caso. Lo que se echa de menos en la parte del libro que nos toca es, sobre todo, la transformación de un hermoso lote de documentos en relato.


3. La Junta de Granada sobre las brujas (1526) es sin duda la parte más conocida de nombre y la más citada, a menudo en tríada de juntas temáticas celebradas por entonces: con la Junta sobre la cuestión morisca en Granada (el mismo año de 1526) y la Junta de Valladolid sobre erasmismo (1527). Pero, así como estas dos han sido objeto de estudios satisfactorios, la de las brujas se quedó en enunciado, sin porqué ni para qué. Sin pretensión de haber colmado el vacío, ofrecemos una primera aproximación a lo que pasó en aquellos años (1525-1526), que puso en cortocircuito al Burgo de Roncesvalles, aldea navarra donde puso quemadero Balanza, con Granada, corte provisional de un emperador en luna de miel. Antipolos norte y sur de la geografía brujesca hispana. Un cortocircuito con descarga más bien modesta, para lo que era cuestión palpitante en buena parte de Europa.


4. La primera relación de la caza de brujas navarra de 1525 se transmitió poco después en forma de carta, cuyo original de desconoce, pero destinada a perpetuarse en una sucesión de copias manuscritas, variantes libres sobre el tópico tan socorrido de la epístola de un informante de primera mano a un personaje importante curioso del tema. Todas las versiones conocidas, jugando con personalidades de corresponsal y destinatario, coinciden en ser de naturaleza privada, sin que exista ni un solo registro oficial. Esto pone sobre la pista de una mistificación y explicaría por qué ese material se utilizó con cautela en lo de Zugarramurdi. La versión más conocida como Carta del inquisidor Avellaneda al condestable de Castilla (sin fecha ni nombre de autor) fue divulgada por Juan Antonio Llorente (1822) y, desde Henry Charles Lea (1907) hasta Julio Caro Baroja (1933 y 1961), tenida por auténtica. Todavía hoy por inercia se sigue hablando en serio del «inquisidor Avellaneda», cuando ya Idoate había venteado el aire y hasta la firma del mismísimo Pedro de Balanza como «verdadero autor». Que tampoco era eso, sino al contrario, una parodia burlesca del licenciado y su ya desacreditada campaña, con una finalidad concreta que podría llevarnos al responsable de la broma9.


5. Los tres cuartos restantes del siglo xvi están bien cubiertos en cuanto a estudio de los procesos por brujería en el norte de España. Una contribución importante ha sido Akelarre: la caza de brujas en el Pirineo (siglos xiii-xix), Cuadernos Revista Internacional de Estudios Vascos, 9 (2012), homenaje al profesor Gustav Henningsen. Su editor, Jesús M.ª Usunáriz, ofrece también allí una síntesis topográfica exhaustiva y documentada de la caza de brujas en la Navarra de los siglos xvi-xvii10. Se confirma el carácter discontinuo de la represión, por oleadas, como aliviaderos de tensión acumulada. Intervienen en aparente coordinación las diferentes jurisdicciones (Consejo Real, obispado e Inquisición), resultando a menudo que las personas investigadas ya eran conocidas por voz pública de largo tiempo, incluso en generaciones, como gente dada a la brujería maléfica, distinguiendo los casos colectivos, o aquelarres, de otros individuales que podríamos calificar del modelo antiguo. Sin embargo, también este progresivamente se demoniza, sin duda, por contagio del paradigma moderno.


El título de este capítulo habla de «frustración». En la Granada de 1526, habría sido maravilloso un edicto de abolición perpetua de la fe en las brujas demoníacas. Que por otra parte jamás existieron, y esto se sabía de mucho antes11:


«De las brujas, que no existen, no se haga cuestión».


Parece mentira: esta propuesta medieval (h. 1100) era impensable en la Edad Moderna para la Junta de Carlos V, y bastante fue que, en votación de diez expertos, a sí o no, la fe en las brujas voladoras ganó por la mínima (seis contra cuatro), y aun eso por desempate. Por lo demás, ese resultado de ningún modo significó frustración alguna para una Inquisición cuyos perdedores fueron los cuatro únicos junteros inquisidores miembros del Consejo Supremo, escépticos todos sobre el pretendido fenómeno. Cualquier otro resultado habría dado igual en ese sentido para un organismo políticamente indiferente. Lo admirable del caso es que, a lo que parece, la Instrucción emanada de la Suprema sobre el particular marcó la pauta a la mismísima Inquisición romana sobre cómo llevar los procesos de brujas… Pero no atropellemos noticias.


Pasada revista a los cinco puntos de este trabajo, nos cumple ofrecer este ensayo de síntesis. Es un recorrido complejo donde a cada paso se ofrece materia de digresión, a costa de quebrar la línea argumental. Atentos a nuestro compromiso, procuraremos vencer esas tentaciones, y sin perjuicio de situar los episodios del relato en su contexto histórico y cultural, para todo aquello que exceda los límites de la cortesía debida al amable lector, le ofrecemos apoyo bibliográfico.





1 Henningsen, G. (1980), The Witches’ Advocate. Basque Witchcraft and the Spanish Inquisition. (Traducción española de M. Rey-Henningsen, El abogado de las brujas. Brujería vasca e Inquisición española, 2010). 


2 Henningsen, G. (ed.) (2004), The Salazar Documents. Inquisitor Alonso de Salazar Frías and Others on the Basque Witch Persecution. Versión española (2021): En busca de la verdad sobre la brujería. Los memoriales del inquisidor Salazar y otros documentos relevantes sobre el auto de fe de 1610 (traducción M. Rey Henningsen y F. Latorre Miró). Dicha singularidad no se aplica a esta versión, enriquecida con un estudio preliminar de la prof. Ostolaza Elizondo, M.ª I., «La brujería en Navarra en los siglos XV y XVI» (pp. 41-94), donde el nombre de Pedro de Balanza se repite.


3 Esta cifra podría quedarse en la mitad, que tampoco está mal para una campaña de cinco meses. Ver p. 248. 


4 Henningsen (2021), op. cit. (versión española, p. 118, n. 21). En el original (p. 16, n. 21): «In Goñi Gaztambide’s work on the bishops of Pamplona one can read that… in 1590, there were many witch-burnings in Pamplona on the initiative of the secular authority (1985, 636f). The information comes from a report from a judge at the High Court of Navarra, who in the 1520s headed a persecution in the Pyrenees with about a hundred witch-burnings. This report exists in many copies with contradictory information: some of the copies, for example, make Balanza an inquisitor and erroneously date the events to 1590. It was one of the copies with the incorrect year (BNM, ms. 883, ff. 103-105), that Goñi used as the basis of his account».


5 En las Cortes de 1519, el virrey de Navarra, Antonio Manrique de Lara, duque de Nájera, llegó a prohibir la entrada al entonces bachiller Pedro de Balanza, diputado por Pamplona, lo cual, naturalmente, se consideró agravio, que se enmendó mediante patente a nombre de D.ª Juana y D. Carlos. Cfr. Galán Lorda, M. (2021), Instituciones y personas que actuaron como puente de enlace entre Navarra y la Monarquía hispánica (siglos XVI a XIX). En cuanto a foralidad y agravios, Balanza llegaba a ser turbulento.


6 Utilizo el término aquelarre como voz española recogida en el Diccionario de la Real Academia (DRAE). En cuanto a su etimología, me remito a las autoridades de M. Azurmendi (2012) y G. Henningsen (2000), donde se explica con suficiencia el origen espurio de la palabra que hizo fortuna e, incluso, la fecha de su primera documentación (1609, 20 de mayo, Carta de los inquisidores de Logroño a la Suprema).


7 Malrin Prego, A. I. (2022), La sorcellerie dans l’Empire des Habsbourg du XVIe au XVIIIe siècle.


8 Sobre Pedro de Balanza, o de la Balanza, cfr. Salcedo Izu, J. y Adot Lerga, Á., «Balanza, Pedro de», en DB~e (Diccionario biográfico español) de la Real Academia de Historia (RAH). Sorprendentemente, esta biografía exclusivamente contable y militar no relaciona al personaje con la caza de brujas de 1525.


9 Cap. 10, pp. 351 y ss.; 382 y ss.; cfr. Floristán Imízcoz, J. M. y Moya Mangas, J. (2021), «El informe del inquisidor Avellaneda sobre las complicidades brujeriles en los valles centrales y orientales del Pirineo navarro», pp. 121-164. 


10 Usunáriz, J. M.ª (2012b), «La caza de brujas en la Navarra moderna (siglos XVI-XVII)». Ver también Reguera, I. (1984), La Inquisición española en el País Vasco. El Tribunal de Calahorra (1513-1570), pp. 199-217. Lisón Tolosana, C. (1992b), «Racionalidad e Inquisición en el Siglo de Oro».


11 Decreto del rey Coloman de Hungría y Croacia; ver luego, pp. 67 y 105.





1



LA CUESTIÓN DE LAS BRUJAS Y SU ENTRADA EN NAVARRA


LA CUESTIÓN DE LAS BRUJAS


En noviembre de 1526, con el emperador Carlos V de luna de miel en Granada, convertida en corte, el inquisidor general Alonso Manrique convocó allí una junta de diez expertos para responder a una encuesta sobre un episodio reciente vasco-navarro, dentro de la que por entonces se llamaba quaestio de strigibus, la cuestión de las brujas1.


No era la primera vez que la Inquisición española, instituida medio siglo antes bajo los Reyes Católicos por Sixto IV (1 de noviembre de 1478), se interesaba en causas de brujería o maleficio, que las justicias seglares venían persiguiendo también de forma ocasional y en áreas muy concretas. Pero la caza de brujas que el licenciado Pedro de Balanza, como oidor del Consejo Real de Navarra, realizó por los valles pirenaicos en 1525, en coyuntura política harto delicada, tuvo resonancia competencial y social suficiente para interesar al Consejo Supremo de la Inquisición, no solo sobre el caso navarro, sino indirectamente sobre la cuestión en sí, en una monográfica Junta sobre las brujas.


Cuestión suscitada oficialmente en la Iglesia por diferentes papas, aunque nunca discutida en concilio general, tuvo especial resonancia con la bula de Inocencio VIII, Summis desiderantes affectibus (1484), de modo que cuarenta años después seguía de actualidad gracias a otro papa, Adriano VI, con su breve Dudum uti nobis (julio de 1523). Pero este Adriano, cuando fue elegido papa en enero de 1522, era no solo regente de España en ausencia de Carlos V y encargado de la política navarra, sino también el inquisidor general del reino, y aún siguió siéndolo al principio de su pontificado, que fue corto, pues murió en septiembre de 1523. Por tanto, ni su persona fue indiferente, ni su documento citado pudo pasar inadvertido a los promotores del caso navarro, ni la consiguiente Junta granadina pudo ignorarlo2.


ACOTANDO TERRENO: EL ESTEREOTIPO VASCO-NAVARRO DE BRUJERÍA


Un estereotipo de brujería vasco-navarra quedó perfectamente fijado en el episodio de cacería de brujas a finales de la primera década del siglo XVII, primero en Lapurdi y Baja Navarra y, de allí, contagiado a la Alta Navarra pirenaica peninsular, con epicentro en Zugarramurdi. Ambas fases respondían a un mismo supuesto y modelo: brujería satanista colectiva o grupal, organizada en unidades a modo de parroquias de composición mayoritariamente femenina, cuyos miembros concurren en vuelo nocturno a sus asambleas presididas por el diablo, con una liturgia impía y orgiástica, remedo a la inversa de los ritos cristianos de iniciación, eucaristía, etc. Carente de originalidad, a veces se presenta aderezado con reminiscencias folclórico-literarias3. La aportación principal de este modelo vasco-navarro ha sido el término vasco aquelarre, para designar un lugar de asamblea brujeril y la asamblea misma con su programa. El modelo está perfectamente documentado a través de los procesos formados por el Tribunal de la Inquisición de Logroño (1609-1610), así como por los escritos de Pierre de Lancre, el magistrado francés que desencadenó la persecución vasco-francesa4.


Ahora bien, aunque aquí hablamos de los mismos valles del Pirineo navarro y su brujería, nuestro episodio tuvo lugar mucho antes de aquel de Zugarramurdi, con ochenta años de antelación. El Consejo Supremo de la Inquisición, que ordenó la Junta de Granada de 1526, tenía entre manos un paquete de procesos por brujería herético-apostato-diabólica instruidos en la misma región, en parte, concluidos con sentencia capital para más de cincuenta personas, en su mayoría, mujeres, y algunos ejecutados allí por un juez letrado seglar, Pedro de Balanza, comisionado al efecto por el Consejo Real de Navarra (1525-1526). El juez pesquisidor navarro entró en forcejeo competencial con la Iglesia de Pamplona, pero, sobre todo, con la Inquisición, representada por su Tribunal de Calahorra, llegando el asunto a la Suprema, que avocó a sí la revisión de todo lo practicado por Balanza, incluidos los procesos abiertos y sentencias no ejecutadas, tocante a una treintena de personas imputadas.


Desaparecidos los procesos, o hechos desaparecer5, de su naturaleza y desarrollo solo podemos juzgar por la documentación remanente, parca y fragmentaria, donde los textos emanados del Consejo Supremo de la Inquisición no entran en la cuestión de fondo, a saber, las actuaciones del auditor juez Balanza. Eso habría sido impolítico e impensable en la coyuntura sensible de una Navarra recién reconquistada por Castilla (1521-1523), cuyo Consejo Real designó al licenciado para aquella misión. De hecho, Balanza no fue desautorizado, solo apartado para otra misión puramente política en Baja Navarra, tras cuyo desempeño le sorprendería la muerte (3 de mayo de 1527).


Pues bien, a ochenta años de distancia entre ambos episodios de igual naturaleza, la evidencia disponible apunta a semejanza o identidad de paradigma, con la diferencia de que este primer episodio no tuvo desencadenante francés, pese a la tensión política entre Francia y España y entre las viejas banderías del reino navarro. Y lo pintoresco del caso es que el cuadro y modelo de aquella pretendida brujería navarra más antigua lo conocemos, sobre todo, a través de un escrito, como veremos, apócrifo: la Carta del inquisidor Avellaneda, circulante en diferentes versiones, aunque en origen creemos que fue parodia burlesca del pensamiento del propio Balanza en efusiones personales6.


Pedro de Balanza, en su correspondencia auténtica conocida, no cita fuentes que le ilustraron sobre la brujería, que dijo haber descubierto sin buscarla; o quizá mejor, donde bebió la idea que le llevó al hallazgo. Será uno de los expertos de la Junta de Granada el que lo haga por él y nos dé la pista. Miguel Mai, en su informe en latín a la Junta, se remite a dos autoridades que titula Malleus y Flagellum, el Martillo y el Flagelo o azote; o sea, el ya entonces famoso Malleus maleficarum (Espira, 1486), del dominico alemán Enrique Kramer (Institoris), y el más antiguo Flagellum haereticorum fascinariorum (1458), de su cofrade francés Nicolás Jacquier, ambos inquisidores7.


El Flagellum era menos asequible, pues anduvo escrito de mano hasta su edición por el carmelita fray Juan de Muntzemburgo (Fráncfort del Meno, 1581), en cabeza de otros varios tratados modernos, entre ellos, el del canónigo agustino navarro Martín de Andosilla y Arlés, De superstitionibus, reeditado hacía poco (París, 1517) y del que hablaremos. El Malleus, por su parte, en su primera andadura de veinte años, fue un éxito editorial sin precedentes. De hecho, los demonólogos y brujólogos dominicos que se suceden hasta los años 20 del siglo XVI se guían por él o lo resumen.


Jacquier, en el Flagelo, «maleficos haereticos demonstrat», dice su editor en la dedicatoria. Más que demostrar nada, el empeño del autor es afirmar la existencia de una secta de adoradores del diablo y apóstatas de Dios, cuya práctica típica es la sinagoga o convención de adeptos con aparición de los demonios para rendirles culto, renegar de Dios y de la religión cristiana, practicar sexo y otras abominaciones y tramar maleficios contra personas y bienes. El término fascinarios equivale a hechiceros o encantadores; y el título del libro es algo engañoso, pues a los dichos les azota más bien en las espaldas de los negacionistas y escépticos, que, por lo visto, eran los más (plerique), y aquí llevan la peor parte. Jacquier rechaza todo parecido entre la realidad física de la sinagoga demoníaca8 y «la ilusión de ciertas mujeres que, por sugestión demoníaca, se figuraban hacer largos viajes espaciales nocturnos en compañía de Diana y Herodías, como se refiere en el libro llamado de los Decretos, en cierto capítulo que tiene por íncipit Episcopi, 26, cuestión 5. A este capítulo o canon se agarran los negacionistas como a clavo infalible». Es perceptible el tono despectivo de la referencia a un texto del derecho canónico, ciertamente apócrifo, pero nada estúpido y sí molesto para los innovadores de la brujería como secta satánica conspirativa. El propio Jacquier desacredita el canon, en raro ejercicio de crítica tanto externa, de su origen y autoridad, como interna, de su contenido (cap. 9).


Supuesta la realidad de las asambleas y de lo que en ellas se guisa, para Jaquier lo sustancial es que sus fascinarios van a ellas realmente, no el cómo van y vuelven, si por sus propios medios, o bien por virtud de un ungüento mágico montados en escobas o transportados por diablos. El famoso vuelo de las brujas no le interesa al autor, o no quiere recordarlo, seguramente, porque recuerda demasiado las cabalgatas nocturnas de mujeres que, según el canon Episcopi, viajaban solo con la imaginación.


El Martillo de brujas se publicó como obra de dos inquisidores dominicos alemanes: Jacobo Sprenger (h. 1436-1495) y Enrique Institoris (Kramer, en alemán, 1430-1505) y, desde 1519, Sprenger ha figurado como coautor y, luego, como primer autor. Hoy prevalece la opinión de que el autor principal, o mejor único, fue Kramer, si acaso con alguna aportación sonsacada a Sprenger. El Malleus maleficarum es obra ostentosamente sistemática, en tres partes: doctrinal, pastoral y procesal. La primera, y más importante, adopta formalismo escolástico. De todas las extravagancias del Martillo, aquí figuran las más peligrosas, empezando por su «tesis primera e introductoria de toda la obra», a saber: «Afirmar que existen brujos es tan católico que defender lo contrario con pertinacia es herético»9. Dicho más lisamente: «Negar con pertinacia que hay brujos es herejía». Esta coladura de un nuevo artículo de fe, con inversión del onus credendi, hace asombroso que el Malleus nunca haya visitado el Índice de libros prohibidos, ni siquiera donec corrigatur (hasta que se corrija).


Si, para Jacquier, la gran mayoría negacionista son los tontos útiles y aliados encubiertos de la secta maléfico-diabólica –«la peor de todas las herejías»–, Kramer va más allá y les declara también a ellos herejes, si no miembros de la misma secta creada y dirigida por el diablo en persona como su última oportunidad de sobreponerse a Dios en esta edad postrera del mundo (Malleus, Apología del autor).


BROTES DE BRUJERÍA VASCO-NAVARRA ANTERIORES A LA JUNTA DE GRANADA


Lo que llamó la atención del Consejo Supremo inquisitorial hacia la brujería fue la noticia de ciertas pesquisas, procesos y ejecuciones a cargo de un caballero seglar, el licenciado Pedro de Balanza, auditor del Consejo del reino de Navarra, en misión especial del mismo Consejo por los valles pirenaicos (1525). Pero antes de esta gira político-religiosa de este agente civil –que no inquisidor del Santo Oficio–, ya hubo algunos procesos similares en la región contigua de Guipúzcoa y señorío de Vizcaya. La mayoría de ellos fueron también de iniciativa civil, y dicho registro nos llevaría hasta finales del siglo XV10.


Anterior a la Inquisición de los Reyes Católicos (1478), hubo una real provisión de Enrique iv de Castilla (Valladolid, 15 de agosto de 1466) a la provincia de Guipúzcoa, en respuesta a una relación de sus alcaldes de la Hermandad sobre que «por algunas personas, así hombres como mujeres de la provincia, han sido usados y frecuentados algunos maleficios de malas artes, así de brujería como de hechicerías; a los cuales llaman en dicha provincia brujos e sorgiñas; de lo cual es pública voz y fama, y aparece por propias confesiones de algunos de ellos…». A la enumeración habitual de maleficios vulgares en perjuicio de personas y bienes, sigue lo más grave, o lo más apremiante para la autoridad: «Y se encomendaron y encomiendan al diablo, renegando de nuestro Señor, y de su Madre, y de su santa fe, lo cual todo es en deservicio de Dios y mío», concluye el monarca.


La ocasión no era nueva. De hecho, los alcaldes de la Hermandad, actuando de oficio, «y otros por nuestro mandado», añade D. Enrique, ya habían comenzado a hacer pesquisas y administrar justicia sobre el particular, pero «que algunas personas se han opuesto y oponen contra ello, declinando unas jurisdicción11, diciendo [otras] que los maleficios de sorguinas y brujos no se nombran ni se contienen en los capítulos y ordenanzas y Cuaderno de la dicha Hermandad, y que se non debe extender a ello los dichos capítulos y ordenanzas…».


En tal situación los alcaldes ordinarios solían ser remisos, «algunos, por vergüenza y miedo, y otros, porque no querrían proceder sin querellantes», lo que se entendía por justicia inquisitiva, forma odiosa en derecho, y que fue precisamente la adoptada por la Iglesia contra la herejía y extendida a la brujería demoníaca. Y esto es lo que (prosigue el rey) «me enviaron a suplicar y pedir por merced que diese poder y jurisdicción a vos los alcaldes de la Hermandad y procuradores de ella… que de vuestro oficio, o a pedimento de parte, haciendo inquisición o pesquisa sobre ello, conocieseis de tales delitos», etc. Aquí, el texto se embarulla un tanto, para sortear y salvar no solo la foralidad provincial ad extra, sino también la provinciana ad intra, la de los recelos entre concejos y alcaldías y entre estas y los alcaldes de Hermandad12.


Lo que sí queda meridianamente claro es que Enrique, como rey de Castilla –y como tantos otros soberanos europeos–, se tiene por responsable y juez también en materia de fe y en delitos con sabor de herejía, pues en este acto de delegación de justicia regia incluye expresamente los «delitos públicos cometidos en injuria y ofensa de nuestro Señor Dios y de nuestra santa fe, así en lo que toca a los dichos sorguines y brujas como en otras qualesquier cosas que parezcan ser de la secta de Fr. Alonso de Mella13». Esta jurisdicción delegada de la corona en la provincia, como cosa de fuero, será motivo de fricción con la nueva Inquisición española, y no solo en Guipúzcoa.


El Tribunal Inquisitorial de Calahorra, que comprendía todo el obispado de Calahorra-La Calzada, debido a la foralidad vascongada, tuvo en el siglo XV una delegación o sucursal en Durango (Vizcaya), que cubría «el condado de Vizcaya y [la provincia de] Guipúzcoa». De finales del mismo siglo (23 de mayo de 1499), es una provisión del Consejo a favor del licenciado Frías como inquisidor, con el maestro Arriaga como asesor. Documentos anejos fijaban los salarios respectivos, más los de otros oficiales14.


El nuevo inquisidor, Juan de Frías15, era un canónigo de Burgos, cuyo apellido nos lleva a la universidad de los mercaderes y consulado de la ciudad16. Los Frías emparentaron con los Salazar, sus colegas, alternándose Salazar y Frías con Frías y Salazar, incluso entre hermanos, cosa nada infrecuente. Estas familias, destinados sus segundones a la Iglesia, se hacían levíticas, y así es de presumir que este inquisidor Juan de Frías fue pariente, de la generación anterior, del futuro ‘abogado de las brujas’ (en expresión recuperada por G. Henningsen), don Alonso de Salazar y Frías. Hermano, tal vez, o primo del padre de aquel, Bernardino de Salazar y Frías, al que luego veremos como visitador y alto cargo en la Navarra conquistada17.


En junio de 1507 se produce un cambio importante. El mandato del inquisidor general y arzobispo de Sevilla, fray Diego de Deza, dominico (1499-1506), se distinguió por los excesos y arbitrariedades de uno de sus inquisidores, Diego Lucero, del Tribunal de Córdoba, que a favor de la muerte de Isabel la Católica, llegó a abrir proceso al que fue su confesor, el mismísimo y venerado primer arzobispo de Granada, fray Hernando de Talavera, por apóstata judaizante, junto con su familia conversa. En esto, Deza fue, si no inductor, sí complaciente, pues retirado aquel santo varón, ciertamente opuesto al Santo Oficio y sus maneras, él mismo asumió la administración y rentas de la diócesis granadina. Finalmente, las protestas contra Lucero rebotaron también contra Deza por su empeño en mantenerle, de tal modo que el rey Felipe I el Hermoso forzó en 1506 la renuncia de ambos. Muerto el rey el mismo año, fray Diego trató de reasumir el cargo, pero le ganó por la mano el ahora de nuevo regente Fernando el Católico, quien, en 1507, nombró inquisidor general a su colaborador, el franciscano fray Francisco Jiménez de Cisneros, arzobispo de Toledo desde 1495 y recién creado cardenal. Este cambio vino a coincidir con el fallecimiento de Talavera. El año siguiente, 1508, la Inquisición bajo Cisneros celebró en Burgos una congregación general correctiva y reparadora de abusos, que dejó apartados del Santo Oficio a Deza y a Lucero sin mayores consecuencias para estos.


En aquella ocasión, Cisneros hizo mudanza en el Tribunal de Calahorra (27 de enero de 1508), con reajuste de personal y de algunos salarios a la baja, según la conocida como lista de Cisneros. Juan de Frías fue confirmado inquisidor para las ciudades y obispados de Burgos y Calahorra, más la provincia de Guipúzcoa, manteniendo él su salario de 60 000 maravedíes anuales, pese al cambio de jurisdicción. El inquisidor adjunto o asesor Arriaga o bien había cesado o se le cesa entonces, cuando Cisneros, en el mismo lugar y fecha, nombra para el cargo a un licenciado, Galarza18. El nuevo nombramiento del licenciado Frías incluye la naturaleza de los delitos perseguibles: «la herética pravedad y apostasía», desde luego, pero precisando, «incriminados en el delito y crimen de herejía y apostasía y en hechicerías y maleficios con invocaciones de demonios y actos que saben manifiestamente [a] herejía»19.


La iniciativa de Cisneros no cayó nada bien entre los regidores de Vizcaya, quienes, tal vez, se figuraban suprimida la sucursal duranguesa de la Inquisición. El mes siguiente (19 de febrero de 1508) tuvo lugar en Bilbao una junta de los procuradores de las villas y ciudad (Orduña) del señorío; junta, en principio, monográfica, sobre la prolongada y abusiva retención del sello general en poder del regimiento de los concejos de la tierra llana, en vez de estar custodiado por la justicia y corregimiento, cuya prolija discusión quedó cerrada así: «Lo que se acordó por los dichos procuradores en razón del sello e del dicho regimiento es lo susodicho (signo)». Era, pues, una de tantas juntas particulares sobre fricciones y diferencias en la convivencia entre la villa y la aldea, en aquel sistema foral medieval que las distinguía jurídicamente.


Pues bien, a renglón seguido, aparece de improviso y fuera de programa («afuera dello»), el siguiente acuerdo conjunto de urbanitas y rurícolas:


«Asimismo, afuera de ello, acordaron juntamente con el corregidor y regimiento de la tierra llana, de enviar a los inquisidores para que en Vizcaya no entre Inquisición por cabeza de herejía y apostasía, pues non la hay; porque de otra manera seria amenguar el condado y echar a perder a los bachilleres de Ugarte y Arechaga, en nonbre de todo el condado, villas y ciudad y tierra lla[na]; que las hechiceras sean punidas y castigadas por el corregidor y alcaldes de los lugares del dicho condado, pues de derecho así debe ser y ha acostumbrado (signo)»20.


Siguieron otras propuestas igualmente fuera del orden del día. Aquí, solo importa señalar cómo los litigantes en lo nimio se unen contra lo que ven como agresión externa –en este caso, de la Inquisición– a las libertades de Vizcaya; y lo hacen en alegato conjunto jurídicamente razonado, al menos, para consumo interno y como protesta siquiera testimonial. Volveremos sobre el tema, y con esto retomamos el hilo de la nueva andadura del Tribunal de Durango.


Dado que las finanzas de Inquisición dependían entonces del fisco real, el receptor de pecunias Juan de Zuazola se ocupó de los anticipos salariales, y respecto al portero se autorizó al inquisidor Frías para pagarle un primer tercio, por valor de 3333 maravedíes, tomándolo «de los bienes que sean confiscados en Guipúzcoa de las personas que han sido quemadas por brujas y hechiceras, etc., y lo que fuere necesario para los gastos extraordinarios de dicho oficio». Por lo visto, acuciaba la habitual falta de liquidez en el Santo Oficio y, gracias a esta circunstancia, se confirma que, poco antes, en 1507, hubo quema muy numerosa por brujería en Guipúzcoa21.


La noticia de la quema de 1507 nos ha llegado también por otras fuentes, pero referida a Vizcaya y con la precisión de haber ocurrido «después de agosto» y alcanzado a «treinta y tantas mujeres»; número de víctimas exorbitante en España para esa figura de delito, hasta el punto de hablarse de enigma histórico22. Cierto que Vizcaya, para los no vascongados, fue, a menudo, sinónimo de territorio del vascuence, incluyendo, por lo menos, a Guipúzcoa y Álava, y hasta un navarro podía ser vizcaíno por su idioma. Sin embargo, ya en el siglo XV, está documentada la creencia en brujos y brujas con asambleas en la peña de Amboto (Duranguesado, Vizcaya)23.


Por otra parte, como veremos, la entrada en la Edad Moderna en el norte de Italia viene marcada, año tras año, por procesos y quemas de brujas (con algún brujo que otro, por variar), que no eran más que la inercia de una rutina a lo largo del siglo XV, con apoyatura de textos de propaganda en contra del supuesto peligro universal de la nueva brujería sectaria del demonio. Y por ahí se podría rastrear la solución del enigma vasco de los años 1507 y anteriores.


Notemos que la nueva brujería diabólica que persigue la Inquisición en España interesa primero a la región subpirenaica –Cataluña, Aragón, País Vasco–, con un hiato en Navarra (por falta de documentación), y vacío de brujas en toda Castilla sensu lato. Por el mismo tiempo, pero con antelación, se persigue con regularidad a las mismas brujas en el norte de Italia, en los Alpes y Saboya, como también en el Languedoc. La brujería ibérica en los siglos XV-XVI se reduce prácticamente a la Corona de Aragón, coincidiendo con su política expansiva al norte de los Pirineos y luego en Italia, desde Sicilia por Nápoles hasta el Milanesado. Fue el encuentro aragonés con los fenómenos que veremos de la vaudoisie gala y la stregoneria lombarda, en la doble vertiente alpina franco-italiana, lo que nos trajo a las brujas, y, por analogía con la fiebre puerperal en el siglo XIX, todo se puede explicar con economía como transmisión de una plaga por los mismos inquisidores encargados de combatirla.


El suceso de 1507 lo dio a conocer Llorente (1813), tomado del bachiller Pedro de Torres24. Y no parece haber sido un caso aislado, pues, con mayor copia documental que hoy y que en el siglo XIX, en 1610, un fiscal de la Inquisición de Logroño, el Dr. Isidoro de San Vicente, produjo un memorial que así lo confirma. Escrito a raíz del famoso auto de fe contra las brujas de Zugarramurdi, y favorable a la realidad del fenómeno y a la mano dura, trae a cuento procesos y condenas varias en los años 1508-1509, 1528-1536 y 1576, que, según él, contemplaban la brujería como secta satánica «muy antigua, asentada y conocida» en el «reino de Navarra, provincia de Guipúzcoa y Montañas». Y añade que las penas, incluso de hoguera para «muchas personas» en 1508-1509, y solo para «algunas confitentes» en 1528-1531, se pronunciaron todas ellas «con bien poca testificación»25. La información del Dr. San Vicente, tan preciosa para establecer un continuum con altibajos de preocupación por el tema a lo largo del siglo XVI, choca por su silencio sobre la gran caza de brujas de 1525 por la Navarra pirenaica, que determinó la convocatoria de la Junta de Granada en 1526.


De Vizcaya y sus aledaños en Álava, a principio y primera década del siglo XVI, está documentada la persecución de mujeres comadronas o curanderas bajo el epíteto de brujas, o su equivalente vascongado xorguinas, y los casos evidencian la distinción entre denuncias por mera hechicería, incluso pretendidamente mortífera asesina, y casos más raros de pretendido demonismo.


Un proceso bien extraño fue el de María San Juan de Garonda (o Garondo), vecina de Munguía (Vizcaya), casada y madre de un hijo, la cual ejercía de comadrona en aquella parte. No quedan actas, pero sí un sumario localizado por G. Henningsen (2003), transcrito y estudiado por E. Aranda (2010), y encaja bien con los sucesos de 1507-1508, según Llorente, Torres y San Vicente26. Proceso incoado por la justicia ordinaria con ocasión de una pesquisa general ordenada por el corregidor de Vizcaya Rodrigo Vela, por brujería y maleficio vulgar; pero que la Inquisición de Durango hará suyo, agravado con imputación de brujería demoníaca. Este crimen nunca fue demostrado, antes bien negado por la rea con toda firmeza, incluso en el más duro tormento; por lo cual fue sometida a purgación canónica (variedad de ordalía o juicio de Dios), que le salió contraria y determinó su fatal desenlace27. El caso no sería muy distinto de los del programa de Balanza en el Baztán, diecisiete años después.


En el proceso civil, de las declaraciones de 24 testigos, resultó que «la rea tenía opinión de bruja y hechiçera, y que dello era fama pública, y la tenía de 20 años a aquella parte en el dicho señorío, y que su madre había sido quemada 30 años había por el mismo delito de bruja por la justiçia real». Tres de los testigos añadían «sospecha de que había ligado a dos personas y que había dado a otras bebidas, hierbas y polvos para hacerse preñadas y para amores, sin dar unos ni otros otra razón más de las oídas y opinión, ni especificar caso ninguno individual». La rea lo negó todo, así como las alegaciones de dos fiscales, por lo que «se recibió la causa a prueba en plenario, así a los fiscales como a la rea28…; y hecha publicación, los fiscales alegaron de bien probado». Con esto, la mujer fue trasladada a la cárcel de Bilbao.


Es entonces cuando tercia la Inquisición. «Y estando la causa en este estado, teniendo noticia de ella el señor inquisidor Juan Martínez de Frías, con acuerdo del licenciado Juan López de Galarza, su asesor, asistiendo en la villa de Durango, dio mandamiento para que la dicha rea fuera presa y traída con los autos hechos por el dicho corregidor».


Empieza ahora el verdadero calvario de la mujer. La razón de reclamar el caso la Inquisición se hizo pública en audiencia del inquisidor y su socio en Durango el 29 de mayo de 1508:


«Mandaron traer ante sí a la rea y le dijeron que estaba presa por información que contra ella había de haber hecho cosas de brujería y hechicerías y otras contra nuestra santa fe. Por tanto, que se le amonestaba… que las cosas que hubiese dicho o hecho las dijese y confesase enteramente, con puro corazón y arrepentimiento, porque si así lo hiciese se usaría con ella de toda misericordia y piedad; con apercibimiento que, si otra cosa hiçiese, se oiría al fiscal de lo que contra ella tenía alegado y probado, y se haría justicia. Y que diese poder a un procurador para seguir su causa, y nombrase letrado. Y habiendo dado poder a Juan de Garondo, su hijo, sin responder nada a la monición, fue mandada volver a la cárcel».


«En 3 de junio de dicho año le fue dicho a su procurador que concluyese en nombre de la dicha rea. El cual dijo que lo quería consultar con ella. Y traída a la sala de la audiencia, pidió que se hiciese probanza de abonos. Y se le dio término para ello, en que articuló:


Que era mujer de buena naturaleza y linaje, de buena fama, vida y opinión, y por tal habida y tenida en la dicha villa de Munguía y su comarca.


Que era buena cristiana, limpia, quita y apartada de cualesquier brujería y hechicerías, y de otros ligamientos y vicios, y de cualquiera otra mala arte, especialmente de herejía.


Que había ido en romería, por servicio de Dios, a Señor Santiago y a Nuestra Señora de Guadalupe.


Confesaba y comulgaba cuando lo manda la Santa Madre Iglesia, y acudía a la iglesia a oír misa, vísperas, sermones y a los demás divinos oficios, como buena cristiana.


Acudía a los hospitales de la dicha villa y hacía limosna a los pobres. Hacía su ofrenda a los clérigos, como los demás parroquianos, y tomaba bula.


Que había hecho y ejercitado bien y fielmente el oficio de partera, el tiempo que lo había usado, con mucha diligencia».


Diez testigos abonaron el descargo de María, punto por punto, «aunque algunos de dichos testigos dicen que la rea tenía opinión de bruja y hechicera, aunque no sabían ni habían oído decir que hubiese hecho mal ninguno».


«En 19 de julio se ratificaron los testigos que habían dicho ante la justicia seglar, con asistencia de personas honestas. Y se examinó y ratificó otro más de nuevo, que en sustancia, dice lo que los demás…».


Hasta aquí, nadie ha probado nada en contra, mientras que María San Juan cuenta con diez testigos a su favor. Debería, por tanto, haber salido libre, amonestada como mucho. Pero el fiscal Frías –tomemos buena nota de este apellido burgalés– estaba convencido de su culpabilidad. A los diez testigos de María, él opone los veinticuatro que la llevaron a la cárcel y que ahora, llamados de nuevo, se ratifican. Tiene también las acusaciones de los dos fiscales en Munguía. Con tal pertrecho, el 18 de agosto presenta su acusación contra la rea diciendo:


«Que siendo cristiana y viviendo en nombre de tal…, sin temor de Dios y del peligro de su alma, ni de las penas en que incurría apartándose de la fe católica y ley evangélica, había sido y era bruja maléfica y hechicera, así sola por sí como acompañada de otros brujos maléficos, sus cómplices y partícipes en el dicho delito y crimen de herejía.


Que había usado en el dicho oficio de bruja, encomendándose al demonio Bercebú [sic], yendo a sus llamamientos y ajuntamientos, y prestando omagio (homenaje) y obediencia al dicho demonio Bercebú, apartándose de Dios Nuestro Señor, renunciando la crisma que en el bautismo recibió y renegando de ella y de Dios Nuestro Señor… haciendo servicio y sacrificio al diablo Bercebú, conviene a saber».


Y aquí la lista de supuestos maleficios y encantamientos, «matando y maleficiando personas y ganados con arte mágica, haciendo abortar a las mujeres, poniendo odio y amor desordenado entre las personas… y otros muchos males y delitos con invocaciones de demonios»; para terminar «pidiendo que la dicha rea fuese declarada por hereje maléfica, bruja apóstata y, como tal, condenada a relajar a la justicia y brazo seglar, con confiscación de sus bienes».


La mujer tuvo tres días para responder, y lo hizo negando la acusación y reiterándose en sus abonos. Otros tres días tuvo el fiscal para rebatirlos y repetir su alegato. «La cual, con consejo de su abogado, concluyó definitivamente; y el fiscal, negando lo perjudicial, concluyó así mismo».


En este impasse, la justicia de entonces contaba con dos recursos para descubrir la verdad. El primero, bastante errático, era el tormento; y en su defecto, el segundo y definitivo (por no decir infalible), el juicio de Dios, pudorosamente llamado ‘purgación canónica’, como algo muy religioso y bien distinto de las ordalías bárbaras de antaño.


«El 28 de septiembre se votó en consulta del dicho señor inquisidor, y ordinario, y tres consultores, los cuales en conformidad fueron de parecer que la rea fuese puesta a cuestión de tormento por que dijese y confesase la verdad; y que, si no confesase en el tormento, fuese recibida a purgación canónica, con número de seis testigos de las calidades necesarias.


En 5 de octubre se ejecutó el tormento, dándosele riguroso de garrucha. En el cual se le preguntó especificadamente si había muerto criaturas y perdido los panes. Y asimismo se le dijo dijese la verdad, y que haciéndolo se habrían bien con ella y la quitarían del tormento y enviarían libremente. Y siempre estuvo negativa».


«Siempre estuvo negativa», es decir, que negó haber consumado los supuestos maleficios que se le imputaban, siendo así que, en una causa de fe y con las acusaciones del fiscal, el quid de la cuestión era saber qué había entre la mujer y el diablo Belcebú. Desconcertante.


¿Hizo mal María en desaprovechar la oportunidad que se le ofreció de salir libre si confesaba lo que su acusador quería oír? Es de saber que tales ofertas, y hasta promesas, formuladas al reo en lo más crudo del tormento eran una estratagema que en nada comprometía al inquisidor, según los manuales de buena praxis. Para ella, lo único cierto era el límite legal del tormento ajustado a su condición de mujer, y así resistió hasta el final. Pero no podía cantar victoria.


Tras un intervalo de semana y media de descanso, que serviría a la rea para reponerse de la tortura y reflexionar, «el 16 de dicho mes, se le notificó la sentencia de purgación canónica, con su juramento». Y algo falló para María en la ceremonia: alguna vacilación o temblor, algún balbuceo de sus testigos, algún signo que permitió a su fiscal alzarse con el trofeo y llevar a la diabólica bruja a la pira y a la infamia. Este era el texto explicativo del sambenito que se dice estuvo en la antigua iglesia de Santa María de Munguía:




MARÍA SAN JUAN DE GARONDA
MUGER DE JUAN DE SENTUCHO CUBERO [¿ÇUBERO?]
VEÇINO DE LA ANTEIGLESIA DE MUNGUÍA
RELAXADA POR HEREJE, APÓSTATA, BRUJA.
AÑO DE MDVIII





Este brote de la brujería vasca y sus clases vulgar y demoníaca han sido estudiados muy bien por I. Bazán Díaz29. De la vulgar, documenta un par de casos independientes entre sí de sendas mujeres alavesas –una de ellas, al menos también comadrona–, procesadas y condenadas en tribunales civiles por crímenes de hechicería y brujería, incluso con pretendidos efectos mortales, desde principios de aquel siglo XVI. Dos denuncias similares a la de la Garonda de Munguía, y que, sin embargo –y esto es lo ilustrativo–, ni derivaron en diabolismo ni tuvieron desenlace funesto. Marina (o Martina) de Otaola, de Oquendo (en Ayala), y María Pérez de Yartua, de Aramayona, ambas acusadas «de hechicera y bruja», condenadas en primera instancia por sus alcaldes locales, apelaron a la Chancillería de Valladolid, que las absuelve en casación… ¡en 1517!30.


Una ojeada a estos procesos civiles alaveses revela su naturaleza ajena del todo a la idea de brujería demoníaca, la que resultó fatal para la mujer de Munguía en manos de la Inquisición, y la que, en la cacería del Pirineo navarro, dará pie a la Junta de Granada.


El caso de Oquendo –acusación de un vecino a su vecina ante el alcalde mayor– es típico de hechicería popular, sin que la expresión «con diabólica osadía» nos confunda como alusión directa al diablo. Y aunque se hable de muertes por asesinato de niños y adultos, flaca era la fe en la eficacia de los medios empleados (hierbas, conjuros, etc.), si las penas no pasaron de destierro y multa pecuniaria, y aun esas fueron recurridas con éxito. Como solía ocurrir, el denunciante parte de la voz común y genérica para dar en lo más concreto, de donde resulta una mujer herbolera intrusa en medicina:


«Que en los días y noches de los meses de los años de 1501, y 1505, y 10, y 14 años [hay tachadura confusa]… era hechicera pública y secreta y encantadora y jurguiña31, y había hecho muchos y diversos hechizos a muchas personas del dicho valle y fuera de él, matando criaturas y enfermando hombres y mujeres, y matando con ponzoña y cosas venenosas, y sacando de noche criaturas de las camas de cabo sus madres por las haber de matar, y hechizando y dando yerbas de bienquerencias a hombre y mujeres enamoradas para que se quisiesen bien; tomando oficio de médicas y curando enfermedades, no lo sabiendo curar; y había hecho perder a muchas personas las vidas y haciendas con diabólica osadía; y haciendo otras muchas y diversas maneras de hechizos y encantamientos, haciendo creer a las gentes lo que no era verdad».


También en el proceso de Mari Pérez, la mujer de Aramayona, que cayó en una redada de supuestas brujas instada al alcalde por un procurador síndico, aparece la expresión «con arte diabólica»32, tendenciosa si se quiere, pero jurídicamente inocua, en un contexto de dimes y diretes sobre hechicerías vulgares y maleficios, sin más pruebas que la fama, junto con la argucia de usar lo deducido de procesos anteriores más o menos parecidos como jurisprudencia irrebatible, para el caso, los dichos de algunas mujeres quemadas por brujas. Para más enredo, la sospecha de maleficio agrícola se complica de pronto con la de sus fechorías como partera maliciosa o torpe, intrusa tal vez. El síndico se centraba en lo primero, denunciando «en nombre del concejo, como uno del pueblo»:


«Que bien sabían la pública voz y fama, que en… Aramayona… había muchos hechiceros y agoreros y otras personas que usaban de artes mágicas e jorguiñerías y hechicerías, así de día como de noche; a cuya causa permitía nuestro Señor que hubiese mucha esterilidad en la dicha tierra; porque, de mucho tiempo a aquella parte, especialmente de dos o tres años próximos pasados, y más tiempo, se había perdido el pan y manzanas y frutales, y se hallaban muchos polvos malos en los tales panes y árboles, y muchos viscos33 soterrados en las heredades con arte diabólica, y se creía que se habían echado por forma de hechicería, como algunas que se habían quemado en los años pasados por maléficas lo habían confesado que lo solían hacer».


El cese del alcalde interrumpió el proceso, instado de nuevo por el mismo síndico ante el nuevo alcalde contra la dicha y las otras culpadas, «a las mayores y más graves penas criminales y corporales». La mujer, por su parte, respondió con escrito de descargo, protestando su calidad de buena cristiana y buena fama. La razón de su protagonismo dentro del grupo de reas podría deberse a «ciertas personas, que fueron sentenciadas y ejecutadas por brujas, haber ratificado la dicha Mari Peres ser bruja y jorguiña». Peor aún, sus propios testigos alegados «deponían contra ella misma, donde dicen que las criaturas donde la dicha Mari Pérez era partera, nacían muertas, y el apretar con toca o en otra cualquier manera el vientre de mujer preñada antes del parto ser peligroso y contra el arte de que las parte[ra]s deben usar».


Los indicios eran suficientes, entonces, para recurrir a la tortura, bien que «con el moderamen34 y templanza, y por los intervalos, atenta la calidad de la persona…, y el derecho y las leyes reales de estos reinos de España». Y alguna calidad personal adornaría a la rea, quien, de inmediato, sin la menor gana de ponerse en manos del sayón, presentó recurso de apelación y casación ante la Chancillería. Por de pronto, el fiscal de Corte, doctor Horduña, pidió ratificar la sentencia, y así lo falló el tribunal de Corte, devolviendo el caso a Aramayona para la cuestión de tormento, sin costas para ninguna de las partes. Pero la valerosa mujer elevó recurso de súplica en la misma corte, alegando «agravios contra la dicha sentencia», tan manifiestamente mejorable, que «fue y es de enmendar, y para la enmendar la debemos revocar y revocámosla», fallaron finalmente los mismos tres alcaldes, licenciados Menchaca, Sarmiento y Zárate, en Valladolid, a 31 de septiembre de 1517. Lo que no aparece en todo el escrito es la fecha en que se incoó la causa, ni las de las apelaciones, quedando la duda de que este caso se inscriba en la oleada de hacia 1507.


Nos hacemos la misma pregunta que I. Bazán Díaz: ¿habrían tenido la misma suerte estas mujeres de atravesarse la Inquisición? Difícil de responder. Como también explicar ese comportamiento distinto y algo errático del Tribunal de Calahorra35.


En cuanto a la geografía social de estos lances, sucedían en un pequeño país salido apenas de un siglo desastroso de banderías locales a un orden más aburguesado y ya moderno, aunque todavía señorial. Y tanto lo señorial como ahora lo burgués apuntan a pequeños focos de cultura extensible al pueblo y compatible con atrasos puntuales, la superstición, sobre todo. Oquendo, entonces tierra de Ayala, dista bien poco de Quejana, solar de Pedro López de Ayala (1332-1407), político y escritor de lo más relevante de su tiempo. Aramayona, otro valle alavés, en la linde de Vizcaya y Guipúzcoa, podía pasar por una Tesalia vasca, de creer a sus síndicos procuradores, si bien no es eso lo que reflejaba la literatura oral de entonces. En la villa vecina de Mondragón, Esteban de Garibay, entre mucha información sobre el nivel de cultura local, transcribe coplas de la elegía (eresia) de Sancha Martínez de Ozaeta por su marido Martín Báñez de Artazubiaga, asesinado a traición en Ibarreta en 1456 por encargo del señor de Aramayona. En tercetos monorrimos –por cierto, endecasílabos a la italiana–, la mujer, en su lengua vizcaína, amenaza vengarse, no con maleficios de bruja, sino a la usanza banderiza36:


Artuco dot escu batean guecia,
bestean çuci yraxeguia,
erreco dot Aramayo guçtia.


En todo caso, es sustancial que estas actuaciones de las justicias civiles locales a principios del siglo XVI se ajustaban a derecho, incluso para eventuales casos de brujería demoníaca –reclamadas por la Inquisición en exclusiva–, por entender los seglares que la competencia raíz les venía incluso de antes de crearse el Tribunal del Santo Oficio para la Corona de Castilla. Sin remontarnos a las Partidas o al Fuero Juzgo37, y dejando aparte la herejía formal como la de Durango en el siglo XV, para los muchos casos de brujería y maleficios, la provincia de Guipúzcoa obtuvo del rey Enrique IV real provisión (1466) por la que los alcaldes de Hermandad recibían el encargo de juzgarlos, con referencia expresa al pacto con el demonio y la apostasía de los tales maléficos, hombres y mujeres. Y como que Vizcaya no era Guipúzcoa, lo mismo obtuvo luego de los Reyes Católicos el Señorío (1479), curiosamente, recién estrenada la nueva Inquisición, aunque no todavía metida en este negocio brujesco. Y Álava, por no ser menos, el año mismo de la Junta de Granada (1526) pedirá a Carlos V poder conocer en los mismos casos considerados de fuero mixto.


Una última observación para tenerla bien presente. Hemos visto al nuevo inquisidor general Cisneros disponiendo la paga de salarios con dinero de bienes confiscados a reos condenados por el Santo Oficio en territorios con fuero propio. Este era uno de los peores agravios para la idiosincrasia vascongada, que siempre pretendió que esos bienes y su beneficio no debían salir del territorio, y, aun quedando en él, solo para beneficio de los naturales.





1 En 1523, el dominico italiano Bartolommeo de Spina, a la sazón vicario de la Inquisición en Módena, publica en Venecia su Quaestio de Strigibus (La cuestión de las brujas), obra que al parecer tenía inédita de tiempo atrás. Sobre Spina, Zarri. G, s. v. «Spina, Bartolomeo della (1475/1479-1546)», en Golden, R. M. (2006), Encyclopedia of Witchcraft, p. 1081, y Tavuzzi, M. (2007), Renaissance Inquisitors. Dominican Inquisitors and Inquisitorial Districts in Northern Italy, 1474-1527, passim. Citamos la obra de Spina por la ed. de Roma (In Aed. Pop. Rom., 1576). El término strix (lechuza) retraduce al latín su derivado italiano, strega (lechuza), ya con el significado popular de ‘bruja’. 


2 El breve Dudum uti nobis de Adriano VI se registró en el llamado VII Decretalium, lib. 5, tít. 12 (De maléficos y encantadores), cap. 3. Sobre Adriano, cfr. Pizarro Llorente, H., s. v. «Adriano VI. Adriano de Utrecht», en DB~e (Diccionario biográfico español); Ducke, K.-H., s. v. «Adrian VI», en Bietenholz, P. G., y Deutscher, T. B. (ed.) (1995), Contemporaries of Erasmus, pp. 6-9 (copiosa bibliografía); Kahn, D., s. v. «Adriano VI», en Prosperi, A. (2010), Dizionario storico dell’Inquisizione, pp. 22-23; y Rendina, C. (2004), I Papi, pp. 618-622.


3 En 1539, en Ochagavía, una niña, en su testimonio, habla de un hombre negro con un hueso o brazo humano encendido para alumbrar, a modo de «singular antorcha», según Idoate (1978, p. 63). Lo singular es la precocidad de la testigo, no el testimonio, nada nuevo, por lo demás. Tales brazos ardientes (húmeros, en realidad, y dejémoslo en fosforescentes o fuegos fatuos), descritos luego en la literatura e iconografía barroca, son reminiscencia clásica en Nicolás Remy, Daemonolatreia, 2, 3; citado y replicado, a su vez, por Río, M. de (1599-1600), Disquisitionum magicarum libri VI, p. 61; cfr. Moya, J. (1991), La magia demoníaca (Libro II de las Disquisiciones mágicas), p. 255.


4 Pierre de Lancre (1553-1631), jurista y magistrado bordelés, del Conseil d’État en la corte de Enrique IV, experto en demonología y brujería, comisionado real para instruir los procesos de Labort (1609). https://aunamendi.eusko-ikaskuntza.eus/eu/lancre-pierre-de/ar-84793/ Tableau de l’inconstance des mauvais anges et démons (1612) [traducción, Barberena, E. (2004), Tratado de brujería vasca. Descripción de la inconstancia de los malos ángeles o demonios]. La brujería vasco-navarra pertenece al tipo pirenaico, donde el demonio solía adoptar la apariencia de gran macho cabrío (boc, en aragonés, catalán y occitano; akerra, en vascuence), de tradición, posiblemente judaica. En el que podríamos llamar tipo o rito alpino –aunque también presente aquí–, la apariencia animal del diablo presidente o de su ministro era de gran gato negro, o bien como perro, lobo, sapo, etc. Sin embargo, lo más común era verlo en forma humana, más o menos deformada por algún aditamento monstruoso, al gusto popular. Cfr. Golden, R. M. (2006), op. cit., s. v. «sabbat».


5 «Los procesos que sin duda pasaron a Calahorra desaparecieron desgraciadamente y no los conocemos más que en parte. Salazar Frías notaría este fallo en 1612, cuando buscaba pruebas para defender sus puntos de vista» [Idoate, F. (1978), La brujería en Navarra y sus documentos, p. 36]. Según eso, la documentación habría sido expurgada, al menos, en buena parte.


6 Ver cap. 10, pp. 380-381.


7 Ver infra, p. 527, Informe de Miguel Mai, n.º 1: «et in «Malleo» et in «Flagello» et aliis…».


8 Bailey, M. D., en sus populares diccionarios de brujería –Historical Dictionary of Witchcraft (2003), The A to Z of Witchcraft (2009) e Historical Dictionary of Witchcraft (2012), con J. Durrant–, a la voz «sabbatth» repite textualmente esta afirmación errónea: «By 1458, the inquisitor Nicholas Jacquier, in his Flagellum haereticorum fascinariorum (Scourge of Heretical Witches), was using the term sabbath». El inquisidor, en su libro, menciona varias veces el sábado, pero siempre como día de la semana (v. gr., «curar en sábado»), nunca como sinónimo de la convención o junta (conventio), que él llama sinagoga (‘synagoga daemonum’, ‘s. fascinariorum’). 


9 «Utrum asserere maleficos esse sit adeo catholicum, quod etiam oppositum pertinaciter defendere omnino sit hereticum». Malleus, parte I, quest. 1. En la parte I del Malleus, el enunciado de la cuestión primera varía ligeramente entre el sumario y el texto. En el sumario, reza maleficas, en femenino; maleficos, en el texto, donde también dice offendere (ofender) por deffendere (defender), que es lo correcto. Me refiero a la edición de París de 1512, perfectamente asequible a las bibliotecas navarras en el año de la conquista del reino por Fernando el Católico.


10 RAH, Col. Vargas Ponce, t. 47, ff. 95-98. AGG (Tolosa), sacc. 3, neg. 8, leg. 3. En Orella Unzué, J. L. (1983), Cartulario Real de Enrique IV a la provincia de Guipúzcoa (1454-1474). Esto era veinte años antes de la publicación del Malleus maleficarum de Institor y Sprenger (1486). Mis extractos proceden (con algún ajuste) de la transcripción de José L. Orella Unzué (1983). Este documento ofrece otro interés añadido, porque es de los que, en el encabezamiento, el otorgante se autotitula «Rey de Castilla, de León… de Algecira, de Gibraltar, de Guipúzcoa, e Señor de Vizcaya e de Molina». Garibay se fijó en ese título, rey de Guipúzcoa, para tratar de elevar la provincia al rango de reino de Guipúzcoa.. Sobre esa intriga y su relato rocambolesco, cfr. Garibay, E. de (1999), Discurso de mi vida, pp. 381-388. Como prueba para influir en Felipe II, Garibay se valió de «una copia autorizada de una provisión del dicho rey don Enrique», que bien pudo ser esta misma, pues aquel año 1466 se estrenó tal aditamento, y tras una carta de 18 de junio, esta es la primera provisión, en agosto, donde Enrique IV considera reino a Guipúzcoa. Por lo demás, en los cuadernos de la hermandad provincial guipuzcoana, la palabra ‘maleficio’ se repite passim, como la obra del malhechor, nunca como magia negra o brujería.


Para Navarra, hasta el siglo XVI, ver Idoate (1978), op. cit., cap. I, pp. 11-19. Segura Urra, F. (2012), «Hechicería y brujería en la Navarra medieval: de la superstición al castigo», pp. 284-304. Para el reino de Navarra medieval –mucho mejor documentado que los de las provincias vascongadas, a finales del siglo XIII–, se perfila la existencia de curanderismo y hechicería profesional, con «una clara evolución» temporal, según el autor: desde la medicina popular hacia el maleficio; todo ello, bajo la suspicacia de la monarquía, recelosa frente a los espacios «más alejados de los centros de poder público». Los registros de Comptos son completos solamente para seis años, entre 1280-1294, y para 31 años del siglo XIV: 26 de su primera mitad y cinco entre 1351-1360; ibid., p. 287, nota 3. Aun así, los «condicionantes documentales explican la práctica ausencia de datos sobre hechicería y brujería desde 1350 y durante todo el siglo XV, en contraste con las noticias contables de la primera mitad del siglo XIV y con el ingente caudal documental inaugurado por las fuentes procesales al filo de 1500». Bazán Díaz, I. (1998), «El mundo de las supersticiones y el paso de la hechicería a la brujomanía en Euskal-Herria (siglos XIII al XVI)».


11 Declinar jurisdicción, latinismo forense que el DRAE (s. v. «jurisdicción») define: «Pedir al juez que conoce de un pleito o causa que se reconozca incompetente y se inhiba de su seguimiento». Ver también declinatoria (petición). Antiguamente, la declinación de jurisdicción podía ser más expeditiva, sobre todo, alegando aforamiento; cfr. Diccionario de Autoridades (s. v. «declinar»), vol. 3, 1732, p. 40; como también Larramendi hace un intento de traducción al vascuence en Diccionario trilingüe del castellano, bascuence y latín, 1745, vol. 2, p. 255. 


12 El desbarajuste provinciano se describe en toda su crudeza en real carta de Enrique IV (1468); Cartulario real (1983), n.º 75, donde el rey impone la autoridad de la provincia.


13 Sobre los herejes de Durango, ver el estudio exhaustivo de Bazán Díaz, I. (2007), Los herejes de Durango y la búsqueda de la Edad del Espíritu Santo en el siglo XV.


14 Archivo Histórico Nacional (AHN), Inquisición, lib. 572, 134v-135r. El inquisidor Frías percibiría 60 000 maravedíes anuales, y su compañero Arriaga, 40 000. Los otros cargos eran: notario del secresto (o secuestro) y fiscal, 30 000; nuncio, 20 000; portero, 10 000; y alguacil, 60 000 maravedíes. Solo este último superaba el sueldo del inquisidor asistente e igualaba el del inquisidor primero. Estas cantidades las libraba por semestres, por orden del Consejo, el receptor de las pecunias, Juan de Zuazola, con inserción de cédula de sus altezas D. Carlos y D.ª Juana, ya que la hacienda de la Inquisición dependía entonces del real tesoro; cfr. AHN, ibid., 63v. 


15 El nombre completo del inquisidor era Juan Martínez de Frías; el de su colega, Juan López de Galarza, licenciado. Así figuran, por ejemplo, en el documento-proceso sobre María San Juan de Garonda, que luego veremos. Llorente le llama Antonio de Frías Salazar, canónigo de Burgos, sin duda refiriéndose al mismo, pues le asigna como asesor al licenciado Galarza, en lugar del maestro Arriaga; Llorente, J. A. (1812-1813), Anales de la Inquisición en España, pp. 3-4. 


16 En la Cofradía de Santiago de la Fuente (Burgos), figuran varios Martínez de Frías: Ferrán, alcalde, «el licenciado, yerno del alcalde», Hernán, y, entre ambos, un Juan Martínez de Frías. Cfr. Marqués de Laurencín (1904), El Libro de la Cofradía de Caballeros de Santiago de la Fuente, pp. 2-3. 


17 Cfr. Ossuna, M. de (1924-1925), «Historia genealógica de la Casa de Salazar de Frías: I», pp. 33-40. Sobre la supuesta anexión temporal del Tribunal de Durango al distrito Cuenca-Sigüenza en el intervalo 1501-1507, cfr. Bazán Díaz, I. (2011), «Superstición y brujería en el Duranguesado a fines de la Edad Media: ¿Amboto, 1507?», pp. 191-224 y 208-209, con refs.


18 Fue confirmado también como notario-secretario Martín Martínez –aquí de Uzquiano, no de Horduña, aunque pudo ser el mismo–, con 20 000 maravedíes de salario (no 30 000). Un tercer cargo fue el de portero, esta vez, en la persona de N. de Salamanca, vecino de Burgos, con 10 000 maravedíes. En el papel que manejamos, no se hace mención de fiscal, nuncio ni alguacil. La lista completa, sin los salarios, en AHN, Inquisición, lib. 572 (1.º de Castilla); en Reguera, I. (2005), «La Inquisición en el País Vasco. El período fundacional», p. 253. 


19 Hidalgo de Cisneros, C. et al. (1989), Colección Documental del Archivo Municipal de Durango, n.º 153. Sigue, al n.º 154, el nombramiento del licenciado Juan López de Gallarça [sic] como «asesor del oficio de la Santa Inquisición». 


20 Hidalgo de Cisneros, C. et al. (1989), op. cit., n.º 155.


21 AHN, Inquisición, lib. 572, fol. 134v-135r; cfr. AHN, ibid. 63v. Sobre brujería en Guipúzcoa en 1507: Apelación del concejo y escuderos del condado de Oñate-Oñati, Diócesis de Calahorra y La Calzada, contra Martín Díaz, canónigo de la ciudad de Vitoria-Gasteiz (‘sic’), por causa del mandato del provisor de que se entreguen al canónigo los pleitos sobre brujería que estén tratando (8 folios), Oñate, 1507. Archivo Diocesano de Zaragoza (ADZ), apelaciones, caja 649-16. En Etxezarraga, I. (2017), El laicado y sus instituciones en la configuración religiosa de Gipuzkoa en la Edad Media, p. 446 (anexo 2: fichas de los procesos sobre Guipúzcoa en el Fondo de Apelaciones del Archivo Diocesano de Zaragoza).


22 Aranda Fernández-Cañadas, E. (2010), «La quema de brujas de 1507. Notas en torno a un enigma histórico».


23 Bazán Díaz, I. (2011), op. cit. Id. (1998), op. cit., pp. 103-133. Cfr. también Bazán Díaz, I. (2004), op. cit., pp. 261-299; «Durango y la herejía medieval. Documentos para su historia», ibid., pp. 339-363; como también su exhaustivo estudio Los herejes de Durango y la búsqueda de la Edad del Espíritu Santo en el siglo XV, 2007.


24 Llorente, J. A. (1812-1813), op. cit., p. 340 (año 1507): «Pedro de Torres dice que, después de agosto, fueron quemados en Vizcaya treinta y tantas mugeres por brujas. ¡Qué crítica habría para examinar las pruebas de los hechos que se suponian verificados!». Torres, colegial de San Bartolomé de Salamanca, era natural de la diócesis de Calahorra, y, en 1507 precisamente, obtuvo cátedra de Física en aquella universidad. Años después (h. 1517), escribió un cronicón o Apuntamientos históricos, manuscrito cuando lo utiliza Llorente; cfr. Ladero de Quesada, M. A. (2016), «Apuntamientos de Pedro de Torres sobre la época de los Reyes Católicos: 1454-1517». El mismo Llorente, sin mencionar a Vizcaya, puso el caso bajo la Inquisición de Calahorra en Historia crítica de la Inquisición de España, 1822, cap. 15, art. 1, 6, vol. 3, p. 206: «Como quiera parece que la Inquisición de Calahorra havía hecho quemar treinta y tantas mujeres, por brujas y hechiceras, año 1507». Inmediatamente pasa a 1527 y relato de las brujas de Navarra, según Prudencio de Sandoval, Historia de la vida y hechos del emperador Carlos V, que veremos (p. 181 y ss.). De ahí que algunos, por error, refieren también lo primero a Navarra o, incluso, lo ponen en duda; así, Reguera, I. (1984), op. cit., pp. 192-193; Monter, W. (1992), La otra Inquisición. La Inquisición española en la Corona de Aragón, Navarra, el País Vasco y Sicilia, p. 304; y otros citados por Aranda (2010), ibid., p. 413. Monter, por su parte, supone también que Llorente se confundió de fecha. Llorente (1823), abreviado por Rodríguez Burón, Compendio de la Historia Crítica de la Inquisición de España, vol. 2, pp. 160-161: «La Inquisición de Calahorra había ya hecho quemar en 1507 a más de treinta mugeres como brujas y hechiceras. Esta secta era entonces muy numerosa: reducíase a reconocer al diablo por su señor y patrón, prometerle obediencia y tributarle un culto particular. El diablo, por su parte, se creía que daba a sus adoradores el poder de introducir las enfermedades en los animales, perjudicar a los frutos de la tierra, adivinar lo futuro, y descubrir las cosas más ocultas. Veinte años después, se descubrió en la Navarra…».


25 Aranda, E. (2010), art. cit., p. 416, sobre distinción entre reas negativas y confitentes de apostasía y tratos incluso carnales con el demonio. Sobre el memorial, en AHN, Inquisición, lib. 835, ff. 352r-355v., y su joven y bronco autor, el fiscal San Vicente, cfr. Henningsen, G. (2010), op. cit., pp. 79, 226-227, 331-332, 374-375 y 444-445 (sobre su carrera ulterior). 


26 Llorente (1812-1813), en sus Anales de la Inquisición Española, pp. 289-316 (años 1525-1526), atento a la grave cuestión morisca, ignora el caso de las brujas navarras, que, siguiendo a Sandoval, retrotrae al año 1527 (ibid., pp. 315-319), añadiendo: «Por otra parte, no he visto papeles que indiquen haber tomado conocimiento la Inquisición… No se dice cuál era el distrito de Navarra en que se descubrió la secta; pero es de presumir que sería el valle de Baztán, pues allí estaba en principios del siglo siguiente», con referencia a Zugarramurdi, para dar paso a la cuestión erasmista. 


27 Henningsen, G. (2003), «La Inquisición y las brujas», p. 582, n. 50, donde da noticia del caso y su localización en AHN, Inquisición, lib. 832, ff. 262r-263v. Aranda, E. (2010), art. cit., en el contexto de las informaciones del Cronicón de Torres y el Memorial de San Vicente. La transcripción del documento, en pp. 420-422.


28 Corrijo lapsus en Aranda, E. (2010), art. cit., p. 420: «al arca», por «a la rea»; repetido en p. 421. 


29 Bazán Díaz, I. (2011), op. cit. El mismo autor (2014), «El tratado de Fray Martín de Castañega como remedio contra la superstición y la brujería en la diócesis de Calahorra y La Calzada: ¿un discurso al margen del contexto histórico (1441-1529)?»; en particular, el cotejo entre la provisión de Enrique IV (1466) y la bula de Inocencio VIII (1484), pp. 20-22; el proceso por maleficio diabólico a la comadrona de Munguía (Vizcaya) María San Juan de Garonda en el Tribunal de Durango (1508), con fatal resultado; estreno del inquisidor burgalés Juan de Frías en territorio vascongado, p. 23 y ss.; foco de satanismo en la sierra de Amboto (Duranguesado), «grand número de hombres y mugeres», según noticia de Pedro Fernández de Villegas, arcediano de Burgos, en su traducción comentada del Infierno de Dante.


30 Bazán Díaz, I. (2011), op. cit., apéndice documental, pp. 44-50. 


31 ‘Xorguin’ y sus variantes eran el préstamo romance del vascuence sorgin, hacedor de suerte, sortílego (de raíz latina). El término –bruxe vel xurgine– está representado en Fortalitium Fidei (La fortaleza de la fe), del franciscano español fray Alonso de Espina (1459), libro 5, fol. libro 5, índice y fol. 284, edic. de Núremberg, 1494.


32 En Bazán Díaz, I. (2011), «con corte diavolica» (loc. cit., p. 47), pero compulsado con facsímil en Portal de Achivos Españoles (PARES) y modernizada la grafía.


33 En Bazán Díaz, I. (2011), op. cit., «vesos [sic]». A vista del facsímil, propongo vescos, o sea ‘viscos’. El visco (del latín viscum) es la liga o muérdago, planta mágica del folclore; recuérdese la voz ‘ligamen’. En vascuence, se registra también ‘visca’/’vesca’ (con b/v), como sinónimo de ‘lika’, ‘liga’, en el doble sentido de muérdago y ligamen.


34 Moderamen: latinismo (moderamen, -inis) usado en textos jurídicos y morales como sinónimo de moderación o templanza, como aquí en el acostumbrado doblete explicativo procesal.


35 Bazán Díaz, I. (2011), loc. cit., p. 28. Cfr. Azurmendi, M. (2013), Las brujas de Zugarramurdi, caps. 2 y 3, sobre la manipulación brujomaníaca y la naturaleza de su terror en la población, en general, y los pequeños vecindarios tradicionales, en particular. A propósito, me cumple apoyar la razón del malogrado amigo ante lo que me parece un malentendido. A Lu Ann Homza le corresponde el mérito de haber explorado con acierto en los archivos navarros (Diocesano de Pamplona y Archivo General de Navarra-AGN) documentación relativa al episodio de Zugarramurdi (1608-1614), complementaria y/o alternativa a la inquisitorial manejada por Caro Baroja y Henningsen. Así, la investigadora documenta muy bien cómo el vulgo, incluso aldeano y analfabeto, sin distinción de sexo, sabía manejarse en recursos legales y paralegales, también ante imputaciones ofensivas o criminales de brujería. Mérito indiscutible, documentar lo ignorado por unos, sospechado por otros o deducido de pistas indiciarias; cfr. Homza, L. A. (2022), Village Infernos and Witches’ Advocates: Witch-Hunting in Navarre, 1608-1614, y su traducción española: Pueblos infernales y abogados de las brujas. Caza de brujas en Navarra (1608-1614), Pamplona, Universidad Pública de Navarra (UPNA), 2023. Esas habilidades jurídicas de la gente de pueblo son bien conocidas y forman parte de la gramática parda. Lo novedoso de Homza ha sido documentarlas en el campo de la brujomanía navarra postridentina, en una casuística reveladora y, en parte, demoledora. De ahí mi sorpresa cuando, en dicha obra (cap. 4, nota 52; Village Infernos…, p. 217, y traducción, Pueblos infernales…, p. 286), la autora se carga de razón bibliográfica contra Azurmendi, quien (según ella) «en Las brujas de Zugarramurdi, pp. 31-49, afirma que los aldeanos vascos en esta época habrían encontrado el sistema legal secular como algo ajeno» («Azurmendi… asserts that Basque villagers in this epoch would have found the secular legal system to be alien, a point contradicted by the following works…»). No he logrado encontrar en ese intervalo citado, ni en todo el libro de Azurmendi, nada que se parezca a la imputación entrecomillada, por lo que pienso que hay malentendido sobre el texto que se pretende refutar. De entrada, Azurmendi no habla de sistema legal secular. El adjetivo secular en su libro significa ‘antiguo’, viejo de siglos. Solo una vez menciona «el tribunal secular», porque tiene abierto a De Lancre, De l’inconstance, que aplica el adjetivo latino saecular-is, -e a mansalva: juez, magistrado, justicia secular, brazo, jurisdicción secular y similares. Sería más claro traducir por ‘seglar’ o mejor aún su sinónimo, ‘civil’, que Azurmendi emplea regularmente adjetivando voces como ‘autoridad’, ‘poder’, ‘justicia’, ‘proceso’ y ‘similares’, pero ni una sola vez referido al sistema legal civil. Y es así, porque no contempla al campesinado navarro de cara a la legalidad civil –la foral navarra (la misma antes y después de la anexión)–, sino frente al rigor paralegal de «las autoridades civiles» navarras contra brujería y maleficio, de un lado, y del otro, frente a la secretista y lejana Inquisición; por cierto, remarcando la lenidad relativa de esta. En cuanto a los recursos legales de la gente común, fuesen campesinos cerrados o urbanitas, es lo mismo que aquí acabamos de ver, cuando una mujer alavesa de posición podía permitirse llegar hasta la Chancillería y mantener el tipo durante años. Más o menos, como en otras partes de España y de Europa. En cuanto a la exégesis de las confesiones y testimonios femeninos ante tribunales civiles en causas de brujería, cfr. Willumsen, L. H. (2022), The voices of women in witchcraft trials. Northern Europe.


36 «Con una mano tomaré la azcona, / y con la otra una tea encendida, / he de quemar entera Aramayona». No es solo el metro, también la reminiscencia clásica letrada: la viuda de Báñez casi parece trasunto con faldas de Capaneo, uno de los siete contra Tebas, que, según Esquilo (vv. 432-434), llevaba por emblema un hombre desnudo con material incendiario, y en letras de oro la divisa: «Quemaré la ciudad»; cfr. Moya, J. (2000), Esteban de Garibay, un guipuzcoano en la corte del rey Felipe, p. 158. 


37 Fuero Juzgo, lib. 6, tít. 2. De los maleficios, adivinos y hechiceros. Partidas, VII, tít. 23, «De los agoreros, e de los sorteros, e de los otros adivinos, e de los fechizeros, e de los truhanes». La legislación española antigua es muy somera en el tema, tratado con escasa convicción jurídica. 





2



INGENIERÍA TEOLÓGICA:
DE LA SUPERSTICIÓN AL SATANISMO


DE BRUJAS, DEMONIOS Y HEREJES


De tantos seres y personajes universales del folclore, de la fábula o mito y del cuento popular, solo unos pocos han tenido el privilegio de verse encarnados en personas humanas reales, más o menos marginadas, como son, en particular, los brujos y las brujas; ellas, sobre todo. Esto las hizo vulnerables al miedo individual y colectivo, como ocurrió con otros grupos secretos, es decir, segregados socialmente.


¿Qué es un brujo o bruja? ¿Qué es brujería? La característica esencial de la bruja/hada primaria o folclórica son sus poderes mágicos. Pero mágicos en el sentido popular más primario: de efectos maravillosos, que si fuesen reales superan las facultades de la naturaleza humana y, en este sentido, se pueden decir milagros sobrenaturales.


Afines en el folclore, las brujas y las hadas, criaturas benéficas o maléficas, solo las primeras, una vez personificadas e identificables, entran en las vidas de la gente (como maléficas, por lo general), gracias a sus poderes mágicos operativos en miradas, palabras, gestos y acciones. Poderes sobre personas adultas y criaturas, animales, plantas, meteoros, naturaleza. Efectos nocivos, destructivos, enajenantes, esterilizantes, transformantes, clarividentes. Con daños reales que, comprobados, convertirían a esas personas en delincuentes y aun criminales en serie, pero donde la relación de causa y efecto no tenía más base que la opinión popular, como brujerías: cosas propias de brujas y sus poderes.


¿De dónde provienen esos poderes mágicos de la brujería? Esta pregunta, que en nuestra cultura moderna nos parece obvia y obligada, en la mentalidad primitiva no tenía sentido. El brujo era brujo como el rubio era rubio, o como había gente dotada para la música y otros, no. La brujería mágica radicaba en lo que hoy decimos una constelación genética, un complejo orgánico de facultades y poderes integrados en la naturaleza de la persona bruja sin dejar de ser humana; algo así como el volar es natural en las aves, aunque tienen cuerpo pesado como el nuestro. Virtud mágica o complejo brujo que fuera de las personas también reside en cosas, incluso en fórmulas verbales o gestuales, caracteres, figuras: magia natural, que tuvo su andadura propia en el Renacimiento hasta su exclusión por el pensamiento científico.


Según eso, la bruja real de la que tratamos debutó en la Edad Media cristiana como creación artificial, resultado de implantar el complejo brujo folclórico en determinadas personas reales, reúnan estas o no ciertas características físicas o de conducta favorables. Este artificio de implante introdujo un replanteamiento sobre la raíz de los poderes de la persona bruja, que ya no eran connaturales sino adquiridos. La idea de un origen extrínseco para los poderes del brujo fue un artefacto introducido por la teología judeocristiana, con su idea propia sobre un Dios creador y una naturaleza creada, limitada y dependiente de Él. Todo poder sobrenatural es don de Dios, bien sea otorgado graciosamente, o en virtud de pacto religioso dictado por Él y aceptado por el hombre.


Y aquí interviene el diablo/Satanás, criatura de Dios fracasada, pero instrumento suyo con poderes sorprendentes contra el mismo Creador y su Iglesia o religión verdadera. Paradoja que los teólogos resuelven admitiendo que nada ocurre sin permiso de Dios para sus fines ocultos, inescrutables. Desde los años 20-30 del siglo XV se difunde por Europa la idea de una nueva brujería organizada en secta o sociedad secreta proselitista de hombres, mujeres e incluso niños, cuyo pacto con el mal implica apostasía y reniego de la fe cristiana y adoración y obediencia al demonio, y cuyo acto más característico es la asamblea o aquelarre orgiástico nocturno en lugar apartado o remoto, lo que implicaba para los asistentes humanos un transporte mágico, supuestamente aéreo.


La realidad de estos hechos siempre tuvo escépticos, incluso antes de la era científica y entre personas ilustradas creyentes en los demonios y en su relación con los humanos. Ante supuestos como el aquelarre y el vuelo de las brujas, muchos eclesiásticos, aun admitiendo su posibilidad con base en la Biblia, en la práctica los reducían a meras imaginaciones y ensoñaciones de las personas implicadas, ilusas ellas mismas o engañadas por la propaganda proselitista o por el demonio.


Navarra, en 1525, se orientó en su mayoría hacia este último tipo demoníaco-sectario, apenas conocido en España, pero considerado entonces como el más extendido y peligroso en otras áreas europeas.


Nuestra investigación se centra en una supuesta plaga de brujería en Navarra, objeto de una real caza de brujas y consiguiente Junta sobre ellas en Granada. Pero no brujas cualesquiera, sino de una especie nueva –apenas cien años de antigüedad en 1525–, calificadas de secta herética demoníaca, gente renegada de Dios y adoradores del diablo. Un cambio tan radical en la noción de la brujería plantea cuestiones y problemas que irán apareciendo; pero ya de entrada hagámonos idea del fenómeno: su naturaleza, origen y difusión.


La brujería demono-herética, como fenómeno histórico, se basa en un constructo conceptual triangular:


[image: image]


Demonio – bruja – hereje: tres conceptos duros de roer. Palabras de largo recorrido histórico, donde tanto importa el distingue tempora para acordar estridencias. Las dos primeras –el demonio y la bruja– remiten a personajes universales y eternos del folclore y la cultura popular, relacionados con la magia, entendida como ‘saber’/’poder’ milagrero. El que no pertenezcan a la realidad demostrable no quiere decir que sean absurdos; al contrario, su efecto en la imaginación del niño o adulto va ligado a la percepción de su verosimilitud y aparente explicación de lo inexplicable. Los problemas prácticos con tales seres empiezan cuando son secuestrados del mundo fantástico que les es propio, para encarnarlos y meterlos en nuestras vidas, en sociedad y en política, con carta de naturaleza y hasta de ciudadanía. Por el contrario, herejía es concepto reflexivo, artificioso, utilitario, agresivo, cuya dificultad de tratamiento deriva precisamente de su forzosa alteridad frente a su antónimo, ortodoxia; ambos, entendidos desde lo subjetivo de un individuo o grupo que se autodefine ortodoxo frente al otro, el hereje: «Orthodoxy is my own Doxy; heterodoxy is another man’s Doxy»1.


1. BRUJERÍA


Noción tan universal como indefinible2. Puede ser sinónimo de magia: producción de efectos maravillosos en sí absolutamente, o en su relación con los medios aplicados. Suele haber diferencia de matiz o calidad: magia asociada a ciencia noble y, por ende, al género masculino; frente a la brujería como su variante popular, y más de mujeres, incluso nada cultas. No puede haber definición de una cosa que tiene diversos nombres en diferentes idiomas y que, en la misma lengua, comprende o ha comprendido cosas distintas3:


1. Brujería folclórica: brujos y brujas de cuento, al par de las hadas.


2. Brujería natural tradicional: dotes congénitas sobre poderes mágicos en los seres animados; virtudes mágicas en los inanimados, en gestos, palabras y figuras.


2a. Brujos y magos de inclusión, propios del grupo: de la tribu, de la aldea.


2b. Brujería y magia de opción, como profesión liberal y gremial.


2c. Brujos y magos de exclusión, marginados o prohibidos. Brujería maléfica simple. Magia vulgar maléfica. Brujería imputada: interpretación popular sesgada de una marginación social.


3. Brujería demoníaca (magia demoníaca). Pacto con el diablo.


3a. Brujería contractual simple (ocasional, habitual, profesional).


3b. Brujería (imputada) sociorreligiosa conspiranoica herética: la sinagoga de Satanás.


Prescindiendo del tipo 1 y ciñéndonos a Europa occidental, en toda la Edad Media persiste la brujería tradicional (subtipos 2b-2c), con atisbos de demonismo bajo-medievales (subtipo 3a); hasta que, en la transición a la Edad Moderna, irrumpe una brujería inédita (subtipo 3b), objeto de brujomanía y caza de brujas. Esta es la que aquí nos interesa4.


La información más precoz, copiosa y coherente sobre la nueva brujería remite a los años 20-30 del siglo XV y a un área del arco alpino occidental en torno al lago Lemán o de Ginebra, con triple foco en el País de Vaud, el Valais o valle del Alto Rin y la parte de Ginebra (Genevois). De allí irradia al norte (Renania y área germánica), al este (Austria y área moravo-bohemia), al suroeste (área ítalo-lombarda), al sur (Saboya-Delfinado y área occitana) y al oeste (Borgoña y área francesa). En cada nuevo espacio geográfico, incluido el focal, la nueva brujería toma cuerpo con variantes que se reflejan en la documentación procesal e histórica de cada región. Aparecen rasgos de tradición cultural propia, junto a otros atribuibles a la evolución política diferencial, sobre todo, en relación con las ideas y movimientos religiosos: cátaro-valdesismo, begardismo, sectas del espíritu libre como los herejes de Durango… Pues bien, si nos fijamos en el referido origen espacio-temporal del fenómeno, se observa su coincidencia con dominios de Amadeo VIII, I duque de Saboya (1383-1451), personaje clave en un punto álgido de la historia de la Iglesia. En especial, el País de Vaud. Pero Vaud y vaudois significaba también, por homofonía, Valdo y valdense.


Territorios del ducado de Saboya y colindantes, supuestos focos de la nueva brujería demoníaca (h. 1400-1430).


[image: image]


Los valdenses eran los seguidores de Pierre Valdo (Valdès o Vaudes, muerto h. 1218), próspero comerciante de Lyon, seglar devoto y austero, que dejó sus negocios para buscar, en la lectura del Evangelio, un cristianismo más puro que el que oía predicar desde el púlpito a clérigos desarreglados. Convertido él mismo en predicador ambulante y perseguido por ello, como los herejes cátaros, ambas sectas compartieron estrategias de camuflaje y acabaron siendo confundidas. Así fue como una palabra ambigua, valdenses, hizo de los herejes brujos y viceversa.


Aquella primera información sobre un nuevo tipo de brujería demonomágica sectaria tiene dos fuentes principales:


1. En primer lugar, diplomas pontificios (bulas, breves, cartas, etc.), que, como es sabido en diplomática, es literatura del género epistolar.


2. Un conjunto vario de escritos que, aparte del tema, tienen en común la coincidencia espacio-temporal de sus autores con el Concilio de Basilea (1431-1449). En parte, son informes contemporáneos, como notas de actualidad y, cuando se trata de escritos más extensos y orgánicos, el tema de las brujas es un añadido al plan original, o un encarte sobre la marcha5.


3. Muy interesantes, los archivos regionales conservan registros inquisitoriales, en especial, procesos con declaraciones de testigos y confesiones de los acusados, que dan buena idea de lo que sus jueces esperaban oír.


4. Por último, algunos inquisidores compusieron manuales de inquisición para uso de sus colegas frente a la nueva brujería.


Todo ello sugiere que la aparición y divulgación del fenómeno fue bastante rápida, efecto de una propaganda inquisitorial intensiva. Así podemos hablar convencionalmente de un Círculo de Basilea, en los orígenes de la herejía brujimágica moderna6.


Coincidencia no implica causalidad, aunque puede llevar a ella. Rastreando, pues, el origen causal de la brujería demoníaca moderna, se observa que, en los cien años que corren desde su aparición (h. 1420-1430) hasta el supuesto brote y persecución de ella en Navarra (1525-1526), los promotores y divulgadores del cambio de modelo brujesco fueron casi todos inquisidores, en su mayoría, dominicos. Es, además, una brujería asociativa o secta diabólica conspiranoica, con su estructura y juntas. Pero, antes de ella, nuestro esquema señala otro tipo brujimágico –subtipo 3a–, también demoníaco, pero no asociativo ni sectario, ni con propósito declarado de destruir la Iglesia. Aquí entraban los invocadores de demonios por libre, como recurso ocasional o profesional, los llamados nigromantes. Esto nos lleva otro siglo atrás, a 1320-1330, a los tiempos del papa Juan XXII (1316-1334), el primero que declaró que la magia negra, basada en trato con el demonio, es factum haereticale, ‘herejía de hecho’7. ¿Conque factum haereticale? Esto nos suena, en castellano, fecho de herejía, y anotemos que, desde mediados del siglo anterior, Alfonso el Sabio ya tenía registrada la expresión8.


Este reencuentro de los términos demonio y herejía nos invita a visitar estos dos vértices del triángulo.


2. DEMONISMO


Demonio: otro concepto difícil por su deriva de proyecciones mentales intuitivas previas al razonamiento. Incluso ya metidos en filosofía, religión y teología cristiana, los demonios plantean dificultades lógicas e histórico-críticas que ni tocamos9. Para nosotros, demonio o diablo será lo mismo que para los antepasados culturales que nos lo transmitieron de palabra, por escrito y hasta pintado o de bulto10.


Demonismo y magia siempre fueron de la mano. El neoplatonismo lo llenó todo de espíritus demoníacos que se podían invocar y controlar para obtener efectos mágicos, la manifestación de lo divino al alcance de los más rudos. El mundo del Evangelio participó de la misma mentalidad, de modo que Jesucristo se autorizó con ‘señales’ (sēmeĩa, térata), la primera de todas, el poder sobre los demonios; y lo mismo prometió a sus seguidores (Juan 14, 12; Marcos 16, 17-18). Esto llamó la atención de un profesional de la magia, Simón el Mago (Hechos 8, 9-24), que, tras hacerse bautizar, propuso a los apóstoles comprarles una licencia de control sobre el Espíritu Santo, entendido por él como un eón gnóstico o un demonio más. Así, el mago Simón, como bautizado, será el protohereje.


En el Nuevo Testamento, los demonios, con su príncipe, son seres reales, no referencias simbólicas; son personas. Anónimos casi todos –«mi nombre es legión» (la tropa), Lucas 8, 30–, solo algunos llevan nombre propio11. Sobre este tema, Jesús y su entorno hablan todos de lo mismo con acuerdo tácito. La Iglesia asumió esa realidad y, frente a la exuberancia especulativa de los teólogos (demonología), el magisterio oficial ha sido sobrio12:


«El diablo y los otros demonios fueron creados por Dios, buenos por naturaleza, pero ellos mismos por sí se hicieron malos. El hombre, por su parte, pecó por sugestión del diablo».


«Todos los dioses de la gentilidad son demonios»: así se tradujo al griego y al latín (LXX, Vulgata) el hebreo, «son nulidades»13. No solo se perdió el juego de palabras poético –dioses/nulidades–, lo grave es que se coló un mensaje peligroso. De golpe, toda la mitología y fábula grecorromana cobraba realidad inquietante, pues no da igual negar la existencia de Marte y de Venus como dioses, que conceder que son pareja demoníaca disfrazada invitando a la humanidad al adulterio. Así, san Agustín pudo llevar el enunciado del Salmo 95 a sus últimas consecuencias14.


En una Europa de pueblos con resabio pagano, la pastoral eclesiástica con buen acuerdo restó importancia a lo demoníaco y mágico, pues Cristo liberó al hombre y al mundo de todo aquello15. Aun así, cuando el misionero cristiano ocupaba un santuario pagano, talaba un árbol sagrado o clamaba contra un rito ancestral, sus neófitos semipaganos entendían que allí algo hubo que funcionó de siempre, y algo pudo quedar. No es lo mismo destruir el ídolo porque no es nada, que porque dentro lleva un diablo. Lo sensato era dar catequesis positiva y mentar a Satanás lo menos posible, remitiendo al final del padrenuestro16.


Pero vino el Año Mil fatídico con sus pavores. Los intelectuales hojearon la Apocalipsis, y de sus páginas vieron volar demonios por todas partes. Como también se leyó mucho al san Agustín de La ciudad de Dios. Nunca antes se había tomado el nombre del diablo tan en vano17.


La demonología cristiana occidental dependió mucho de san Agustín repensado por santo Tomás. «Agustín y Tomás de Aquino se consideran la pareja de fundadores principales de la demonología»18. En tiempo de santo Tomás (1225-1274), un desconocido neoplatónico, el bizantino Dionisio Pseudo-Areopagita (siglo V/VI), con su jerarquía celeste, fue autoridad inconcusa, para muchos todavía en los siglos XVI-XVII19. De los demonios, en cambio, dijo poco y siempre en desfavor, de manera que la especulación demonológica fue, en feliz expresión de Stuart Clark, «thinking with demons»: pensar con, o como los demonios, poniéndose en su lugar como uno de ellos20. Nuestros inquisidores comprendían la necesidad de conocer al enemigo –a sí mismo ya se conocían con suficiencia dogmática– y, a falta de información directa, procuraban meterse en su lógica. Así nació la teoría conspiranoica de una contra-Iglesia diabólica, confirmada en hábiles interrogatorios.


3. HEREJÍA


Palabra neutra de suyo (en griego, ‘opción’ o ‘partido’), herejía vino a ser pecado y delito de opinión contra la fe verdadera. De hecho, para los primeros heresiólogos cristianos, Simón el Mago fundó el gnosticismo: interpretación abierta del cristianismo como especulación filosófico-mística ad libitum, al margen de un relato historicista ortodoxo, el Credo de la Gran Iglesia21. Sin embargo, la expresión simoniaca haeresis o herejía de Simón, conocida desde el papa san Gregorio I el Grande (590-604), se entendió en toda la Edad Media como compraventa de lo sagrado: praxis sacrílega, como en la propuesta de Simón el Mago a los apóstoles y, por tanto, herejía de hecho, no de opinión22. En 1320 –lo recordábamos–, el papa Juan XXII (1316-1334), en un contexto de magia negra en auge y de temor personal a sus efectos, contempló la invocación y pactos con demonios como ‘herejía de hecho’ (factum haereticale)23. Incluso organizó una consulta de expertos sobre el particular, un poco a la manera de nuestra Junta de Granada. El análisis de herejías prácticas, como la invocación y captura de demonios familiares en frascos, espejos, anillos, etc., consolidó la figura jurídica del factum haereticale –el ‘fecho de heregía’, en expresión de Alfonso X el Sabio–, cuya mera ejecución, sin adhesión mental a idea herética alguna, hace al sujeto hereje ex opere operato. El texto clásico es la bula de Juan XXII, Super illius specula (Aviñón, 1326-1327), sobre invocaciones y pactos mágicos con demonios24.


Pero el ingenio jurídico medieval no se agotaba ahí. Es célebre la glosa de Bernardo de Parma (s. XIII) a la voz haereticus:


«‘Hereje’ se aplica de varias maneras:


1. El que abusa de los sacramentos de la Iglesia, como el simoníaco [?]…


2. El que se separa de la unidad de la Iglesia.


3. Cualquiera excomulgado.


4. El que yerra en la interpretación de la Biblia.


5. El que inventa nueva secta, o se adhiere a una ya inventada.


6. El que entiende los artículos de fe de modo distinto de la Iglesia romana.


7. El que entiende mal los sacramentos de la Iglesia»25.


Apurando, solamente la definición número 6 de la glosa se aproxima un tanto a la idea clásica de error intelectual en materia de fe. El maestro glosador solo invitaba al estudioso del derecho aplicable a los herejes a dejar aparcada su idea de herejía a la entrada de un bazar donde se le ofrecían artículos muy variados y extrañamente etiquetados.


Por eso mismo, la glosa nos es útil hoy como plano-guía mental de aquellos teólogos y juristas. Sin ese aviso, un informe técnico como el del Dr. Mai para la Junta de Granada nos resultaría indescifrable. Todo el tema de la «nueva brujería» demoníaca pende de ese concepto multiuso en el derecho. Y en la universidad medieval, la facultad de Derecho siempre se resistió a ser la segundona de la teología, porque la mentalidad medieval estuvo impregnada de juridicismo: apelación sistemática y mecánica al texto legal (y a sus glosas) para resolver cuestiones incluso no estrictamente legales26.


La mentalidad juridicista implica, como corolario, el argumento de prescriptio iuris como garantía de razón y verdad extendida a cuestiones de hecho, tanto actuales como históricas27. El mismo argumento se hace tópico en los inquisidores como garantía de sus procesos y sentencias contra herejes y brujas: «Lo que todos ellos, siempre y en todas partes, han confesado en los mismos términos (¡incluso sin tormento!) no admite negación ni duda»28.


En semejante magma conceptual, lo primero para reconocer herejías era remitirse a los catálogos de ellas, que las ofrecían a menudo agrupadas por afinidad convencional, sin distinguir bien los errores objetivos de los imputados29. De ahí la proliferación de equívocos y de herejías imaginarias, incluida la brujería demoníaca, fuera de catálogo30.


Otra peculiaridad, tampoco ajena al juridicismo, fue que, en la Iglesia medieval impregnada de feudalismo clerócrata, se hizo capital la cuestión del poder monárquico absoluto y la obediencia a su autoridad. Un documento maximalista en este sentido se produjo a nombre del papa Gregorio VII como piedra fundamental de su reforma de la cristiandad. Dictatus papae (1075) es una declaración en forma de 27 artículos o cánones que dibujan el retrato del autócrata, depositario único y dispensador del poder divino en la tierra, por encima de cualquier otra autoridad eclesiástica o seglar. Y no solo eso, el número 23 pretende que «el romano pontífice, una vez ordenado canónicamente, por los méritos de san Pedro, sin lugar a duda se hace santo (indubitanter efficitur sanctus)…»31.


El Dictatus gregoriano, sin ser texto legal, siguió presente en espíritu para una mentalidad siempre juridicista, donde la desobediencia pertinaz al sumo pontífice, equiparada al crimen imperial romano laesae maiestatis (Inocencio III, Vergentis in senium, 1199), se convertía en herejía fáctica, pues implicaba negar su autoridad32. Así, muchos movimientos reformistas en los siglos XIII-XV, anticlericales, contestatarios o meramente críticos frente al clero, entraron o acabaron fácilmente en el catálogo de heréticos sin tener apenas sustancia dogmática33.


CONTRA HEREJÍA, INQUISICIÓN


Así entendida la cosa, para despejar aquella materia oscura, se hizo necesario un cuerpo especial contra la herética pravedad, gente concienciada y adiestrada, pero, sobre todo, motivada y vocacional. Un cuerpo exento de interferencias, con actoridad del papa y solo ante él responsable.


Ante todo, la ‘inquisición’ (inquisitio), de suyo, no era ninguna institución, sino el nombre de un procedimiento judicial antiguo, alternativo a la denuncia (denuntiatio) y a la acusación (accusatio), y los tres, frente a la purgación (purgatio)34. En este último procedimiento –cuya forma más sencilla y religiosa era el juramento de inocencia–, la iniciativa era del supuesto culpable infamado, que la solicitaba al juez, generalmente, en compañía de fiadores o compurgadores. En el proceso per denuntiationem y per accusationem35, la iniciativa era del denunciante (sin carga de prueba), o del acusador perjudicado (con carga de prueba); mientras que, en el modo per inquisitionem, parecido al moderno ministerio fiscal o público, la propia justicia abría la instrucción reclamando la colaboración de delatores. Este último fue el procedimiento elegido por el papa Lucio III (bula Ad abolendam, 1184): en la inquisición episcopal, cada prelado, en su jurisdicción, nombraba inquisidores para descubrir y juzgar a los herejes. La respuesta fue muy desigual e insatisfactoria.


Hugolino de Segni, el cardenal nepote del papa Inocencio III y sucesor de su sucesor, era hombre práctico que comprendió el potencial de las nuevas órdenes mendicantes, dominicos y franciscanos –una vez entibiada la mística de sus santos fundadores– para una empresa como el Santo Oficio de Inquisición; con la ventaja de que poseían cada una su red de conventos donde situar las oficinas inquisitoriales. Ya como papa Gregorio IX (1227-1241), su nombre se asocia a la creación de la Inquisición papal (1231) y a la promulgación de las primeras Decretales (1234). Fueron dos actos de afirmación del papado, haciendo su autoridad más presente en el control de la ortodoxia (ideas y costumbres) y en el derecho eclesiástico36.


La bula Excomulgamos (Excommunicamus, 1231) se considera el acta fundacional de una primera Inquisición ya como institución o Santo Oficio. Sin mengua de la jusrisdicción de los obispos, estos quedaban exonerados de la función impuesta por Lucio III, y la inquisitio de herejes se encomendaba a un cuerpo especializado de agentes del papa, delegados personales suyos ad hoc (inquisición delegada) en territorios y misiones concretas. Dichos agentes se reclutaron, sobre todo, en la orden de frailes dominicos, en competencia con los franciscanos, aunque también estos llevaron su buena aparte. La autoridad de cada orden proponía o nombraba los candidatos idóneos y facilitaba los conventos adecuados para cubrir áreas diocesanas. Cierta coordinación central corría a cargo, muy laxamente, de un grupo de cardenales inquisidores. Esta era la máquina que se ofrecía a las autoridades locales eclesiásticas y seglares, contando con su colaboración para limpiar la tierra de herejes o desobedientes de toda laya37.


Aquella primera Inquisición delegada no era todavía la máquina moderna que fue la Inquisición española (1478), que servirá de modelo a la Inquisición romana de Paulo III (1542) y a la de Venecia38. Sin entrar en comparación de pros y contras –funcionariado versus personariado–, se aprecia el paso de gigante dado por la Santa Sede en el control de la sociedad mediante aquel cuerpo de inquisidores personales, de suponerlos dinámicos, preparados, disciplinados e idealistas, amén de coordinados39. Condiciones todas que se hicieron desear demasiado en aquella primera etapa de la institución. El enorme poder papal delegado, ni con respaldo de bulas aseguró siempre al inquisidor y su equipo la cooperación y libertad de acción en cada lugar. Ese mismo poder discrecional autónomo –no solo medicinal, también recaudatorio– propició la aberración de la brujería nueva40.


BRUJERÍA CON SABOR A HEREJÍA


El 29 de abril de 1080, Gregorio VII dictaba una carta al rey de Dinamarca, sin saber que escribía a un muerto. El que el papa llamaba Acon o Hakon, rey de los daneses, el vikingo Harold III el Blando, acababa de fallecer el viernes de Pascua, 18 de abril, de modo que el receptor fue su hermano menor y bastardo como él, Canuto IV, el futuro san Canuto. Mejor así, porque el nuevo rey era más enérgico y enemigo de supersticiones paganas. Porque no otra cosa reprendía el papa:


«Esto nos ha llegado de vuestra gente: “¿Tiempo destemplado, aires malsanos, dolencias corporales de todo tipo?: la culpa es de los curas”. Decir eso es pecado mortal y debemos prohibirlo… Pero es que, además y por la misma causa, condenáis sin piedad a mujeres a ritos bárbaros, como si os fuese lícito hacer con ellas cualquier salvajada, y no es así…»41.


Gustav Henningsen, partiendo de este documento patrio, abundaba en casos similares de los siglos XI-XII, ponderando unos tiempos felices de escepticismo al menos relativo de las autoridades respecto a poderes mágicos; como revela la expresión tajante que también citaba: «De las brujas (striges), que no existen, no se haga cuestión». Así reza el Decretum, artículo 57, del rey Coloman el Leído de Hungría. Escepticismo relativo, porque, a continuación, el artículo 60 disponía: «Los brujos (malefici) descubiertos sean juzgados por el nuncio del arcediano y del conde»42.


Al tiempo de fundarse la Inquisición (siglo XIII), la magia y brujería ordinaria con sus adivinaciones, sortilegios y maleficios entraban en la categoría de superstición, no de herejía. Sin embargo, ya para entonces se daba importancia a la intervención de los demonios, desde el acto de invocarlos hasta la naturaleza del trato o pacto con ellos. Invocar a los demonios podía ser lícito, si se hacía sin respeto, con fin honesto y para cosas que entraban en sus posibles. Pasar de ahí era pecado y tal vez herejía43.


Los neófitos inquisidores, con buena lógica, se interesaron por la materia de adivinanzas o sortilegios, tal vez con exceso, pues, ya hacia 1258, el papa Alejandro IV les llamó suavemente al orden. La decretal Accusatus dedicaba un par de párrafos a recordar que, si la Inquisición se creó contra la herejía, los inquisidores deben despreocuparse de lo demás, como, por ejemplo, la usura (§ 5)44. Y de las adivinaciones y sortilegios, lo mismo, salvo una excepción:


«§ 4 (Sane). Dado que el negocio de la fe (el más privilegiado que existe) no debe ser estorbado por otras ocupaciones, los inquisidores de la peste herética diputados por la Sede Apostólica no deben inmiscuirse en cosa de adivinaciones o sortilegios, a menos que tengan sabor a herejía manifiestamente; ni tampoco deben ellos castigar a los que tales cosas practican, sino dejar que sean sus jueces propios quienes les castiguen».


El texto nos interesa en especial porque se manejó en la Junta de Granada; primero, por el coordinador Alonso de Valdés, pero también por micer Mai con más detalles, pues alegó también otro párrafo de la misma decretal Accusatus. La aportación de Mai es valiosa, ya que da la pista de cómo las glosas intepretativas hacían derecho. Aquí, la glosa al texto hace mención a consultas a demonios para adivinar; bien entendido que no es lo mismo preguntarles por el futuro no conjeturable –cosa fuera del alcance de las facultades angélicas y demoníacas–, que pedirles información sobre objetos perdidos o hurtados, sobre enamoramientos o desvíos y cosas así, que hasta los humanos inteligentes pueden averiguar.


Claro en su intención, el § Sane funcionó justo al revés de lo que pretendía el legislador. Lo de menos fue la metáfora organoléptica del «sabor a herejía», que, asistida por el adverbio manifeste, «manifiestamente», incidía en oxímoron. Lo decisivo fue el nisi, «a menos que»: un portillo a la excepción, que fue como invitar a convertirla en regla. Donde mediaba el diablo con su deje sulfúreo, la herejía no andaba lejos. Cierto que el papa Alejandro, en el siglo XIII, solo hablaba de «adivinaciones y sortilegios», era el peligro de moda entonces y en el siglo siguiente. Pero lo demoníaco en auge terminó invadiendo toda la magia. Paso a paso, a los inquisidores no les fue difícil construir una brujería nueva con adobo de herejía. Veamos cómo.


BRUJERÍA POR ACUMULACIÓN,
O CÓMO CONSTRUIR UNA BRUJA MODERNA


El gran investigador de la brujería medieval europea, Joseph Hansen, fue pionero en rastrear documentalmente su proceso de demonización, ya desde el siglo XIII, pero decisivamente en la primera mitad del XV. Su estudio sistemático, Magomanía, Inquisición y procesos de brujas en la Edad Media (1900), tuvo como apéndice documental extraordinario «Fuentes e investigaciones sobre la brujomanía y la caza de brujas en la Edad Media» (1901). Auténtica biblia del tema, con los documentos reproducidos en sus lenguas originales, esta obra, con sus defectos, sigue siendo insustituible45. A la luz de esos documentos, Hansen proponía un modelo conceptual descriptivo de la metamorfosis brujesca por acumulación de elementos varios, unos antiguos y otros más nuevos o renovados (teología, mitología clásica, fabulación medieval, escolástica, folclore).


La nueva brujería, totalmente imaginaria pero oficialmente impuesta como realidad y verdad cuasi de fe, se puede representar a modo de polinomio pedagógico, abierto a nuevos elementos46:


Bd = M + V + T+ I + A + …


Donde: Bd es brujería demoníaca, y en el segundo miembro, 1. maleficio (M), 2. vampirismo (V), 3. tranformismo (T) de hombres en bestias. 4. íncubos (I) y sexo de demonios con humanos. 5. aquelarre (A) o asamblea mixta de diablos y brujos demonólatras en sociedad. El reproche inmediato es la falta del elemento clave: el pacto (P) entre el hombre y Satanás. El vampirismo era parte del maleficio, y la coyunda entre la bruja y su íncubo era intrínseco al pacto; lo mismo que la marca del diablo –por donde empezará justamente nuestro relato navarro–, contrapartida visible del invisible carácter sacramental del bautismo.


El concepto acumulativo o colectivo (Kollectiv-, Kumulativbegriff) de Hansen ha tenido como divulgador a Brian P. Levack (desde 1987), con tal fuerza de persuasión que, para muchos, es idea suya y casi de obligado asenso47. Su polinomio acumulativo incluye como sumandos esenciales (presupuesto el diablo): 1. Pacto diabólico social; 2. Asambleas; 3. Transporte; 4. Metamorfosis48. Extrañamente, falta el primer elemento de Hansen: el maleficio, consustancial a la brujería de siempre y capital en la nueva, incluso cuantitativamente, como bien razonó J.-P. Boudet (1996; 2000)49. Bien es verdad que el maleficio cabe perfectamente en el contenido del pacto, que lo condiciona todo.


Según eso, la transición del modelo de brujería tradicional al moderno demoníaco implica una diferencia sustancial. En el primero, la persona tenía su poder brujo como facultad innata, en sus genes, que decimos hoy. En cambio, en la brujería demoníaca, la persona –cualquier persona–, en virtud del pacto voluntario, adquiría de prestado en precario un poder maléfico, pues sus efectos siempre tendían al mal, aunque a veces pudiera parecer lo contrario. Según eso, aunque el maleficio era primum in intentione para la denuncia o inquisición de brujería, su raíz o poder maléfico era ultimum in executione, de resultas del pacto. Por ello, sin ánimo de porfía, podemos pasarlo del principio al final del polinomio acumulante, que quedaría así:


Brujería demoníaca = pacto + íncubo + vuelo + aquelarre + maleficio.


El concepto se presta a multiples combinaciones que al fin llevan todas a la misma construcción de la bruja con diferentes énfasis. Por ejemplo, M. Ostorero enuncia cuatro elementos principales: 1. La dimensión colectiva: secta o sociedad secreta. 2. Lazo de lealtad absoluta que ata la bruja al demonio: apostasía y demonolatría. 3. Actos contra natura: infanticidio y canibalismo, incluso de propia prole, como sacrificio al diablo; sexualidad aberrante que extiende el vínculo también a la unión carnal. 4. Transporte aéreo de las brujas50.


Si reparamos en la naturaleza de los crímenes imputados a los adeptos de la brujería diabólica como secta destructora del sistema cristiano, vemos que los hay de dos clases: de una parte, maleficios y daños de carácter general contra personas y bienes; de la otra, crímenes específicos horrendos y repugnantes, como el infanticidio por asfixia, la sustitución fraudulenta de criaturas vivas por los llamados cambiones51, el latrocinio de niños muertos, la paidofagia, mortandad infantil, atentados sistemáticos contra la fecundidad, venenos de destrucción masiva, etc. Estos son los típicos del diabolismo, donde el clásico maleficio de mal de ojo, de ligamiento y similares de siempre contra particulares se amplifican a dimensiones demográficas. ¿Quién no veía la panoplia del diablo para despoblar la cristiandad?


El auge enorme de la caza de brujas en distintas áreas de Europa despertó el interés de las autoridades diocesanas y seglares en reasumir la persecución del nuevo crimen52. Un foco temprano de irradiación fue el arriba nombrado espacio del arco alpino occidental: ducado de Saboya y entorno franco-oriental (Delfinado, Borgoña), suizo-germánico (Berna), italiano (Piamonte, Lombardía). Otro, más precoz incluso, se reconoce en el Pirineo centro-oriental (Aneu) con su entorno ibérico (Cataluña, Aragón) y franco-meridional (Languedoc, Gascuña, Navarra, País Vasco)53.


Es significativo que toda esta vasta área brujógena fue cubierta por la predicación ambulante del dominico valenciano san Vicente Ferrer († 1419), exaltado apocalíptico propenso a la síntesis o complejo herejía/brujería/diabolismo54. Para no ser menos, otro predicador carismático, pero de la orden franciscana, san Bernardino de Siena, encendió la Italia central con soflamas contra el peligro de viejas brujas, que, por su pacto con el diablo, asesinaban y robaban de sus cunas a niños pequeños para devorarlos y fabricar polvos maléficos. El celo del fraile desató una oleada de denuncias en torno a 142755.


El proceso de doble sustitución del mago/bruja por el hereje-demoníaco fue bastante rápido, aunque no uniforme. El examen de los testimonios más antiguos –Pirineo/Cataluña, desde 1424, aquí sin parafernalia de teoría– demuestra que el concepto de brujería demoníaca ya estaba elaborado para entonces en sus elementos típicos. Según eso, las Ordinacions i costums de les Valls d’Àneu serían «uno de los primeros textos de toda Europa que hacían referencia expresa y castigaban la brujería»; por lo que «no es osado plantear que este escueto documento pudo ser el nacimiento de la caza de brujas europea»56. Desde luego, la prioridad en esta materia no es ningún timbre de gloria patria. Tampoco hay que imaginar centros creativos independientes en época en que se viajaba mucho, por obligación y devoción, y era habitual la correspondencia por correo.


Pronto aparecieron teóricos del fenómeno en sus aspectos jurídicos, procesales y penales. Uno de los primeros fue Claude Tholosan, magistrado seglar con sede en Briançon, activo en el Delfinado desde 1426 y autor de un ensayo-alegato contra magos y maléficos (h. 1436)57. Para ese trabajo, contó con el parecer por escrito de colegas de Languedoc, es decir, del foco pirenaico. Muy significativa su argumentación jurídica civil sobre el foro mixto de la nueva herejía de lesa majestad, perseguible por el rey de Francia como «vicario de Dios sin intermediario, que actúa como Dios, no como hombre»58. Era idea bastante generalizada desde tiempos del rey Felipe IV el Hermoso de Francia en su disputa con el papa Bonifacio VIII; idea que también pudo pesar en el ánimo de nuestro licenciado Balanza actuando a nombre del rey de Castilla y de Navarra, aunque en la discusión de Granada ni se tocó, cuando el caso ya estaba en manos de la Inquisición.


El documento Ut errores (‘Para que los errores’) de Tholosan no figura en Hansen, pero sí la transcripción de uno de los procesos que llevó como juez (Briançon, noviembre de 1437)59.


Fue el caso de un Juberto de Baviera, pellejero alemán, reo de «delitos enormes», «inculpado de sortilegios y fachuras ciertas», etc. Documento muy bien elegido como ejemplo típico de proceso acumulativo, para apreciar el prejuicio del magistrado frente a su reo. Era este un infeliz sesentón que sirvió de criado diez años y más a un cura párroco de Múnich practicante de la nigromancia, y que un buen día resultó aprendiz de brujo manipulando un libro de su amo. El desgraciado, que pide misericordia, se acusa de todo lo que se le pide: empezando por su relación pecaminosa con tres diablos, Lujurioso, Soberbio y Avaro. Tres personajes con nombres de pecados capitales, como sacados de algún apólogo o cuento moral; el primero de los cuales «se le apareció en forma de doncella de 12 años muy apetecible». El libro mágico dejado como al desgaire por el cura era una trampa para meter a su criado en la secta y hacer de él un criminal imaginario.


Al pobre Juberto no le faltó ni el volar:


«Lo hacían, los jueves y sábados por la noche, él y sus colegas de la secta a la grupa de un mulo o un caballo60, guiados todos por una treintena de diablos, que, en un instante, les llevaban al lugar acostumbrado de sus reuniones, donde tenían concurso de rendimiento maléfico», nada de orgías, o más bien se dan por supuestas.


Tales eran los materiales cosechados por el juez. Confesiones como esta, cuyos artículos se reflejan en su informe, como respuestas a un interrogatorio. Por ejemplo, tocante a los maleficios, aquelarres y vuelos (Ut errores, § 6), dice:


«Otrosí, [el diablo] les burla (illudit) en sueños, de modo que creen ir corporalmente de noche, sobre todo, los jueves y sábados, en la comitiva de los diablos, a ahogar niños y pegarles enfermedades; y que extraen la grasa de los niños que cuecen y comen allí mismo; y van a cierto lugar donde tienen la sinagoga de provincia. Llevan también un pendón con la figura del diablo principal, al que como luego se dice rinden cuenta de maleficios y le son presentados los nuevos de la secta. Y afirman que viajan lejos, unos montados en una vara untada de sebo de niño mezclada con el polvo descrito abajo61 y meada de diablo; algunos también montados en bestias y escobas, a tener la sinagoga, donde besan al diablo, y a su mandato se conocen carnalmente unos a otros, a veces contra natura, para regresar en un momento, y en las casas que los diablos les abren les parece que comen y beben y realizan toda suerte de maldad. Y a ratos, al son de instrumento, danzan en compañía del diablo62… También les parece a estos infieles que allí comen y beben sin que la sustancia disminuya. Allí está presente el diablo mayor y jefe provincial sentado en un sillón, al que tributan reverencia y, tras darle razón de las maldades realizadas, planean hacerlas peores. Allí también preparan los polvos»63.


Hemos subrayado dos cosas. La primera y más importante: el juez mantiene que lo que le cuentan sus inculpados sobre sus vuelos mágicos para tomar parte en juntas y acciones criminales es pura ilusión diabólica que les hace tomar sus sueños por realidad. Lo que no quita para condenarles a la hoguera, por descreídos y por su entrega voluntaria al diablo, y por estar admitido que los maleficios podían funcionar64. En especial, el supuesto vuelo mágico es pura ensoñación, similar a la descrita en un texto erigido en crucial del derecho, el llamado Canon Episcopi, donde se condena la superstición de ciertas mujeres, víctimas de ilusión diabólica, que se figuraban tomar parte en cabalgatas femeninas nocturnas cortejando a Diana y otras diosas del paganismo65.


El mismo escepticismo profesaba el dominico Juan Nider en cuanto a la realidad de las maravillas de la brujería, todo ilusión y ‘prestigio’ (praestigium) del demonio66; engaños cuyas primeras y, a menudo, únicas víctimas eran los magos y brujas, incluido el volar67. Sin embargo, ya fuera del ilusionismo, el teólogo dominico compartía la convicción de que algunos brujos y brujas eran infanticidas y caníbales de verdad, que se reunían como en acto social para el aprovechamiento alimentario e industrial de sus despojos infantiles68. Según eso, la prueba reina en juicio, que era la confesión del reo, como el número complejo, constaba de parte real y parte imaginaria, nada fáciles de distinguir cuando la segunda incluía la primera en confesiones absurdas, como bien sabrán nuestros junteros de Granada. La credulidad de aquellos escépticos –de ser sinceros– era atribuir al diablo las fantasías que ellos mismos inducían en la gente, desde el púlpito, mediante libros, o en los interrogatorios a vida o muerte. Porque, si Dios le consiente al diablo tan amplísima licencia para iludir a los humanos, el mundo es un juego de espejos y luces móviles sin más asidero que el pirronismo.


Retengamos esta referencia, Canon Episcopi, manzana y hueso de discordia entre dogmáticos y negacionistas de la magia demoníaca, que reservamos para la Junta de Granada69. Queda subrayada también la variedad de transporte que el diablo proporcionaba a los de su secta, donde se incluye la vara o bastón y la entonces novedosa escoba voladora70.


EL VUELO MÁGICO


De todos los elementos acumulados, el más llamativo para la imaginación –también el más discutido entonces– fue el de la transvección o transporte por vía aérea, vulgo vuelo de las brujas71. No es sorprendente que nuestra Junta de Granada lo tome como criterio de base para su discusión sobre el caso navarro: un punto que también hará suyo el pseudo inquisidor Avellaneda/Balanza, en irónico relato en primera persona de un experimentum crucis sobre el vuelo de una bruja72. El vuelo mágico es tópico folclórico con sus modalidades según cultura o capricho. La tesis oficial católica era que, de una u otra forma, el portador efectivo era el diablo, invisible a veces, otras materializado en su apariencia convencional o mutado en animal, y siempre en contacto físico con lo transportado, excluida la actio in distans73.


Para el éxito de un vuelo mágico, que supuestamente era transporte demoníaco, aparece como requisito la unción corporal con un ungüento específico. Esta incongruencia se explica por influjo de los relatos folclórico-literarios antiguos sobre brujería, como el Asno de Oro de Apuleyo74. Bien entendido que, en brujería demoníaca, ese adminículo era un señuelo cuasi sacramental, según los demonólogos; o bien, según los escépticos, surtía efecto narcótico en la persona que, sin moverse de casa, soñaba volar al aquelarre o a sus fechorías75.


Del mismo modo, el brujo podía volar no a lomos de un animal, sino sobre un asiento o, como se ha hecho clásico, sobre una escoba, horca o cayado. En nuestro episodio navarro, «no encontraremos las clásicas escobas ni por excepción», anota Idoate, mientras ilustra su libro con la viñeta clásica de Le champion des dames (1451) de Martin Le Franc76. Pudo añadir que esta primera representación conocida de brujas de escoba era la misma que vería Carlos V en su memoria infantil cada vez que se trató con él de las brujas navarras. Ese códice, junto con otro también ilustrado con brujas en escoba, ambos del mismo poema, dedicado por el autor a Felipe el Bueno, trasabuelo de Carlos, eran joyas de la biblioteca ducal de Borgoña, y es fácil adivinar que tía Margarita –la joven viuda doble Margarita de Austria–, tutriz del príncipe niño y de sus hermanitas, les premiaría, de vez en cuando, mostrándoles la locomoción tan divertida de las brujas a horcajadas en el palo de sus escobas, con el ramon o haz hacia adelante o hacia atrás, según el códice y su artista, para discusión eterna de las ventajas aerodinámicas respectivas.


EL PRIMER AQUELARRE


El teatro asociado mentalmente a la brujería demoníaca es sin duda alguna la asamblea, como elemento complejo en sí mismo, pues incluye todo un programa: el vuelo de ida y vuelta en tropel (con sus preámbulos), presentación de novicios y su pacto iniciático, homenaje al diablo, arenga del mismo, banquete caníbal, danza al revés, sexo y maleficio. Algunos artistas lograron espectaculares reconstrucciones de conjunto77. En el caso de Zugarramurdi, representa el apogeo del tema, por influencia, sobre todo, del instigador Pierre de Lancre. Ahora bien, como en todos los elementos de la nueva brujería, el déjà-vu es inevitable. Y en efecto, el formato tal vez más antiguo de asamblea herético-demoníaca y, desde luego, el primero en documento oficial de máximo nivel, lo trazó el papa Gregorio IX en su bula Vox in Rama (1233). Era una arenga78 al Sacro Imperio para una cruzada contra cierta secta alemana de adoradores del diablo, y aunque no los llama brujos, nos interesa por la descripción gráfica de su ritual iniciático y su satanismo cátaro; eso sí, todo envuelto en el «se dice»79:




Gregorio IX. De la bula Vox in Rama (1233)


De la iniciación en esta peste, esto es lo que corre por ahí:


1. Cuando un novicio es recibido en ella y por primera vez entra en las escuelas de esos perdidos, se le aparece una especie de rana, la que algunos suelen llamar sapo. Unos la besan en el trasero, otros peor, en la boca, recibiendo dentro de la suya la lengua del bicho y su saliva. El cual a veces se aparece de tamaño desmesurado…


2. Finalmente, avanzando el novicio, le sale al encuentro un hombre asombrosamente pálido, de ojos negrísimos, tan extenuado y flaco, que consumida la carne parece reducido a la piel sobre los huesos. El novicio le besa y le siente frío como el hielo. Y tras el beso, el recuerdo de la fe católica se desvanece totalmente de su corazón.


3. Luego se recuestan al banquete; cumplido el cual se levantan de la mesa, y por cierta estatua que suele haber en tales escuelas desciende andando hacia atrás, a modo de perro, un gato de tamaño mediano, negro y de cola retorcida, al cual le van besando en el trasero, primero el novicio, luego el maestro y los demás por orden, pero solo los dignos y perfectos; porque los imperfectos que no se tienen por dignos reciben la paz del maestro.


4. Entonces, cada uno en su puesto, tras recitar ciertas melopeas, vueltos con la cabeza inclinada hacia el gato, el maestro dice: «Con tu venia», y a cada uno que tiene cerca le manda tal cosa, mientras el siguiente tercero dice: «Entendido, maestro»; y el cuarto: «También nosotros, a obedecer».


5. Acabado este acto, se apagan las candelas y se procede a practicar la lujuria más hedionda, sin distinción alguna entre extrañas y parientas. Y si por ventura hay más varones que mujeres, los sobrantes se entregan a la pasión vergonzosa y, encendidos en mutuo deseo, varones con varones se ayuntan torpemente, y lo mismo las hembras cambien el uso natural por el contra natura, haciendo lo mismo entre ellas de forma condenable80.


6. Una vez cumplida tan nefanda maldad, encendidas de nuevo las candelas y ordenados cada uno en su puesto, de un rincón oscuro que nunca falta en las aulas de estos perdidos, sale un hombre resplandeciente de cintura arriba y más claro que el sol (según ellos), encrespado por detrás como un gato, cuyo fulgor ilumina toda la escena81.


7. Entonces el maestro, tomando una prenda de la vestimenta del novicio, le dice al refulgente: «Monseñor, esto que me han dado te doy». A lo que el refulgente responde: «Bien me ha servido muchas veces y mejor me servirás. A tu cuidado dejo lo que me has dado». Dicho lo cual, desaparece.


8. También todos los años, por Pascua, reciben el cuerpo del Señor de mano del sacerdote y, llevándolo en la boca a sus casas, lo arrojan al retrete en afrenta del Redentor.


9. A esto, los muy miserables prorrumpen en blasfemias con sus sucios labios, afirmando en su delirio que el Señor de los cielos faltó a la justicia cuando con violencia y dolo arrojó a Lucifer a los infiernos. En este creen también los miserables, y afirman que él es el verdadero creador de los cielos, y que, tomada revancha, arrojará al Señor y volverá a su gloria, por el cual esperan tener la bienaventuranza eterna con él, y no antes.


10. Todo lo que agrada a Dios lo declaran prohibido y, al contrario, obligatorio lo que Él detesta.





Aunque, en rigor, se describe la recepción de un nuevo adepto (números 1-2), el resto del programa (números 3-9) sería válido para las asambleas en general. Aquí no puede hablarse de asamblea mixta de humanos y diablos, pues la presencia de estos es restringida y ceremonial. Nada de sexo compartido con íncubos y súcubos, pero sí, en cambio, sodomía entre humanos, algo que los demonios rechazan, según opinión muy extendida82. Fuera de la aparición del «hombre refulgente», en alusión a Lucifer, y del pálido maestro de novicios, no está claro el papel de los otros personajes demoníacos, pero tampoco se pida mucha lógica a estas figuraciones. Lo importante es que ya, desde los inicios de la Inquisición, y con independencia de ella, circulaban fabulaciones sobre diabolismo asociativo de largo alcance, sectario proselitista organizado en escuelas.


El episodio histórico es bien conocido como la revuelta de los Stedinger y cruzada contra ellos (1232-1234)83. Un grupo étnico friso-sajón de colonos dedicados a la mejora de tierras en las marismas de Stedingen, en la depresión del río Weser, se rebelaron contra la presión fiscal en forma de diezmos que les imponía como a vasallos suyos el príncipe-arzobispo de Brema y Hamburgo, Gerardo II de Lippe (1219-1258). Este pensó reducirlos declarándoles herejes por despreciar un mandamiento de la Iglesia, y así obtener del papa Gregorio IX la intervención de la recién creada Inquisición, en la persona de un inquisidor temible, Conrado de Marburgo84. Coincidió que este, en su obcecación, había tocado a intocables de la nobleza y lo pagó con la vida. El papa recogía la versión transmitida por el inquisidor sobre aquellos campesinos, ya transformados en imaginaria secta de luciferianos: adictos a Lucifer85. Sin involucrar a magos o brujos, una bula papal describía por vez primera en 1233 los elementos básicos, apostasía, pacto diabólico, disciplina castrense, juntas ritualizadas y planificación contra-Iglesia: todo lo que, dos siglos más tarde, marcará el nuevo paradigma de brujimagia demoníaca. Gregorio emitió otras bulas más sobre el mismo tema y cruzada, que se fue de las manos y se quiso sepultar en el olvido, como lejana premonición de nuestro caso Balanza. Por lo demás, los temas y motivos serán recurrentes en el tiempo, aquí o allá.


RECURRENCIAS VARIAS


Un dato del mayor interés para aquella primera andadura de la Inquisición papal es que el inquisidor Conrado de Marburgo sometía a sus encausados a interrogatorio fijo sobre su participación en la secta, «sin otra alternativa que confesar por las buenas y seguir vivo, o jurarse inocente y al punto ser quemado». Además, para mayor rendimiento, el cazador se valía de sabuesos que le levantaran las piezas, gente que se le ofrecía para guiarle en su inexperiencia. Y, por último, tenemos aquí una primicia sobre la implicación de menores y niños en la supuesta trama. Todo ello, en términos que veremos repetidos en la recurrente brujomanía navarra del XVI. Un fenómeno de coincidencias fácil de explicar por la lectura de los Anales Eclesiásticos y otras fuentes de biblioteca (traduzco abreviando):


«Cierta mujer vagabunda de 20 años cayó por allí [por Praga], haciéndose la experta en cosas de la secta, capaz de descubrir a los herejes ocultos y sus fautores. El maestro Conrado, muy a la ligera, le dio pase… El acusado, sin lugar a legítima defensa, no tenía otra salida que confesarse hereje: decir que había tocado el sapo y que había saludado con el beso de paz al hombre pálido y demás monstruos de falsedad; de modo que algunos católicos, en aquellos juicios farsa, prefirieron arder en su inocencia y salvarse, a mentir… Otros, por debilidad, eligieron la mentira antes que la quema, obligados encima a denunciar las escuelas; a lo que respondían: «No conozco a quién acusar. Dadme vos los nombres de quienes sospecháis…». De los niños escolares que pararon en la hoguera como los adultos, se investiga si [sus procesos] son irregulares. De los inocentes ejecutados se pide consejo al papa»86.


El ofrecimiento al inquisidor de la joven espontánea –Alaida o Adelaida–, detectora de herejes, hace recordar el comienzo de la empresa de nuestro Balanza, según el cronista navarro Sandoval, aunque del método detector de aquella pionera nada se dice87. Pero es que el inquisidor Conrado, a su llegada, encontró también a una pareja de buscadores ya en faena con la misma pretensión de zahoríes. Uno era fray Conrado Dors, dominico, y el otro, su ayudante, Juan, a secas, un lego discapacitado que sería el verdadero catador de esencias demoníacas. Lejos de desautorizarles, el inquisidor oficial los tomó a su servicio, «dispuestos a quemar un ciento de inocentes, si entre ellos hubiere un solo culpable». Así, de cata en cata, subiendo desde el campesinado a la burguesía, y de ahí hasta la más alta nobleza, entre estos dos y la joven Alaida llevaron al inquisidor al precipicio88.


De las declaraciones procesales en general, resultan dos ritos de asamblea (como en la liturgia): ordinario y solemne. La primera, semanal, cuasi parroquial y vecinal, las noches de jueves a viernes, o de viernes a sábado, según regiones. Las extraordinarias, una o más veces al año, coincidiendo con alguna festividad eclesiástica con propósito de profanarla, se situaban en lugares más remotos, inaccesibles incluso, y podían ser multitudinarias. Su objetivo era cohesionar el movimiento con demostración de poderío, pero también con escarmientos ejemplares a los adeptos más remisos.


En cuanto a la ceremonia de ingreso del novicio, hay variantes. La más sencilla, sin asamblea, en la iglesia parroquial en domingo antes de la bendición del agua y a puerta cerrada (se supone), pues el candidato acompañado de sus maestros brujos, a guisa de padrinos, pronunciaba allí las renuncias al bautismo, a Cristo y la Iglesia, previas al homenaje y entrega al demonio89. En el otro extremo, la profesión demoníaca era número añadido al comienzo del programa de actos de la asamblea.


El autor del Martillo distingue dos grados de compromiso de las brujas, a la manera de los votos simples y los solemnes de los religiosos: los simples, en acto privado; los solemnes, en asamblea, donde el demonio, en forma visible, explora la voluntad de los candidatos «para el reniego de la fe y culto cristiano, y de ‘la mujer extensa’ (et de extensa muliere)90 –así es como llaman a la Virgen santísima– y de los sacramentos venerados».


En los procesos navarros, se habla de iniciación, por ejemplo, de niñas catecúmenas instruidas por sus maestras, a las que a veces denunciaban91. Entre las enseñanzas iniciáticas, figuraba el reniego de la religión, pero también de la propia familia, con fórmula registrada: «renegaban del genollo de su padre y de la teta (o del vientre) de su madre»; también en plural, «los genollos… las tetas»92. Pero, al renegar de María, ella sigue siendo «andre dona Maria» –la Señora santa María–, sin apodo vejatorio93.


En otros contextos, el maestrillo del brujo o bruja era un demonio, algo así como su diablo-custodio. Como en la vieja bula Vox in Rama, del siglo XIII, también aquí en la iniciación interviene el gran sapo como animal sagrado –el «buey de Dios», invocado como «¡literna, literna!» –, al que no se besa, pero se toca religiosamente al renegar94… Claro que lo del buey literna, a primera intención parece malentendido, por el boc de Biterna, lo que nos remite a fray Alonso de Espina y su Fortaleza de la fe (1464). Espina es autor del máximo interés para los primeros contactos hispánicos con la nueva brujería, dado que su obra citada fue conocida en Europa y repetidamente impresa95. Discurriendo este autor sobre cómo los demonios engañan a las mujeres «llamadas bruxas o xurginas», anota96:





	Nimirum1 habundant tales peruerse mulieres in Delphinatu et in Vaschonia2, ubi se asserunt concurrere de nocte in quadam planicie deserta3 ubi est aper4 quidam in rupe qui vulgariter dicitur ‘El Boch de Biterne’, et quod ibi conveniunt5 cum candelis accensis6 et adorant illum aprum osculantes eum in ano suo. Ideo capte plures earum ab inquisitoribus fidei et convicte ignibus comburuntur. Signa autem combustarum sunt depicta, qualiter s(cilicet) adorant cum candelis predictum aprum in domo inquisitoris Tholosani in magna multitudine camisearum, sicut ego propriis oculis aspexi.


	Por cierto1, abundan tales mujeres perversas en el Delfinado y en Gascuña2, donde ellas aseguran concurrir de noche en cierta landa3, donde está cierto jabalí4 en una peña, el que en lengua vulgar se dice el boc de Biterna; y que allí se reúnen con candelas encendidas5 y adoran a aquel jabalí besándole en su ano. Por ello, presas muchas de ellas por los inquisidores de la fe y convictas son quemadas. Las muestras de las quemadas están pintadas, es decir, cómo adoran con candelas al dicho jabalí, en la casa del inquisidor tolosano, con una gran profusión de camisas, como yo, con mis propios ojos, tuve ocasión de ver.







1. Ms. Burgo de Osma: Nimium, En exceso (C. Cavallero).


2. Vaschonia/Gaschonia: variantes antiguas de Gascuña. Ambas formas en las distintas ediciones del Fortalicium. Ms. Burgo de Osma: Vasconia.


3. planicie deserta: traduce al latín el término lanne, land, landa.


4. Sería de esperar caper, cabrón, en correspondencia con el boc, pero no hay base manuscrita ni impresa para corregir aper, y luego aprum, jabalí.


5. accensis: así las ediciones; ms. Burgo de Osma: incensis (C. Cavallero).


¿Quién era, para Espina, «el inquisidor tolosano»? Si fuese toponímico, sería seguro el nombre de Hugo Nigri, o Hughes Lenoir (†1465), con base en Tolosa, que se da por cierto97. Pero, sin darle mayor importancia, cabe alternativa. Espina empieza hablando de mujeres del Delfinado y de Gascuña. Dejando aparte que Tolosa siempre cayó fuera de la Gascuña histórica, parece extraño que un franciscano como fray Alonso, rival del dominico Lope de Barrientos en la corte de Castilla, tuviera interés en visitar y celebrar casas y cosas de dominicos. En cambio, en su alusión al Delfinado, apuntaría más a bien a nuestro conocido Claude Tholosan, el pionero perseguidor de la brujería demoníaca en aquel foco primario del arco alpino occidental durante veinte años y fallecido hacía una década. Magistrado juez seglar, celoso del fuero real francés, pero, a la vez, respetuoso con la Inquisición pontificia y los tribunales eclesiásticos98.


Espina evoca, en casa del inquisidor –por tanto, en Briançon–, un museo de trofeos con las camisas o sambenitos colgando delante de un mural del boc de Biterna: nombre que el visitante pone mentalmente al paisaje imaginario en eminencia rocosa, donde un grupo de personas, en su mayoría mujeres, de rodillas con velas encendidas hacen el homenaje y beso obsceno al boc: «el macho cabrío, y lo mismo que boque; es voz anticuada de Aragón» –dice el Diccionario de Autoridades–, pero viva en catalán, y equivalente al francés bouc99. Choca, por tanto, la transformación sistemática del caper o ‘cabro’ en aper, ‘jabalí’, por arte tipográfica, imposible de explicar ni corregir como errata; más aún, dice expresamente que lo que vio en pintura era puerco montés. La palabra aper, en la Vulgata, es un hápax, presente en el Salmo 79, 14: «Exterminavit eam aper de silva» (el jabalí de la selva acabó con ella), referido a la «viña del Señor», el pueblo de Israel como figura de la Iglesia. En consecuencia, el jabalí o puerco montés se sumó al bestiario simbólico del diablo100. Y precisamente esto nos remite de nuevo a Tholosan, que en el proceso a un médico falso converso judío de Bari, nigromante perdido, anota que el cuarto de sus demonios custodios, Achera (en hebreo, ‘la Otra’, o ‘la Última’), se le mostraba en figura de puerca, lo más abominable en la simbología judía101. Así, el juez, que compartía con fray Alonso la aversión antijudía, en su Biterna particular delfinesa, había sustituido el boc por un puerco montés.


El pacto con invocación explícita fue fundamental en la magia demoníaca desde los siglos XII/XIII, cuando las artes mágicas se ponen de moda y son más prohibidas, multiplicándose la casuística prodigiosamente102. En cuanto a la asamblea (sinagoga o sábado, etc.), de orígenes oscuros y modestos en relación con su desarrollo espectacular, expresión del carácter social sectario de la contra-Iglesia de Satanás, para los inquisidores su interés práctico era obvio. Fue el gran motor de la delación entre vecinos y grupos enfrentados, con motivaciones muy diversas. Además, la idea de proselitismo incluyó a menores de edad, también como delatores peligrosos.


El modelo, aun sin estar completo del todo, funcionó como motivo de caza de brujas desde los años 1420-1430 durante más de dos siglos. En esta primera caza de brujas navarra (1525), veremos a todo un juez Balanza, ejecutor de penas capitales por vía sumaria, valerse de los servicios de dos mujeres catadoras de ojo brujo, capaces de distinguir a las personas de tal condición por cierta marca en el iris izquierdo103. Pues bien, este otro elemento acumulativo, la marca del diablo (en distintas versiones), como señal física del pacto, no emerge con claridad hasta principios del siglo XVI104. La marca podía estar fuera del ojo, en el cuerpo, como prefiere Martín del Río cuando habla del «distintivo a modo de estigma que el diablo imprime a las brujas, tan insensible, que ni la punción de una aguja larguísima les produce dolor alguno, ni sale sangre»105.


EL CONCILIO DE BASILEA Y SU CÍRCULO: BRUJERÍA DE DISEÑO


El Año Mil, aparte de poner de moda al diablo, como tal milenio se reveló inocuo y tema de poco provecho para cábalas trascendentales. Tuvo que venir el Gran Cisma de Occidente (1378-1417) –la crisis más peligrosa de la cristiandad–; y eso sí que fue «la gran obra del diablo». Fuera de la retórica al uso, esta sería para muchos la explicación de aquel desastre que sobrevino sin avisar, de manera atropellada y nada seria por sus actores humanos.


Pero, como ya estaba previsto en la vieja bula Vox in Rama, Satanás no daba por concluida su tarea. Prueba de ello, el arreglo chapucero en el Concilio de Pisa (1409), que, al no dar con la vía de cesión o renuncia de ambos papas rivales, cortó por lo sano y, en junio de 1409, declaró depuestos a los dos, al de Roma (Gregorio XII) y al de Aviñón (Benedicto XIII), para dotar a la Iglesia de papa legítimo seguro. Salió elegido el candidato conciliar: el fraile franciscano y arzobispo de Milán Pedro Filargo de Candía, como Alejandro V (junio de 1409), con lo que el cisma bicéfalo se hizo tricéfalo. Y aunque Alejandro murió sin cumplir su primer año, con su sucesor Juan XXII (Baltasar Cossa), el «monstruo Cerbero» duró otros cinco años (mayo de 1410-mayo de 1415).


Alejandro V, en su corto antipapado, tuvo tiempo para organizar la primera caza de brujos/brujas de nuevo cuño demoníaco asociativo. Cierto, el pontífice, en su bula Ab exordio nascentis Ecclesiae (Pisa, agosto de 1409), no habló de brujería femenina ni entró en detalles que todavía estaban en embrión. Él «había oído hablar de nuevas sectas clandestinas con ritos prohibidos, mixtas de cristianos y pérfidos judíos sortílegos, adivinos, invocadores de demonios, conjuradores, practicantes de artes nefarias y prohibidas». Como de costumbre, la bula de turno apuntaba al objetivo marcado por el propio inquisidor, y no en algún punto localizado en el mapa, sino en área vastísima que la bula enumera en lista apabullante106.


El breve iba dirigido a su cofrade franciscano Poncio Feugeyron, tránsfuga de la obediencia al papa de Roma Gregorio xii y uno de los inquisidores con más poder, territorio y larga carrera que hubo hasta entonces, con base en Aviñón. Contra los sectarios, fray Poncio, de acuerdo con los ordinarios diocesanos, debía proceder como se usaba con los herejes, «hasta la sentencia definitiva inclusive, invocado si fuere preciso el auxilio del brazo seglar». Buena parte de la jurisdicción de fray Poncio caía en dominios de Amadeo viii de Saboya, gran amigo suyo. Y es característico de la confusión de aquellos tiempos el que, resuelto el Cisma en el concilio de Constanza con la elección de Martín V (noviembre de 1417), este papa en 1418, y su sucesor Eugenio iv en 1434, confirmaron a Feugeyron su mandato en términos similares a los del antipapa Alejandro V.


Aquellas supuestas sectas judeo-cristianas en la realidad no eran otra cosa que la corriente místico-cabalística que eventualmente aproximó a intelectuales cristianos ávidos de veritas hebraica en la Biblia, y que produjo no pocas conversiones de judíos al cristianismo y también a la vida clerical o monástica107.


EL DIABLO EN LOS CONCILIOS


El siglo XV fue el siglo conciliar para la Iglesia latina, en el sentido de que sus concilios –Pisa (1409), Constanza (1414-1418), Basilea (convocado en 1424, activo solo desde 1431)– se plantearon de forma explícita la relación de poder entre ambas instituciones: el papado y el concilio general. La fórmula, el papa con el concilio, suficiente en tiempos normales, no tenía sentido en casos de conflicto real entre ambos, o en supuestos anómalos como el de papa hereje o el de papado múltiple. Cuarenta años de doble papado en el Gran Cisma de Occidente dejaron muy tocado el absolutismo papal del Dictatus gregoriano, en favor de un modelo de Iglesia más constitucional republicana, con el concilio general como autoridad suprema (conciliarismo).


Visto de otro modo, Lucifer, en su plan diabólico, se valía de la propia Iglesia para destruirla desde dentro, mediante los concilios. El plan del diablo –siempre según la referida bula Vox in Rama– era tomarse la revancha del juicio injusto que le relegó a los infiernos y conquistar los cielos. Destruir el opus Dei, la Iglesia, era solo el paso previo para construir su opus diaboli, la contraiglesia o sinagoga de Satanás. Una vez más, el diablo servía de exutorio para descarga de tensiones demasiado humanas108.


El Concilio de Constanza (1414-1418) se propuso acabar con el Cisma de Occidente y abordar una solución también para el viejo Cisma de Oriente. Con esto, el conciliarismo ganó puntos, pero fue ilusión, porque, para la época de incubación de estados absolutistas modernos, tenía poco recorrido político. Los príncipes, en general, preferían firmar acuerdos con un papa todopoderoso, mejor que con un papa funcionario ejecutivo conciliar, o que negociar ellos directamente con asambleas conciliares imprevisibles. Según eso, no estuvieron bien inspirados los conciliares de Constanza en su celo de reforma al aprobar el decreto Frequens, que hacía obligatorio convocar concilio general a los cinco años, y en lo sucesivo cada decenio109.


Detallista por extremo, lo más sorprendente del decreto es que incluso preveía el caso de un nuevo cisma bicéfalo en la Iglesia y disponía cómo solucionarlo: en concilio, obviamente. Los papas nunca hicieron el menor caso del Frequens. De hecho, su primicia algo tardía fue el singular Concilio de Basilea (1431-1449), que reprodujo el cisma por algún tiempo y no lo supo remediar. Este concilio nos interesa aquí, sobre todo, porque a su sombra tomó cuerpo la idea conspiranoica de una nueva brujería demoníaca.


Convocado de mala gana el Concilio de Basilea por el primer papa poscisma, Martín V (1417-1431), al término de su pontificado, y destinado por sus promotores y miembros a poner a prueba la doctrina conciliarista, los basileanos echan un pulso al nuevo papa, Eugenio IV (1431-1447), y naturalmente lo pierden. Pero, entre tanto, logran la hazaña de restaurar el cisma, oponiendo al papa inútil y hereje de Roma un antipapa, Félix V (1439-1449), en la persona del muy respetable y respetado Amadeo VIII (1383-1451), I duque de Saboya110.


Esta historia es relevante para discernir lo que se persiguió en Navarra y se debatió en Granada, por supuesto, pero también para penetrar en la mentalidad familiar del promotor y árbitro de la Junta, el borgoñón Carlos v.


Amadeo, viudo de María de Borgoña (octubre de 1422), deja formalmente el gobierno en manos de su hijo Luis y, retirado a su soledad dorada de Ripaille, en la orilla sur del lago Lemán, con otros seis caballeros de su flamante Orden de San Mauricio, tuvo allí como secretario al clérigo Martín Le Franc, autor del poema El campeón de las damas (Le champion des dames), con un texto clave y bien ilustrado sobre la nueva brujería; obra dedicada a la Casa de Borgoña, línea dinástica de Carlos.


El duque Amadeo, en su retiro, solía recibir visitas de curiosos de su plan de vida. Uno de estos fue el humanista aventurero Eneas Silvio Piccolomini (1405-1464), futuro papa Pío ii (1458-1464)111. Llegado a Basilea en 1432 como secretario de un cardenal conciliar, el joven Eneas Silvio era de los que aprovechaban sus misiones y viajes para mudar de amo y ventura. Buen observador y comunicador, en aquel concilio, donde no sobraban los talentos, llama la atención. Nombrado secretario del cónclave conciliar, aunque lego y sin vocación de clericatura, hace que le toque llevar al duque de Saboya el ofrecimiento de la tiara y, de paso, conocida su aceptación, insinuársele como secretario (1439). Como también luego, con ocasión de negociar ante el emperador Federico iii de Habsburgo y recibir de él la láurea imperial de poesía, dejó para siempre a Amadeo/Félix para quedarse en la corte y cancillería alemana (1442). De allí, enriquecido de experiencia en unos viajes diplomáticos por la crispada Europa oriental, dará el salto definitivo al servicio del papa Eugenio (1445), con un tesoro de información más que de sobra para hacerse perdonar sus muchos pecados del espíritu y de la carne. Ni que decirlo, el padre santo recibió con calor al tránsfuga de Basilea y ahora novelista novel por su muy leída novelita erótica, Historia de dos amantes, escrita por Piccolomini el año anterior. Y eso que, diez años atrás (en 1435), el neoconverso del conciliarismo al papismo estuvo en connivencia con una conjura milanesa para secuestrar al pontífice112. Eugenio inició a Eneas Silvio en la clericatura (1445) para una carrera eclesiástica de pasmo: obispo de Trieste (1447), arzobispo de Siena (1449), cardenal (1456) y, por último, papa Pío ii (1458-1464).

OEBPS/images/title.jpg
JESUS MOYA MANGAS

Antes de Zugarramurdi

La primera caza de brujas en Navarra
(1525-1526)






OEBPS/images/f0002-01.jpg





OEBPS/images/f0003-01.jpg





OEBPS/images/cover.jpg
COLECCIGN HENNINGSEN / 2






OEBPS/images/common.jpg





OEBPS/images/f0048-01.jpg
brujeria

R e Ty herejia





OEBPS/images/f0050-01.jpg





