
		
			[image: Pedagogia_Waldorf_EPUB.jpg]
		

	
		
			
				[image: ]
			

		

	
		
			

			info@almadoslivros.pt

			www.almadoslivros.pt

			facebook.com/almadoslivrospt

			instagram.com/almadoslivros.pt

			tiktok.com/@almadoslivros

			twitter.com/almados_livros

			linkedin.com/company/alma-dos-livros/

			© 2024 Direitos desta edição reservados para Alma dos Livros

			A Pedagogia Waldorf © Copyright do conteúdo principal Rudolf Lanz, 1979, e © Copyright do texto complementar Valdemar W. Setzer, 2016, publicado originalmente em português pela Antroposófica Editora.

			A presente tradução foi publicada mediante acordo com a Editora Antroposófica - Sociedade Antroposófica no Brasil (www.antroposofica.com.br).

			Título: Pedagogia Waldorf

			Autor: Rudolf Lanz

			Revisão da edição portuguesa: Cláudia R. Fortuna

			Paginação: Gráfica 99

			Capa: Diana Jorge Trigo/Alma dos Livros

			Impressão e acabamento: Multitipo – Artes Gráficas, Lda.

			Depósito legal: 533 485/24

			1.ª edição: Setembro de 2024

			Todos os direitos reservados.

			Nenhuma parte deste livro pode ser utilizada ou reproduzida em qualquer forma sem permissão por escrito do proprietário legal, salvo as exceções devidamente previstas na lei.

		

		
			
				[image: ]
			

		

	
		
			ÍNDICE

			Prefácio

			PRIMEIRA PARTE: 

			A IMAGEM DO SER HUMANO À LUZ DA ANTROPOSOFIA

			Capítulo Um. A entidade humana

			Capítulo Dois. O homem dentro do Universo

			Capítulo Três. O ser humano tríplice

			SEGUNDA PARTE:

			O DESENVOLVIMENTO DA CRIANÇA

			Capítulo Um. Introdução

			Capítulo Dois. Os septénios

			1. O primeiro septénio: infância

			2. O segundo septénio: juventude

			3. O terceiro septénio: adolescência

			Capítulo Três. Retrospetiva

			1. O caminho até ao pensar conceitual

			2. A lei da metamorfose

			3. Personalidade, hereditariedade e doenças infantis

			4. Do desenvolvimento do «eu» ao respeito do «tu»

			Capítulo Quatro. Os temperamentos

			TERCEIRA PARTE:

			FUNDAMENTOS E PRINCÍPIOS GERAIS DA PEDAGOGIA WALDORF

			Capítulo Um. Ensino em crise

			Capítulo Dois. O professor, realizador da pedagogia Waldorf

			Capítulo Três. A educação, uma terapia

			Capítulo Quatro. Pensar, sentir, querer: polaridade e harmonização

			Capítulo Cinco. O realismo da pedagogia Waldorf

			Capítulo Seis. A importância da vivência

			Capítulo Sete. A turma

			Capítulo Oito. O ensino por épocas: uma exigência lógica

			Capítulo Nove. A avaliação

			QUARTA PARTE:

			A APLICAÇÃO DA PEDAGOGIA WALDORF

			Capítulo Um. O jardim de infância

			Capítulo Dois. A escola propriamente dita

			1. Aspetos gerais

			2. Algumas considerações sobre o currículo Waldorf

			1) A Linguagem: fala, escrita e leitura

			2) A História

			3) A Geografia

			4) As Línguas Estrangeiras

			5) A Matemática e a Geometria

			6) As disciplinas científicas (Ciências)

			7) As Artes: o trabalho artesanal e profissionalizante.

			8) A Jardinagem

			9) O desenho de formas

			10) O ensino religioso

			11) Festas – apresentações – excursões

			Capítulo Três. A pedagogia Waldorf e a atualidade

			1. Autoridade versus liberdade

			2. Porquê dar ênfase à forma?

			3. Brinquedos

			4. O problema da televisão

			5. O ensino audiovisual

			6. Fenómenos de aceleração: a alfabetização em idade pré-escolar

			7. Ensino programado?

			8. Educação: preparação para a vida?

			9. A religião na vida da criança

			10. A educação sexual na escola

			11. A informática e a internet na idade escolar

			QUINTA PARTE:

			AS ESCOLAS «RUDOLF STEINER» OU «WALDORF»

			Capítulo Um. Princípios gerais

			Capítulo Dois. Um pouco de história

			Capítulo Três. Estrutura formal

			1. O corpo docente

			2. A associação mantedora

			3. Os pais dos alunos

			4. Cursos de formação pedagógica

			Epílogo

			APÊNDICE:

			QUESTÕES PREMENTES DA ATUALIDADE EDUCACIONAL

			Nota preliminar

			Os meios eletrónicos e a pedagogia waldorf: problemas e soluções

			1. Introdução

			2. Os aparelhos

			3. O estado dos utilizadores

			4. O problema da dependência

			5. O perigo para crianças e adolescentes

			6. Ambiente liberal

			7. Três argumentos irrefutáveis

			8. Excesso de peso e obesidade

			9. Outros problemas de saúde

			10. Dessensibilização social e agressividade

			11. Diminuição do rendimento escolar

			12. Aceleração do desenvolvimento

			13. Os meios eletrónicos e a pedagogia Waldorf

			13.1 Desenvolvimento harmonioso, segundo as idades

			13.2 Pensar, sentir e querer

			13.3 A importância da vivência

			13.4 Sociabilidade

			13.5 Ritmo

			13.6 Capacidades sociais, artísticas e intelectuais

			13.7 Indução de uma mentalidade materialista

			13.8 Desenvolvimento da liberdade

			13.9 Ensino individualizado

			13.10 Outros prejuízos para uma educação Waldorf

			14. Conclusões e recomendações

			Referências bibliográficas

			Agradecimentos

			Bibliografia/Informações gerais

			Fontes bibliográficas

			Indicações bibliográficas em português

		

	
		
			À Marianne

		

	
		
			PREFÁCIO

			A finalidade desta obra é apresentar ao público um sistema pedagógico que tem provocado muitos debates, mormente em países europeus. Não se trata de um sistema novo, pois data de 1919. Apesar disso, a sua atualidade é demonstrada não somente por acirrados prós e contras mas também pelo facto de o número de escolas que se orientam por esta «nova» filosofia do ensino aumentar constantemente. Vale a pena, pois, investigar se esta não vem ao encontro de inúmeras pessoas desiludidas pelos sistemas educacionais atualmente em vigor.

			O que distingue a pedagogia Waldorf de outras teorias pedagógicas é o facto de esta se basear numa observação íntima do «ser criança» e das condições necessárias ao desenvolvimento infantil. Sem este conhecimento, o próprio conteúdo da pedagogia Waldorf não pode ser compreendido. Porém, mesmo esse conhecimento careceria de base se não fosse situado no contexto mais amplo e mais complexo da cosmovisão, que constitui, de certa forma, o seu envoltório espiritual. Trata-se da antroposofia, ciência espiritual criada no início do século XX por Rudolf Steiner. Sem pretender, nesta altura, entrar numa explicação mais detalhada, pode dizer-se que a antroposofia tem como centro uma imagem do ser humano distinta dos conceitos que a civilização atual elabora a esse respeito.

			Destas considerações decorre o plano do presente livro: após um estudo sumário da parte da antroposofia referente à entidade humana, um capítulo mais extenso será dedicado ao desenvolvimento da criança à luz da ciência espiritual antroposófica. Somente depois desse estudo preliminar é que será possível e proveitoso abordar os princípios da própria pedagogia Waldorf e a sua aplicação nas chamadas escolas Waldorf.

			O leitor desejoso de conhecer melhor os ensinamentos de Rudolf Steiner encontrará nas suas obras e nas dos seus continuadores (muitas indicadas no final do livro) a exposição de toda a cosmovisão antroposófica.

			Rudolf Lanz

		

	
		
			PRIMEIRA PARTE: 

			A IMAGEM DO SER HUMANO À LUZ DA ANTROPOSOFIA

		

	
		
			Capítulo Um

			A ENTIDADE HUMANA

			A ciência moderna, materialista, mecanicista e, na medida do possível, «exata» procura enquadrar o ser humano num sistema de regras e interpretá-lo aplicando-lhe leis vigentes na química, na física, na biologia, na psicologia animal – numa palavra, explicando-o por factos e fenómenos dos reinos inferiores: o mineral, o vegetal, o animal. A própria antropologia tradicional usa no seu trabalho critérios e conceitos da biologia, da psicologia, da sociologia e de outras ciências modernas. A antroposofia enfoca o ser humano sob um ângulo mais amplo, embora o seu raciocínio e os seus métodos não deixem de ter o mesmo rigor científico.

			Procurando compreender a entidade humana, constataremos, à primeira observação, que o seu corpo é constituído pelas substâncias ou elementos químicos que também formam o mundo ao seu redor. O mesmo carbono, oxigénio, cálcio, ferro, etc. encontram-se na constituição de ambos. Essas substâncias e as suas constituições entram no corpo e dele saem num fluxo contínuo, pela respiração, pela alimentação e pela secreção. Os processos do metabolismo são amplamente conhecidos, a tal ponto, que se costuma comparar o corpo a um complexo laboratório químico.

			O conhecimento da matéria – inclusive daquela que constitui o corpo – é-nos fornecido pelos sentidos. No seu conjunto, essas substâncias formam o reino mineral, e podemos dizer que os seres dos outros reinos (vegetal, animal e humano) as contêm de forma igual, embora num estado de complexidade superior. O mundo mineral ou «inorgânico» encontra a sua expressão mais típica no cristal. Todos os fenómenos desse mundo são explicados através de leis e conceitos químicos, físicos e matemáticos; um aparente princípio de causalidade reina em todos os processos dinâmicos, na transformação das formas de energia e na combinação de elementos químicos simples em substâncias mais complexas.

			As causas destes fenómenos encontram-se no mundo sensível ou físico que nos rodeia. Extrapolando as leis descobertas nos últimos séculos, os astrofísicos e astrónomos estabeleceram também teorias sobre os fenómenos extraterrestres, formulando a hipótese de que as mesmas leis são válidas em todo o Universo.

			Se compararmos o mundo inorgânico, de um lado, e os seres dos reinos vegetal, animal e humano, do outro, veremos que os últimos se diferenciam do primeiro pelo que chamamos de vida. Assistiremos a fenómenos novos que o reino mineral desconhece: crescimento, formas típicas, regeneração, reprodução, metabolismo, etc. Veremos também que os elementos químicos formam substâncias de estrutura mais complexa e de grande labilidade química, como a albumina, o protoplasma, etc. Observaremos, finalmente, que os seres vivos têm uma existência limitada no tempo; estes nascem e morrem, enquanto uma pedra nunca deixa de ser a mesma pedra, a não ser que forças externas, e não inerentes à sua própria essência, venham modificar ou destruir a sua forma.

			Parece, pois, que nos seres inorgânicos existe algo além da pura substancialidade, algo que subtrai a matéria das leis inerentes à sua própria natureza. No momento da morte, esse «algo» deixa de existir ou, pelo menos, de atuar: o corpo morto passa a ser um cadáver, e nesse caso a sua substância volta a obedecer exclusivamente às leis do mundo inorgânico – o organismo decompõe-se, perdendo a sua forma e estrutura específicas, e volta ao reino do «pó da terra».

			Podemos, portanto, afirmar que os seres orgânicos seguem leis opostas ou, pelo menos, alheias às leis químicas e físicas do mundo mineral.

			Além disso, verificamos que cada ser orgânico tem uma forma particular. Podemos imaginar duas sementes que, do ponto de vista químico, sejam compostas pelos mesmos elementos; apesar disso, uma formará uma planta de determinado tipo e a outra uma planta de espécie e aspeto completamente diferentes, pois cada uma segue, para a sua estrutura, um modelo próprio. Esta autonomia da forma orgânica vai muito longe. Cada planta, por exemplo, tem a sua silhueta típica. Se lhe podarmos a folhagem, ela restabelecê-la-á automaticamente. Até os seres mais elevados, como o homem e os mamíferos, têm essa faculdade dentro de certos limites: uma ferida cicatriza, isto é, a forma original restabelece-se como se alguma força plasmadora central comandasse o comportamento dos tecidos vizinhos, no sentido de um retorno ao aspeto anterior.

			Esse comportamento não pode resultar da atuação de uma «mensagem genética» que estaria presente em todas as células de um organismo (como afirmam certas escolas da biologia atual), já que se trata, evidentemente, de um princípio supracelular.

			Continuando a comparação entre os mundos orgânico e inorgânico, constataremos que os minerais realizam a sua existência apenas no espaço, não tendo nenhum desenvolvimento (deixaremos de lado fenómenos particulares, como a radioatividade espontânea ou o envelhecimento dos metais), enquanto as plantas (e os animais e o homem) têm uma evolução no tempo.

			O cristal é «autossuficiente». Ele existe e dura por si, não podendo ser produzido «de fora». Já o organismo necessita de influências exteriores para a sua existência: a luz solar e a corrente ininterrupta da respiração e do metabolismo são fatores imprescindíveis para o crescimento e para todas as demais manifestações da vida.

			Até aqui, nada de novo para o leitor que costuma observar, sem preconceitos e de olhos abertos, os fenómenos ao seu redor. A biologia moderna procura minimizar as diferenças entre os reinos inorgânico e orgânico, afirmando que o último é, por assim dizer, uma continuação, sem hiato, do primeiro. Mas o que será esse «algo» que faz com que as substâncias do mundo mineral venham a formar organismos?

			Doutrinas vitalistas do passado e do presente ensinam que há uma força vital que permeia os seres orgânicos. Mas com o emprego desse termo coloca-se apenas um rótulo numa incógnita, sem nenhuma verdadeira explicação. Essa atitude certamente não seria apropriada para um cientista. A antroposofia oferece a explicação descrita de seguida.

			Os seres orgânicos possuem, além do seu corpo mineral ou físico, um segundo corpo não físico que permeia o corpo físico. O segundo corpo é o conjunto das forças que dão vida ao ser e impedem a matéria de seguir as suas leis químicas e físicas normais. Rudolf Steiner, o fundador da antroposofia, chamou ao segundo corpo corpo plasmador ou corpo das forças plasmadoras. Por motivos cuja explicação ultrapassaria o âmbito deste livro, esse corpo vital é também chamado de corpo etérico. O corpo etérico não existe, pois, nos minerais; existe, sim, nas plantas, nos animais e no homem.

			Assim como o corpo físico é constituído de substâncias físicas, o etérico retira a sua substância de um plano etérico geral. (Temos de empregar o termo «substância», embora estejamos conscientes de que em domínios não físicos não se deva, a rigor, utilizar termos extraídos do plano sensorial; porém, a nossa linguagem foi elaborada para as coisas deste mundo, e não há palavras apropriadas para exprimir exatamente o sentido e a essência de fenómenos de outros planos. Esta observação é válida para todos os termos que empregaremos a seguir.) Assim como o corpo físico é uma aglomeração individualizada de substâncias químicas, também o corpo etérico é um verdadeiro «corpo», embora não seja percetível aos sentidos comuns.

			Aqui, surge uma primeira grande dúvida: como é que a antroposofia pode afirmar a existência de tal corpo? Não será uma afirmação gratuita, um simples postulado ou hipótese, em nada mais válida do que tantas outras hipóteses ou teorias formuladas pela ciência e pelas religiões? Assim seria se o corpo etérico fosse apenas um conceito, uma abstração. Na realidade, porém, o corpo etérico pode ser observado, a sua existência pode ser evidenciada, as suas funções podem ser analisadas e investigadas por experiência própria e direta. Mas como?

			Os sentidos comuns só nos mostram objetos e forças físicas. Mas a ciência espiritual revela-nos que o homem possui, além dos sentidos físicos, sentidos superiores que lhe possibilitam observar fenómenos de planos elevados – ou antes: ele possui estes sentidos em estado latente, podendo despertá-los através de um treino adequado. Afirma a antroposofia que em épocas remotas todos os seres humanos possuíam estes sentidos, que lhes proporcionavam uma vivência suprassensível. Mesmo em épocas posteriores, havia sempre indivíduos privilegiados que possuíam essa clarividência, ao passo que a maioria das pessoas já a havia perdido. No futuro, os homens voltarão a possuir esses sentidos superiores em pleno funcionamento. A antroposofia indica o caminho que permite ao homem moderno, com a conservação da sua plena consciência, despertá-los pouco a pouco.

			O corpo etérico pode ser «visto» (naturalmente não se trata de visão por meio dos olhos físicos) pelos indivíduos que atingiram um certo grau de clarividência. Em todas as épocas da História, houve tais iniciados, e as suas descrições são concordantes sobre este e sobre os demais «objetos» da antroposofia.

			Na realidade, a antroposofia nada afirma de novo neste ponto. O esoterismo hindu, egípcio, tibetano ou grego, bem como o de várias correntes mais recentes, conhece o corpo etérico e as suas funções. A antroposofia apenas traduz essa velha sabedoria em formulações conceituais modernas, de acordo com o grau de evolução alcançado pelo homem do século XX.

			O corpo etérico mantém a vida e atua contra a morte; esta aparece como passagem para um estado puramente mineral. Nos seres vivos, assistimos a um processo de mineralização cuja presença no corpo humano pode ser facilmente observada; trata-se de um enfraquecimento progressivo das forças plasmadoras do corpo etérico até ao momento da morte, que marca o triunfo total das forças mineralizantes.

			É curioso observar, a esse respeito, que inspirados pensadores do passado já afirmaram que a vida é um morrer contínuo. Basta comparar um recém-nascido a um idoso para compreender a profunda verdade dessa afirmação. No recém-nascido, a vitalidade está no seu ápice: o corpo é mole, elástico, plasmável; a consciência, o intelecto e todas as atividades psíquicas ainda não estão desenvolvidas, e a criança vive, por assim dizer, entregue às suas funções vitais e vegetativas. No adulto, e mais ainda no idoso, o corpo está ressecado e desvitalizado, as funções biológicas estão reduzidas e sujeitas a estados patológicos (disfunções, atrofias, esclerose, mineralização, etc.); em contrapartida, as faculdades mentais, a circunspeção e o autodomínio encontram-se plenamente desenvolvidos, atingindo um ponto culminante na serenidade e na sabedoria contemplativa da velhice (desde que a fraqueza física não seja um empecilho).

			As numerosas doenças da velhice (esclerose, gota, cálculos, etc.) são uma indicação do triunfo progressivo das forças mineralizantes sobre as forças etéricas. Os depósitos, muitas vezes cristalinos, constituem uma invasão da matéria «morta» no corpo vivo.

			Seja permitido, aqui, observar que as forças etéricas não se enquadram na «causalidade» mecânica e determinista que prevalece no mundo físico. Por exemplo, a planta cresce «para cima», em sentido oposto à gravidade terrestre. Noutras palavras: o mundo orgânico atua em sentido oposto ao aumento da entropia.

			Já vimos que o mineral encontra a sua forma mais expressiva no cristal, ou seja, na matéria em estado sólido. Os fenómenos vitais só ocorrem em ambientes húmidos ou líquidos. Não existe vida sem água. Se voltarmos uma vez mais ao exemplo do recém-nascido e do idoso, veremos que o corpo do primeiro contém proporcionalmente muito mais água. Os próprios depósitos (cálculos, artrite) constituem solidificações em lugares onde o organismo plenamente vitalizado deve conter apenas líquidos, coloides ou outras formas ainda plásticas e maleáveis.

			Em resumo, a planta (e, por extensão, o animal e o homem) é composta de substâncias físicas (matéria) que se dispõem «ao longo» de um corpo etérico que poderia ser comparado (mas essa comparação seria falha) a um campo de forças invisíveis. Assim como a limalha de ferro se coloca nas linhas do campo magnético, assim a matéria «preenche» a forma não física do corpo etérico. Mas enquanto o campo é estático, o corpo etérico, além de dar a forma, provoca também toda a dinâmica das funções vitais. Este atua no espaço e no tempo, de acordo com as leis específicas do plano etérico.

			Outrossim, constatamos empiricamente uma certa polaridade entre vida e consciência; um predomínio da vitalidade implica uma consciência reduzida – ou, noutros termos: o desenvolvimento da consciência faz-se à custa das energias vitais.

			*

			Tanto o animal como a planta vivem. Todavia, enquanto a planta aparece como um ser adormecido, em estado de «sono», o animal vive num estado de vigília, caracterizado por um estado de consciência que já se manifesta nos animais mais primitivos. Ou melhor: o animal passa por estados alternados de sono e vigília. Nestes últimos, ele sente e reage; tem impulsos (procura de alimento, de parceiros sexuais), manifesta atitudes de atração (simpatia) e repulsa (antipatia), pode «aprender», etc.

			Verificamos ainda que a planta é aberta: a superfície da folha (elemento básico da planta, de acordo com a genial descoberta de Goethe) está exposta e é permeável às forças de fora. Esta não tem vida «interior». O animal, por outro lado, parece-nos mais fechado, mais isolado do mundo externo. E não apenas fisicamente; existe nele uma espécie de espaço interior que não é apenas físico (estruturação do sistema do corpo, órgãos com funções definidas, etc.), é também anímico. No animal, há um «mundo próprio» de reações, instintos e atitudes, graças ao qual ele ocupa um lugar isolado dentro da natureza, enquanto a planta é entregue ao mundo, sendo a cada momento atravessada pelas suas influências.

			Enquanto a planta se realiza no tempo, com o surgimento gradual das suas partes, o animal está pronto e completo desde o seu nascimento. Desde o início da sua vida, o seu corpo contém todos os órgãos. Ele cresce em tamanho, mas não se diversifica (vamos desprezar aqui factos como a metamorfose dos insetos, que tem outra explicação).

			Novamente, podemos dizer que as observações sucintas precedentes não constituem novidade alguma para um observador criterioso. O que a antroposofia acrescenta de novo é uma descoberta da sua importância; todos os fenómenos aludidos são ligados à essência de um veículo que não existe na planta, mas está presente nos animais. Esse veículo é que permite ao animal ter sensações e reflexos, simpatias e antipatias, instintos e paixões. No homem, é ele que torna possível toda a gama do sentir, do instinto primitivo aos sentimentos mais nobres e sublimes.

			Também esse veículo aparece como um «corpo», mas de uma substancialidade ainda mais refinada e subtil do que a do corpo etérico. Um grau mais elevado de vidência permite ao iniciado perceber este corpo através de uma outra série de órgãos superiores. Esse corpo, veículo das sensações e sentimentos, pode ser chamado de corpo de sentimentos. Rudolf Steiner denominou-o de corpo astral. Sem entrar em detalhes sobre as razões desta denominação, quero lembrar apenas que antigas correntes esotéricas vislumbravam uma relação entre as forças planetárias (em latim, astra) e os órgãos do homem com a sua vida anímica. Daí o nome «corpo astral».

			Estamos, pois, novamente na presença de um «corpo» que permeia o corpo visível do homem e do animal. Ambos possuem, portanto, além do corpo físico e do corpo vital ou etérico, um terceiro elemento da sua entidade, pelo qual participam num terceiro plano – o chamado plano astral.

			O corpo astral é superior ao corpo etérico, dominando-o. Provoca no corpo físico e no corpo etérico a especialização de funções, a qual se traduz pelos órgãos ocos. Enquanto a folha, elemento constitutivo da planta, é plana e pode ser considerada bidimensional, o corpo de qualquer animal contém espaços tridimensionais ocos cuja primeira aparição se dá no estado de gástrula do embrião. Esse vazio foi, desde tempos remotos, posto em relação com o ar; e, de facto, o elemento atribuído ao mundo animal era o ar (no sentido da divisão antiga do mundo em quatro elementos). Como o conjunto das forças anímicas também é chamado «alma», podemos estabelecer paralelos interessantes entre as palavras latinas anima (alma), animus (vento, ar, sopro) e animal (animal).

			A presença do elemento «ar» manifesta-se de muitas maneiras. Os animais superiores possuem a faculdade de manifestar os seus estados anímicos pela voz, pelo grito, utilizando para isso o ar. Enquanto nas plantas a respiração é uma corrente contínua, na maioria dos animais esta efetua-se como uma alternância rítmica da inspiração e da expiração. Quanto mais um animal se afasta das funções puramente vegetativas (que ainda o aproximam da planta), mais o elemento «ar» passa a dominar a sua vida. Comparem-se animais «atentos» como os pássaros, os lagartos, etc. com os animais «sonolentos» como os vermes, as vacas, etc., nos quais a preponderância do «vegetativo» se traduz por um corpo mais viscoso, dominado por processos «viscerais».

			Mas voltemos à caracterização do animal frente ao reino vegetal. Dissemos que o animal é mais fechado, mais separado do mundo. Para compensar esse isolamento, o animal inova em três domínios:

			1.	Utiliza um sistema sensorial e nervoso que supera o seu isolamento do mundo e restabelece o contacto com este.

			2.	Locomove-se no seu ambiente. O movimento permite-lhe tomar uma atitude ou ocupar o lugar mais propício para a realização dos seus instintos (fuga, sexo, fome, etc.). Todos os movimentos têm um objetivo.

			3.	Vive e age com uma certa consciência.

			Essa consciência leva-o a reagir de maneiras típicas e características de cada espécie. Evidentemente, não se trata de uma consciência lúcida, individual, pois não podemos falar de indivíduos entre os animais. Todos os seres de uma espécie se comportam e reagem de maneira igual, como se um impulso de grupo lhes orientasse a vida. Por esse motivo, Rudolf Steiner não atribui aos animais uma «alma» individual, mas antes uma alma de grupo que se manifesta através dos corpos astrais de todos os membros de uma mesma espécie.

			Tratando-se mais especificamente do corpo astral humano, a clarividência revela que o seu «aspeto» depende dos sentimentos que prevalecem no indivíduo observado. O vidente fala em «coloração» desse corpo astral, embora naturalmente não se trate de cores físicas. Quanto mais puros e menos egoístas os sentimentos, mais claro e brilhante é o corpo astral, ao qual se dá também o nome de aura. Daí o hábito de se representar o corpo ou a cabeça de pessoas «santas» envoltos numa aura clara e luminosa (mandorla na Índia, auréola na pintura ocidental). Trata-se de uma tradição cujas origens remontam a épocas em que ainda se podia perceber o corpo astral como resultado de uma clarividência geral.

			*

			Dêmos agora mais um passo na procura da diferenciação do homem do animal. Devemos perguntar se o homem é apenas um animal mais evoluído – com certas faculdades já existentes neste último, porém mais aperfeiçoadas e desenvolvidas – ou se é fundamentalmente diferente de qualquer animal, possuindo algo mais que o distinga.

			As teorias evolucionistas seguem a primeira hipótese, fazendo o homem descender em linha reta do animal. A antroposofia não é da mesma opinião.

			Com efeito, os animais não têm individualidade; são guiados por almas de grupo; a não ser em casos de condicionamento artificial, todas as tartarugas ou baleias reagem de maneira idêntica e típica, como se os seus impulsos fossem comandados de fora (para estas considerações, devem tomar-se como exemplos típicos os animais selvagens e não os domésticos, que já sofreram a influência do homem). É no homem que aparece a verdadeira individualização. Cada homem é um ser único, singular, diferente de todos os demais seres humanos.

			Enquanto os animais atingiram um estado de vigília ao qual não hesitamos em dar o nome de consciência, só o homem tem consciência de si próprio, a autoconsciência, que o faz ter plena noção de si mesmo frente ao mundo. Isto pressupõe uma série de faculdades que não encontramos no animal:

			1.	Só o homem pode pensar, opor-se ao mundo numa relação sujeito-objeto. Ele pode representar de maneira abstrata as suas vivências sensoriais e elevar-se a conceitos e ideias. Não seria impossível ensinar um rato ou um cão a encontrar o seu caminho num labirinto; mas só o homem pode, percorrido o trajeto certo, sentar-se junto a uma mesa e representar a imagem abstrata do labirinto através de um desenho. Qualquer abelha constrói favos perfeitamente hexagonais; mas só o homem pode compreender as relações geométricas e o princípio de construção de um hexágono regular.

			2.	O animal está entregue às suas sensações e sentimentos. Cessando a causa que lhe provoca uma sensação ou um sentimento, acaba também o estado anímico. O homem possui a durabilidade dos sentimentos, além da presença da causa. Mais ainda, ele pode até provocar um sentimento por uma pura representação mental. Eu posso pressentir os prazeres gastronómicos pela simples imaginação de um suculento jantar.

			3.	O homem tem memória – o animal não! Esta afirmação parece temerária quando se pensa na alegria de um cão quando o seu tutor volta após uma ausência prolongada. Porém, uma coisa é a memória, outra é o facto de reconhecer. No caso do animal, a sensação, agradável ou não, repete-se quando a mesma causa está presente. A presença do tutor provoca sempre a mesma reação; mas para isso é necessária a presença física do facto causador. O cão pode até sofrer quando lhe falta essa presença; mas só o homem pode representar, sob a forma de imagens, um ser ou uma situação da qual já não haja vestígio. A memória, como faculdade de «chamar de volta» qualquer situação vivida anteriormente, é uma capacidade exclusivamente humana.

			4.	Das três faculdades descritas nasce a capacidade do homem para se livrar das influências do meio, isolando-se por completo e podendo até resistir às mesmas. Nenhum animal pode dominar os seus instintos por uma decisão autónoma. O homem pode dominar-se, renunciar a um prazer ou à satisfação de um desejo. Pode ponderar vários motivos, refletir sobre as consequências de um ato passado. Tudo isto é impossível ao animal.

			5.	Em consequência disso, só o homem pode ter liberdade de agir, de escolher conscientemente entre vários atos possíveis. Somente ele pode agir moral ou imoralmente. O animal segue caminhos fixos e predeterminados pelas características da sua espécie; é irresponsável.

			O homem possui, pois, um centro autónomo da sua personalidade, o qual constitui o âmago da sua consciência e do qual ele tem uma experiência direta e insofismável. Quando fala desse centro, diz «eu», e esse eu ou ego, verdadeiro fragmento espiritual, é que o distingue do animal.

			Além e acima dos três «corpos» inferiores (físico, etérico e astral), o homem possui, pois, um quarto elemento constitutivo da sua entidade – ou melhor: ele é esse eu (ego), ao qual os três corpos servem apenas de base ou envoltório.

			O eu confere-lhe a sua personalidade, o eu pensa, sente e deseja por intermédio dos seus corpos inferiores; o eu ama e odeia, cobiça e renuncia, comete atos bons ou maus.

			Há muitos séculos, os poetas falam em «fogo da personalidade, do amor e do ódio» – e com muita razão, pois o elemento do fogo é, por assim dizer, o apanágio espiritual do eu.

			Como elemento espiritual autónomo, o eu não está sujeito às limitações do espaço e do tempo. É eterno, independente e alheio às características passageiras dos corpos inferiores. Estes estão ao serviço do eu, constituindo o seu veículo na vida terrena.

			A presença do eu faz o homem. Dessa presença os corpos inferiores recebem as suas feições e funções diferentes das que existem nas plantas e nos animais. Assim, por exemplo, o pensar e a memória estão ligados ao corpo etérico. Não é este que pensa, mas que, por exemplo, constitui para a memória o meio no qual se «guardam» as experiências passadas. Da mesma maneira, o cérebro é imprescindível para o pensar; mas naturalmente não é o cérebro que pensa; ele serve o homem apenas como veículo físico para o pensar.

			O mineral, a planta e o animal são criações. O homem é criação e criador. Criado por forças exteriores a ele, libertou-se, pelo menos parcialmente, dessas forças criadoras, tornando-se autónomo e criador. Ele continua a obra da Criação; como pensador, filósofo ou artista, acrescenta ao mundo algo de novo. A sua liberdade está em oposição ao determinismo inelutável que domina os reinos inferiores.

			Por meio do eu, o homem pode dominar e purificar os seus sentimentos, instintos e paixões. O espírito é, de certa forma, um adversário daquilo que em nós é meramente anímico. Toda a ética tem a sua razão de ser neste antagonismo.

			Veremos mais adiante que o princípio da evolução reina em toda a existência, embora de maneira muito diferente da imaginada pelo darwinismo e outras escolas bio-históricas. O homem nem sempre foi homem e deverá alcançar, futuramente, estados superiores ao meramente humano.

			O homem desenvolve-se não somente pela aquisição de novos conhecimentos e técnicas; este evolui sobretudo pelo aperfeiçoamento das suas faculdades anímicas, mentais e morais. A sua própria «egoidade», o grau da sua consciência e da sua maneira de pensar evoluíram no passado e evoluirão no futuro. Ele adquire e vai adquirindo novas faculdades.

			Já vimos que o corpo astral é o veículo para sensações e sentimentos, instintos e atividades psíquicas conscientes e inconscientes. Do convívio do eu com este e com os corpos inferiores nasceu um conjunto autónomo de atitudes e faculdades chamado vulgarmente de alma.

			A alma, distinta da corporalidade e do eu, constitui, pois, como que um elemento de ligação entre o eu e o mundo. O eu sente e age por intermédio desse instrumento.

			Contudo, a alma não é homogénea. Esta possui faculdades que fizeram a sua aparição gradualmente no decorrer da História. Diremos que a «alma» se manifesta de três formas. Para uma maior simplicidade, a antroposofia fala até de três almas1, ou seja:

			1.	A alma sensível ou alma da sensação: traz a consciência das sensações, a vivência de uma impressão sensorial – por exemplo, de uma cor, de uma obra musical, de uma dor. Mediante a alma sensível, o homem vivencia o mundo.

			2.	A alma do intelecto ou alma do sentimento: através desta, o homem formula pensamentos. Ele põe em ordem as sensações recebidas, compreende o mundo, constrói um universo interno de pensamentos e ideias. A abstração, o pensar conceitual, são resultados da existência da alma do intelecto. A ciência e a filosofia são os seus frutos.

			3.	A alma consciente ou alma da consciência: traz ao homem a consciência da sua própria individualidade e o choque entre o seu ego e o mundo. Ele sente-se distanciado, abandonado; em consequência, sofre pelo seu isolamento, duvidando de tudo e já não se dando por satisfeito com explicações fornecidas pela alma racional.

			Um grande esforço é necessário para o homem poder transpor o abismo que a própria alma consciente rasgou entre ele e o mundo. Num trabalho árduo, deve restabelecer a ligação entre o fragmento espiritual do seu eu e a espiritualidade universal. A antroposofia propõe para isso um caminho adequado ao homem moderno.

			Mas esse esforço leva-nos ao desenvolvimento futuro da humanidade. Com efeito, as três almas são o fruto da simples coexistência entre o eu e os três corpos inferiores. Sem nenhuma atuação consciente do eu, as três almas desenvolveram-se pouco a pouco ao longo da história do homem.

			No futuro, o eu, que entrementes terá atingido a plena maturidade e autoconsciência, deverá tomar o seu destino nas próprias mãos. Impregnará com as suas próprias forças e propriedades os três corpos inferiores, começando pelo corpo astral, que lhe oferece menor resistência do que os corpos etérico e físico, mais «densos» e menos maleáveis.

			Neste trabalho árduo e difícil de «espiritualização» consciente dos corpos inferiores, o eu criará, por assim dizer, novos elementos futuros, novas camadas do ser humano.

			

			
				
					1   Aristóteles e outros já falavam em várias almas.

				

			

		

	
		
			Capítulo Dois

			O HOMEM DENTRO DO UNIVERSO

			A imagem do homem, tal como resulta do capítulo precedente, não estaria completa sem a menção, pelo menos sumária, de alguns outros conceitos básicos da antroposofia.

			Assim como abaixo do homem existem três reinos menos completos do que ele, acima dele existem seres mais complexos, possuidores de qualidades e estados de consciência que lhe são desconhecidos. Por não possuírem um corpo físico, esses seres não são percetíveis aos sentidos físicos comuns, mas podem ser vivenciados por quem possui os sentidos superiores despertos. Estes seres, cuja existência, embora não física, é tão real como a dos reinos terrestres, eram os deuses, espíritos e outras entidades superiores de todos os antigos mitos e religiões, inclusive das religiões monoteístas.

			Os seres espirituais constituem todo um mundo hierarquicamente ordenado. Interferem nos processos da natureza, inclusive na vida humana – embora o homem seja chamado a tornar-se independente deles à medida que desenvolve a autonomia do eu. As leis da natureza são apenas a faceta visível, traduzida em termos de causalidade mecânica, da atuação espiritual desses deuses.

			Dentro das referidas hierarquias, existem entidades que atuam de um modo distante ou hostil em relação à ordem cósmica representada pelos seres espirituais aí integrados. Tais entidades perturbam essa ordem e também atuam sobre os homens. Nas várias religiões, são chamadas de demónios, diabos, entidades luciféricas, «arimânicas», etc.

			Todos os seres, inclusive o homem, se encontram num contínuo processo de evolução. No que se refere ao homem, dependerá de cada indivíduo a conquista, graças ao seu livre-arbítrio, dos estados de moralidade e de desenvolvimento mental que constituem a «meta» da sua existência humana.

			Para esse desenvolvimento, uma vida terrestre é, sem dúvida, insuficiente. A pesquisa espiritual da antroposofia confirma o facto de haver, para cada eu humano, uma sequência de vidas terrestres que lhe permitem encarnar-se em muitas fases da evolução terrestre. Essas vidas sucessivas só têm sentido quando permitem ao indivíduo enfrentar condições e situações tais, que possa progredir moralmente, devido ao seu livre-arbítrio. Naturalmente, isso também implica a possibilidade de falhar, de regredir, de ser desviado de um caminho que deveria levar o homem, através das reencarnações, a atingir um estado final de perfeição e harmonia.

			Por isso, cada vida coloca o indivíduo diante de situações, encontros, tarefas e problemas que este considera acasos ou meros infortúnios, quando na realidade formam um destino (carma, na terminologia hindu) que constitui como que um chamamento, um desafio. Quem prepara os grandes factos e situações «cármicas» é o próprio eu, na sua existência espiritual anterior a cada encarnação. Ele não o faz sozinho, mas com a ajuda dos seres espirituais superiores, que se encontram, desta forma, intimamente ligados à existência humana.

			Mas como é que o «carma» e o livre-arbítrio se podem coadunar? A resposta é simples. Cada acontecimento ou situação cármica é um desafio, uma pergunta que resulta de uma vida anterior; mas a «resposta», isto é, a decisão que o indivíduo venha a tomar, depende da sua liberdade. Cada ato, cada decisão tomada numa vida terá consequências em vidas futuras. Todos os factos e circunstâncias de uma vida apontam, portanto, seja para trás (sendo o resultado de algo passado), seja para o futuro (quando produzirão efeitos noutras vidas do mesmo indivíduo).

			Entre as situações «cármicas», os encontros humanos são, naturalmente, os mais importantes.

			O sentido da existência humana é, portanto, espiritual e moral: somos chamados a atingir, conscientemente e em plena liberdade, um estado superior de harmonia espiritual. Todas as constelações da vida – nacionalidade, religião, doenças, encontros, problemas, procura de felicidade, etc. – são apenas uma «encenação» de primeiro plano; o desenvolvimento espiritual e moral é a única meta que realmente conta. Cabe-nos fazer um esforço para nos aproximarmos cada vez mais, através de vidas sucessivas, de uma imagem prototípica divina do ser «homem».

		

	
		
			Capítulo Três

			O SER HUMANO TRÍPLICE

			Além da constituição quaternária do homem – caracterizada pela presença de um corpo físico, um corpo etérico, um corpo astral e um eu –, Rudolf Steiner tornou pública, perto de 1917, uma outra descoberta, que se revelaria importante não apenas no campo pedagógico. Procurando analisar as várias atividades anímicas do homem, Steiner chegou à conclusão de que o seu número pode ser reduzido a três: o pensar – ao qual se deve juntar a perceção sensorial e a memória –, o sentir e o querer. Não existe atividade anímica que não se englobe, em última análise, numa dessas três áreas.

			Esta divisão, porém, não se limita às atividades anímicas. Tem um reflexo na constituição física e nos graus de consciência da mente humana. Com efeito, o corpo humano pode ser considerado como sendo composto de cabeça, tórax e abdómen, ao qual se acrescentam os membros; ora, essa divisão não é casual. A cabeça e o sistema abdómen-membros formam uma polaridade, descrita de seguida.

			Na cabeça, está concentrado o sistema neurossensorial; esta contém o cérebro e a maior parte dos sentidos, como também o cerne do sistema nervoso central. Identificar a cabeça com a perceção e o pensamento parece, portanto, um truísmo. Convém, no entanto, frisar que esta é apenas o ponto de maior concentração dessas atividades, já que os órgãos de perceção, por exemplo, se encontram distribuídos pelo corpo inteiro.

			Da mesma forma, o metabolismo está centralizado na parte abdominal, onde os movimentos peristálticos (inconscientes) e os processos de transformação, ajudados pelo trabalho preparatório dos membros, têm como finalidade «incorporar» o mundo material ao organismo através da alimentação e de todos os processos correlativos (digestão, secreção, etc.). Também neste caso as funções metabólicas estão centradas na parte abdominal, mas existem em todo o corpo.

			Enquanto o abdómen corresponde a um relacionamento «material» ativo com o meio ambiente, já que se trata de movimentos e processos destinados a incorporar substâncias, o relacionamento entre a cabeça e o mundo produz-se na maior imobilidade e passividade: para raciocinar e para receber impressões sensoriais nítidas, o homem deve ficar parado e abrir-se atentamente ao mundo exterior.

			Entre esses polos, o sentir constitui uma atividade intermédia. É dentro de si que o homem avalia, por reações de agrado ou desagrado, de simpatia ou de antipatia, as impressões recebidas, os conteúdos dos pensamentos e até a qualidade dos alimentos ingeridos. Entre os dois extremos do pensar e do querer, o sentir ocupa uma posição mediadora, sublinhada na prática pela presunção de que o sentir está ligado ao coração e, numa visão mais ampla, à circulação (sangue) e à respiração, ou seja, aos processos rítmicos que têm a sua origem na região torácica, mas que abrangem o corpo inteiro.

			O âmbito deste livro não nos permite entrar em maiores detalhes, que o leitor interessado encontrará na obra de Rudolf Steiner. Convém apenas mencionar ainda os aspetos descritos de seguida.

			Porque se fala em «vontade», ao caracterizar a região inferior? É óbvio que não se trata da vontade clara e nítida de um ser consciente, mas do impulso bruto, subjacente a todos os impulsos vitais – aquilo que Schopenhauer2 tinha em mente ao falar de «mundo como vontade e representação». A energia instintiva, animalesca, orientada não pela inteligência, mas por forças natu­rais (que não deixam de ter uma imagem espiritual!), visa a conservação da vida e a continuidade da espécie (órgãos sexuais na parte abdominal dos animais superiores e do homem); enquanto isso, os movimentos têm, biologicamente, a função de ajudar na realização de tais desígnios.

			Estes três «sistemas» têm, portanto, cada um o seu centro, mas também se interpenetram. O próprio corpo humano é uma imagem dessa triplicidade.

			Mas as três atividades anímicas e a sua projeção no corpo refletem as suas características também no campo espiritual. Com efeito, só os processos neurossensoriais nos são totalmente conscientes. Estamos presentes com toda a nossa consciência de vigília ao raciocinarmos ou observarmos um fenómeno. Em compensação, normalmente os processos do metabolismo permanecem na mais profunda inconsciência: nada sabemos da atividade do fígado, do baço, etc. Dissemos «normalmente», porque pode acontecer termos subitamente consciência de um órgão que por hábito nunca se revela: falamos então em «dor», e essa «consciência num lugar errado» é justamente um indício de um estado anormal (doença), mostrando estar fraturado o equilíbrio normal.

			Novamente, o sistema rítmico, do meio, é caracterizado por um estado intermédio entre a consciência de vigília (cabeça – pensar) e a inconsciência (abdómen – metabolismo). Trata-se de uma semiconsciência. A partir disso, pode estabelecer-se o seguinte paralelo:

			
				
					[image: ]
				

			

			Noutras palavras: mesmo quando estamos plenamente acordados e conscientes (vigília), sonhamos nos nossos sentimentos (circulação-respiração) e dormimos profundamente na nossa vontade (metabolismo-motricidade).

			Nesta altura, os leitores atentos não poderão suprimir um protesto: nada nos parece mais consciente do que os movimentos e as decisões de vontade; como conciliar esse facto com a afirmação de que «dormimos» na vontade e nos movimentos?

			Devemos fazer uma distinção entre a atividade de querermos ou de nos movermos e a representação mental que dela fazemos quando lhe prestamos atenção. Podemos estar conscientes do movimento que queremos fazer com o braço (meta fixada) e da posição final atingida (meta alcançada). Em ambos os casos, trata-se de uma atividade do sistema neurossensorial (representar, pensar, observar). Mas a transmissão da intenção ao sistema motor, a observação «do que se passa dentro de nós» até à realização do impulso volitivo, tudo isto permanece mergulhado na mais profunda inconsciência.

			Veremos, a seguir, que a tríade constitui um dos fundamentos do conceito de homem formulado por Steiner, bem como da pedagogia dele decorrente.

			
				
					[image: ]
				

			

			

			
				
					2   Arthur Schopenhauer (1788-1860), filósofo alemão.

				

			

		

	
		
			SEGUNDA PARTE:

			O DESENVOLVIMENTO DA CRIANÇA

		

	
		
			Capítulo Um

			INTRODUÇÃO

			A evolução da criança é hoje um princípio geralmente aceite, exceto pelas várias correntes comportamentalistas cujo fundamento é o de que o ser humano nada traz de «próprio» para a vida. Segundo estas, o homem seria uma espécie de recipiente vazio, uma black box na qual bastaria introduzir uma série de estímulos, de solicitações para se obter, de forma mais ou menos automática e necessária, modificações do seu comportamento. O ser do homem reduz-se a comportar-se.

			Outros, principalmente Piaget3 e os seus discípulos, fizeram estudos admiráveis sobre o desabrochar da personalidade infantil e as manifestações das suas capacidades anímico-mentais. Não conseguindo observar, com os recursos e métodos de que dispunham, o autêntico ser anímico-espiritual, os investigadores reuniram uma quantidade de factos empíricos, mas sem chegar ao «porquê» dos fenómenos.

			Para quem admite a realidade dos elementos suprassensíveis do ser humano, esses factos coadunam-se harmoniosamente, pois constituem projeções de um processo íntimo de desenvolvimento físico-espiritual que só a antroposofia descreve de forma completa. A evolução da criança e do adolescente aparece então como efeito de uma lei segundo a qual a própria constelação dos elementos superiores da personalidade sofre, na infância, transformações que de certa forma lembram as modificações sofridas pelo homem na sua evolução histórica. É algo como a lei «biogenética» postulada por Haeckel4 para o desenvolvimento do embrião, porém muito ampliada. Não se pode, evidentemente, equiparar pura e simplesmente a mentalidade de sociedades primitivas ou extintas com a da criança, mas alguns paralelos existem. Estes indicam que a infância e a juventude aparecem como um processo de encarnação, como uma «descida», um caminho que conduz o homem da inconsciência à consciência.

			

			
				
					3   Jean Piaget (1896-1980), filósofo e educador suíço.

				

				
					4   Ernst Haeckel (1834-1919), cientista-naturalista alemão.

				

			

		

	
		
			Capítulo Dois

			OS SEPTÉNIOS

			Segundo Rudolf Steiner, a vida humana não decorre de forma linear, mas em ciclos de aproximadamente sete anos. Em cada um desses ciclos, um determinado elemento da entidade humana desenvolve-se de maneira mais pronunciada. A personalidade, isto é, o eu, «vive» então principalmente nesse elemento.

			Embora esta divisão em septénios possa ser observada durante a vida inteira, a educação, no sentido comum, limita-se aos primeiros vinte e um anos de vida, ou seja, aos três primeiros septénios.

			Ao nascer, evidentemente o homem já possui os quatro elementos (os corpos físico, etérico e astral e o eu); caso contrário, não seria um ser humano. Mas, na realidade, o que realmente «nasceu» foi apenas o corpo físico, cortando o laço que o unia ao corpo materno, ou seja, o cordão umbilical.

			O corpo etérico ainda não está individualizado da mesma forma. Ainda tem ligação com as forças etéricas universais, e durante sete anos está envolvido num processo de amadurecimento, durante o qual plasma intensamente o corpo físico. Aquando do término desses sete anos, o corpo etérico é liberto das suas amarras, «nasce» e torna-se autónomo – podendo, a partir deste momento, dedicar-se a novas tarefas (sem deixar de exercer a sua função principal, ou seja, manter o organismo com vida). O término do trabalho plasmador sobre o corpo físico manifesta-se exteriormente pela expulsão dos dentes de leite e pela formação da dentição definitiva. O momento «sete anos» é, naturalmente, aproximado. Com o «nascimento» do corpo etérico, novas forças (memória, raciocínio) estão disponíveis para novas funções: a criança entra na fase da maturidade escolar.

			Durante o segundo septénio, um igual processo de amadurecimento ocorre com o corpo astral. A personalidade da criança desabrocha como centro de sentimentos e emoções; o pensar e o sentir direcionam-se, sempre permeados de sentimentos, para o mundo; a memória desenvolve-se e permite a assimilação de uma quantidade fabulosa de conhecimentos. É durante a idade escolar entre os sete e os catorze anos que se forma a individualidade sentimental do jovem, até ao momento em que, perto dos catorze anos, o corpo astral, plenamente desenvolvido, se torna autónomo por sua vez. É a puberdade, época de mudanças não menos incisivas.

			Menos aparente é a evolução durante o terceiro septénio. O indivíduo, mais interiorizado e retraído, vive numa crise entre as forças do eu, que se manifesta cada vez mais, e as forças anímicas já existentes. Ele entra em choque com o mundo exterior; nada escapa ao seu espírito crítico e ao seu raciocínio. É o eu que se desenvolve nessa luta penosa e turbulenta até alcançar uma certa maturidade intelectual e moral perto dos vinte e um anos, idade em que as leis vigentes normalmente conferem ao jovem o exercício dos direitos de cidadania, dando-lhe plena responsabilidade civil e criminal, assim como a qualidade de eleitor na maior parte dos países democráticos.

			Há, portanto, quatro nascimentos: o do corpo físico ao nascer, o do corpo etérico aos sete anos (escolaridade), o do corpo astral aos catorze anos (puberdade) e o do eu aos vinte e um anos (maturidade). Cada um destes períodos de sete anos tem subdivisões menos visíveis, em que também importantes mudanças se realizam.

			Enquanto a criança recém-nascida, totalmente inconsciente, vive na continuidade da sua integração pré-natal nos mundos espirituais, o jovem de vinte e um anos tem a sua personalidade consciente plenamente desenvolvida.

			Ao observarmos o desenvolvimento físico da criança, vemos que ela cresce «da cabeça para baixo»: o embrião tem uma cabeça enorme, fazendo o resto do corpo parecer um apêndice. Ao nascer, a cabeça, bem formada, representa ainda um quarto do comprimento total do corpo. Depois, forças endurecedoras e plasmadoras que partem da cabeça descem, dando forma e consciência ao resto do corpo. A própria cabeça, porém, não cresce na mesma proporção.

			Enquanto as forças plasmadoras descem da cabeça para o corpo até à idade adulta, o centro de atividade sobe: a criança pequena vive no seu metabolismo e nos membros, esperneando, correndo, agitando-se fisicamente; durante o período dos sete aos catorze anos, observamos as vivências do sistema rítmico acompanhadas de sentimentos, o entusiasmo (ou a repulsa) pelo aprender, os jogos, as amizades, o sentimento de justiça muito pronunciado, etc. Depois da puberdade, tudo se concentra na consciência: o juízo, a reflexão sobre os problemas próprios e os do mundo, a abstração do pensar, etc.

			De maneira geral, o desenvolvimento sucessivo dos quatro elementos do ser humano corresponde ao que pedagogos do passado chamaram de processo de amadurecimento. Este realiza-se de forma endógena, como algo orgânico. A ele corresponde o contacto com o mundo e o «aprender». Parece evidente que a cada fase do amadurecimento deva corresponder uma forma apropriada de contacto com o mundo. Noutras palavras: à transformação do ser humano deve corresponder uma transformação das influências exteriores, e estas devem realmente alcançar o ser humano na sua disposição interna adequada. A imagem da chave e da fechadura ocorre-nos de imediato: é necessário que ambas se possam adaptar plenamente para que o mecanismo funcione.

			Outra observação importante: no homem, o processo de amadurecimento é longo. Dura vinte e um anos, ou mesmo a vida toda. Isto resulta do facto de ele possuir um eu que deve, de certa forma, «percorrer» sucessivamente todos os outros elementos da sua personalidade e neles fazer uma aprendizagem. O animal não possui um eu. Por isso, nasce pronto, ou quase. Um peixe, uma borboleta, um bezerro, nada aprendem – nascem especializados para a sua existência. O seu corpo e as suas funções corporais são perfeitos e não podem ser melhorados. O homem nasce imperfeito e precisa de uma aprendizagem de longos anos, em convívio com outros homens, para aprender tudo o que é necessário para sobreviver. E se tivermos em conta a parte anímica e espiritual do seu ser, aquela que transcende a luta pela sobrevivência física, ele nunca deixa de aprender, de crescer, de se aperfeiçoar.

			Por isso, devemos sempre manter o homem «aberto» para o aprender. Se o limitarmos física, anímica ou espiritualmente, deixará de ter a capacidade de se desenvolver além das bitolas traçadas. Veremos a seguir como a especialização e a fixação constituem em qualquer idade, e principalmente até aos vinte e um anos, um crime contra o desenvolvimento do ser humano em direção à sua imagem ideal.

			1. O primeiro septénio: infância

			O nascimento significa a união definitiva entre os elementos corpóreo e anímico-espiritual do novo indivíduo. Até esse momento, seres espirituais das hierarquias superiores atuavam diretamente sobre o germe anímico-espiritual, enquanto o corpo físico era preparado dentro do envoltório protetor da mãe, cujas forças etéricas tinham sobre ele uma atuação mais direta e importante do que o corpo etérico do próprio embrião. Embora o recém-nascido tenha uma certa autonomia, continua permeado por influências dos mundos espirituais, e toda a educação dos primeiros anos deverá ser uma continuação e uma lenta substituição dessas influências.

			Durante os primeiros sete anos de vida, o corpo, a alma e o espírito formam uma unidade na criança. Como já vimos, nesta fase o corpo etérico constitui o elemento mais importante. Tudo na criança pequena está relacionado com o organismo, com as forças plasmadoras do corpo etérico; o corpo astral e o eu existem, praticamente, em função dele.

			Exercendo a sua influência a partir da cabeça, o corpo etérico plasma pouco a pouco o organismo inteiro; é só gradualmente que a aludida unidade se desfaz. Enquanto esta existe, a criança está entregue aos seus processos vitais (alimentação, metabolismo, sono, movimentos descontrolados). Por esse motivo, é inconsciente: dorme durante grande parte do dia, e mesmo quando está acordada a sua consciência é extremamente reduzida, não chegando a constituir aquela barreira, entre o indivíduo e o seu meio ambiente, que existe no adulto. Em consequência disso, a criança é permeável a todas as influências do meio ambiente e, por sua vez, transmite diretamente a esse meio tudo o que se passa dentro dela. Isto significa que ela é como que um grande órgão sensório, e que os processos vitais e outros impulsos interiores se transmitem para fora num fluxo volitivo ininterrupto.

			A permeabilidade da criança ao que se encontra em seu redor é um facto que os educadores deveriam conhecer e ter em conta. A criança absorve inconscientemente não só o que existe ao seu redor sob o aspeto físico; o clima emocional que a circunda, o carácter e os sentimentos das pessoas que a rodeiam, tudo isto penetra nela e é absorvido pelo corpo etérico. Ora, este plasma nessa idade o corpo físico, formando os órgãos, criando disposições e influenciando funções metabólicas e outras. As influências que emanam do meio ambiente exercem, portanto, efeitos profundos sobre a organização física e psíquica da criança, efeitos que se farão sentir durante toda a vida futura. Essas influências exteriores abrangem do aspeto do quarto, com móveis e adornos, aos pensamentos e sentimentos das pessoas que lidam com a criança. Todo o clima sentimental e moral circundante atua sobre ela.

			Inconscientemente, a criança imita o que percebe ao redor. O comportamento, o modo de falar, as maneiras à mesa, os gestos serão uma cópia dos modelos em volta. O ambiente simplesmente a permeia. Um pouco mais tarde, a imitação tornar-se-á mais consciente: a criança imitará a mãe ou a empregada nos afazeres diários, brincará com os colegas às famílias ou fazendo de conta que é vendedora ou médica, num impulso irresistível para imitar. O seu pequeno mundo baseia-se na identificação. Ela «é» a vendedora, a médica, a empregada, o animal.

			É um crime destruir esse pequeno mundo através de comentários irónicos ou interrupções intempestivas. Os adultos têm de compreender que é essa a realidade em que a criança vive. Ela é incapaz de mentir, de fingir (a não ser que os adultos lhe tenham dado o exemplo). Se agarra um fruto ou um doce no mercado, não o faz para «roubar», mas porque viu a mãe a fazer compras; e quando inventa uma história, não o faz para mentir, pois ainda não distingue entre a realidade da sua imaginação e a do mundo.

			Sabendo que a imitação e o exemplo são os motivos básicos do comportamento infantil, o educador tem nas mãos a chave de ouro para realizar a sua tarefa. Não é, pois, através de exortações, de preceitos morais, de consciencializações de toda a espécie que se educa uma criança em idade pré-escolar, mas pelo exemplo e pelo ambiente. A própria maneira de falar e de pensar da criança baseia-se na imitação. Os pais, desejosos de que os seus filhos falem bem e corretamente, devem começar por falar corretamente na sua presença. Não há nada mais ridículo do que adultos a imitarem, nas suas conversas com crianças pequenas, a maneira de falar destas. No seu inconsciente, a criança espera que os adultos sejam modelos em tudo. As pessoas que lidam com crianças pequenas deveriam controlar-se ao máximo nesse sentido.

			Isto aplica-se particularmente a adultos que possuam um dos quatro temperamentos muito predominante.5 O adulto colérico pode, com as suas «explosões», causar um impacto tão grande numa criança, que ela seja prejudicada, na sua vida posterior, no seu sistema rítmico e circulatório; o adulto melancólico, concentrado em si próprio, não dará à criança o calor e o aconchego de que esta precisa, o que poderá ter efeitos muito negativos sobre o seu sistema digestivo; o adulto fleumático, que é uma pessoa animicamente insípida, deixará a criança sem estímulos, obtusa, com as capacidades cerebrais pouco desenvolvidas; o adulto sanguíneo não consegue segurar a criança com carinho: ela sentir-se-á desamparada, e isso deixará uma marca negativa na sua própria vitalidade.

			Vemos, portanto – e isto revelar-se-á como um dos princípios pedagógicos mais importantes para todas as idades – que os educadores, inclusive os pais, devem trabalhar constantemente em si mesmos a fim de eliminar unilateralidades, falhas ou excessos que possam ter efeitos negativos sobre os seus educandos.

			O que as crianças deveriam ter em primeiro lugar é um ambiente cheio de carinho e amor! Assim como o leite materno protege o recém-nascido contra a substancialidade do mundo, a figura da mãe (não necessariamente a mãe física) protege-o contra a frieza do ambiente, dando-lhe calor e aconchego. São muito conhecidos e cientificamente investigados os casos de crianças que vivem em instituições onde tudo é perfeito, mas onde falta o calor humano; elas não só apresentam traumas e defeitos psíquicos, como até a sua resistência a doenças é fortemente diminuída; todo o seu desenvolvimento físico e mental se encontra consideravelmente atrasado.

			«O mundo é bom» – eis o juízo que todas as crianças em idade pré-escolar deveriam gritar, alegres e jubilantes, cem vezes por dia… se fossem capazes de emitir julgamentos abstratos. Mas a sensação contida nessas palavras deveria permeá-las, inconscientemente, e constituir nelas um sentimento quase religioso. Como estas ainda vivem principalmente no seu corpo, Steiner chamou a essa atitude de «religiosidade corporal».

			*

			O fluxo da vontade, de dentro para fora, não é menos imediato e direto do que o das impressões, de fora para dentro. Sem barreira nem inibição, a criança exterioriza o que se passa dentro dela: os gestos, a mímica, a passagem instantânea do choro ao riso e vice-versa, o prazer de correr, de subir às árvores, de escorregar, etc., tudo isto demonstra a força irresistível de impulsos motores descontrolados que merecem o nome de «vontade». Embora de modo inconsciente, a criança pequena é um ser no qual prepondera a vontade.

			A vontade conduz a criança a movimentos. Vemos, pois, a criança pequena a conquistar o espaço. Ela ergue-se, anda, equilibra-se, aprende a usar o seu corpo a saltar, correr, gatinhar, subir às cadeiras, mesas, árvores; em suma, treina incansavelmente o seu sistema motor. Pertencem a esse fenómeno os primeiros desenhos infantis, rabiscos retos ou circulares – sem pretensões artísticas, e oriundos exclusivamente da motricidade da mão, para onde converge a vontade contida no corpo inteiro.

			Esse dinamismo, porém, não deve crescer. Um bom educador nunca o inibirá brutalmente, mas conduzi-lo-á, pouco a pouco, a uma regularidade rítmica que se assemelhará a uma respiração composta de sístole e diástole. Certas regularidades no decorrer do dia, o cumprimento de um horário rítmico para jogos e refeições, para o descanso e pequenas cerimónias, harmonizam uma vontade que, sem isso, tende a ficar caótica. Uma vez habituadas a esses ritmos, as crianças pedem que estes sejam cumpridos, o que prova a sua consonância com os anseios da alma infantil.

			O adulto que só dá valor às atividades conscientes e intelectuais tende a desprezar a infância, considerando-a uma fase preparatória, de brincadeira e de vida irresponsável. Ora, um grande poeta alemão (Jean Paul6) disse certa vez que nos seus primeiros três anos de vida o homem aprende mais do que em todos os seus estudos académicos. De facto, se focalizarmos apenas o andar ereto, a fala e o pensar, conquistas que a criança realiza antes do término do seu terceiro ano de vida, teremos de reconhecer que essa aprendizagem é o fundamento de toda a existência humana, em oposição à vida animal. Essas três atividades só podem ser aprendidas em contacto com outros seres humanos. Estão intimamente ligadas entre si, de forma que um andar defeituoso pode ter como consequência defeitos na fala ou no raciocínio; por outro lado, exercícios motores podem corrigir defeitos da fala ou do pensar e vice-versa. A psiquiatria moderna faz amplo uso desses recursos terapêuticos cujo valor Rudolf Steiner foi um dos primeiros a assinalar.



OEBPS/font/Garamond3LTStd.otf


OEBPS/image/2.png
RUDOLF LANZ

PEDAGOGIA
WALDORF

almas
:livros





OEBPS/image/4.png
Pensar Sentir Querer

(Intelecto) (Sentimento) (Metabolismo)

Plena consciéncia Semiconsciéncia Inconsciéncia






OEBPS/image/Pedagogia_Waldorf_EPUB.jpg
* O método de ensino que encoraja .

a autonomia e estimula a criatividade /

e o desenvolvimento global da crianga. / ,
/
/

P,QDaGO GAA*

uv..v SRS TR

WaLDB R F i
ﬁlﬁ?ﬂmfn??"cgﬁféﬁk"ﬁ
- RAARS
@ - RUDOLF LANZ
W %* o V*V_"_‘ﬁ






OEBPS/font/Garamond3LTStd-BoldItalic.otf


OEBPS/font/Garamond3LTStd-Italic.otf


OEBPS/image/1.png
PEDAGOGIA
WALDORF





OEBPS/image/3.png
Sistema Principal localizagio Estado de consciéncia
no corpo
Neurossensorial Cabeca Consciéncia total:
Vigilia
Ritmico-circulatério Toérax Semiconsciéncia:
Sonho
Metabdlico-mortor Abdémen e Inconsciéncia:
membros Sono






OEBPS/font/Garamond3LTStd-Bold.otf


