

  

   

      [image: cover]

   

  




  

   [image: portadilla]

  




  

    No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema informático, ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrónico, mecánico, por fotocopia, por grabación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infracción de los derechos mencionados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (arts. 216 y siguientes del Código Penal).









El libro tibetano de los muertos




© 2023, Padmasambhava




Corrección de estilo: Frida Bejar




Traducción: Editorial Planeta Perú




Diseño de portada e interiores: Departamento de Arte y Diseño de Editorial Planeta Perú





© 2023, Editorial Planeta Perú S. A.




Bajo su sello editorial Aquari




Av. Juan de Aliaga n.º 425, of. 704, Magdalena del Mar




Lima-Perú




www.planetadelibros.com.pe





Primera edición digital: julio 2023




ISBN: 978-612-5083-18-0




Hecho el Depósito Legal en la Biblioteca Nacional del Perú N° 2023-04625





La editorial no se hace responsable por la información brindada por el autor en este libro






  




  

    «Lo que te está sucediendo les sucede a todos. No trates de aferrarte a este mundo, porque no podrás hacer nada en él. No sientas apego por el mundo y sé fuerte».




    Padmasambhava


  




  




  

[image: intro]  




  
[image: orlaup]


    I.




    El libro tibetano de los muertos, mejor conocido como Bardo thödol (que en español significa «la liberación mediante la escucha durante el estado intermedio»), es uno de los textos más sagrados del mundo. Cuenta con más de medio millón de ejemplares vendidos y ha sido traducido a diversas lenguas a lo largo de todo el mundo, a tal punto de convertirse en el libro tibetano más importante de Occidente.




    La tradición indica que fue escrito por Padmasambhava, el segundo buda y fundador de la escuela tibetana. El Bardo thödol es considerado el primer libro de instrucciones para el difunto, su fin es que este logre encontrar la liberación completa y alcance la iluminación suprema, el despertar de Buda. Se trata de un manual de preparación que debe ser leído en voz alta, por un guía o maestro.




    Originalmente, este texto se encontraba entre los tesoros terma que Padmasambhava ocultó en diversos lugares apartados del Tíbet durante el siglo VIII, pues no sabía si la humanidad estaba preparada para entender lo que aquellas líneas decían. En sus predicciones, Padmasambhava dijo que en seiscientos años este libro sería descubierto y las personas recién podrían conocerlo. Efectivamente, por muchos siglos permaneció escondido en una cueva muy lejana, hasta que fue descubierto por el místico Karma Lingpa en el siglo XIV, en el monte Gampodar. Es este lugar en donde se hallaron los textos funerarios que, posteriormente, se restaurarían y pasarían de generación en generación.




    Años más adelante,en 1919, Walter Evans-Wentz comenzó un viaje espiritual por diversos países del mundo hasta llegar a la frontera del Tíbet. Es en esta aventura que descubriría dicha obra. Ocho años más tarde, Evans-Wentz publicó la primera traducción al inglés, como resultado de tres años de trabajo. La edición que él preparó se llegó a convertir en el principal texto al que los occidentales se referían cuando hablaban del budismo tibetano. Wentz es muy reconocido universalmente por sus diversas investigaciones, aportes y traducciones sobre budismo tibetano y su transmisión al mundo occidental. Él dijo de sí mismo que es «poco más que un recopilador y editor del Libro tibetano de los muertos».




    II.




    La muerte es, sin duda, el mayor misterio para el hombre. Es la frontera última del ser humano en la que nadie sabe qué es lo que pasará más allá. Desde tiempos remotos, la humanidad ha tratado de explicar qué es y por qué es irreversible, pero hasta el momento nunca se ha descubierto la verdad y no se tiene una respuesta clara a estas interrogantes. Sin embargo, este Bardo thödol ofrece una preparación y una contestación desde hace miles de años.




    Según este libro, el estado intermedio del que se habla comprende tres bardos:1




    

      	Chikhai Bardo (bardo de los momentos de la muerte): este estado ocurre inmediatamente después del deceso. Su duración es entre tres días y medio, y cuatro. Aparece la visión de la luz clara; si el difunto la reconoce, será liberado, pero si es incapaz de hacerlo, deberá pasar al siguiente estado del bardo.




      	Chönyid Bardo (bardo de las experiencias de la realidad): este es el momento de las confrontaciones con las deidades pacíficas y las deidades iracundas.


    




    Este estado dura catorce días, se divide en dos etapas de siete días cada una. En la primera, el difunto se encuentra con las cuarenta y dos deidades pacíficas que provienen de su corazón. Si el difunto las reconoce como reflejo de su propia mente, entonces la liberación se dará. Si el difunto no las reconoce, deberá ingresar a la segunda etapa, y se encontrará con las cincuenta y ocho deidades iracundas que salen de su pensamiento. Si es incapaz de reconocerlas, deberá pasar al siguiente estado del bardo.




    

      	Sidpa Bardo (bardo del renacimiento): en este bardo el cuerpo del difunto estará separado de su pensamiento, sin embargo, sigue unido a la vida. Se verá obligado a deambular por el mundo en la búsqueda de un lugar donde pueda quedarse, pero nunca logrará encontrarlo. El sufrimiento de su búsqueda lo llevará a renacer en el mundo humano o en algún otro de los diversos mundos del renacimiento.


    




    El libro, como se verá, recorre las experiencias de la conciencia en el bardo durante cuarenta y nueve días, después de los cuales sobreviene un renacimiento. Trata del ciclo total de la existencia, entre la muerte y el nacimiento, y describe aquello que el individuo vivirá en la otra vida, paso a paso, día a día, revelando cómo funciona el espíritu cuando ha abandonado el cuerpo y tiene que enfrentarse a los bardos mencionados anteriormente.




    La lectura de este Bardo permitirá al difunto hacer la transferencia al momento de morir, siempre y cuando haya tenido una enseñanza previa avanzada. Pero aquellos que estén menos preparados pasarán por los tres bardos y serán liberados solo en función de su propia capacidad.




    III.




    ¿A quién está dirigido este libro? Muchos creen que todos pueden leerlo, y hasta cierto punto, esto es verdad; sin embargo, no todos son capaces de interpretarlo de manera correcta, pues se necesita ver y entender más allá, así como tener cierto grado de preparación espiritual. Las primeras páginas del texto ya nos indican que el moribundo debe tener un avance espiritual, es decir, un camino para alcanzar la autorrealización.




    Es un libro complejo, de alto carácter intelectual, que necesita de un guía para que lea sus líneas y prepare al difunto en todo el proceso. Su contenido es bastante científico y tiene mucha información filosófica;2 es por ello que no cualquiera puede darle la correcta interpretación. No obstante, visto desde cualquiera de sus aristas, este libro siempre va a tener un carácter liberador.




    Los tibetanos son los principales lectores del libro. La forma de budismo que ellos practican es diferente a la de cualquier otra cultura, por ende, el tratamiento de la muerte es completamente distinto al de cualquier persona de Occidente e incluso de Oriente.




    La muerte llega a todos, en cualquier momento, pero las prácticas tibetanas van más allá: los rituales comienzan con cánticos y oraciones de los monjes junto al cadáver, todo esto inspirado en El libro tibetano de los muertos, pues sirve de guía al alma a través de los bardos de la otra vida. Pasan unos días y los expertos preparan al cuerpo para su entierro, lo colocan en posición fetal, se rompe la columna, se ata y cubre el cuerpo. El tradicional funeral tibetano se llama «entierro celestial»: se traslada al cadáver a un lugar lejano, a modo de ofrenda, para los buitres, pues el cuerpo (material) es inútil y acá termina su camino. En cambio, el alma aún continúa y en los días siguientes se sigue recitando lo que dice el bardo hasta el momento de la liberación.




    Finalmente, como hemos venido diciendo, este libro puede ser leído por todos. Si hay una preparación espiritual detrás, será mejor entendido; caso contrario, el maestro será quien acompañe el proceso y ayude al difunto.




    IV.




    Lo que encontramos en este libro coincide con las experiencias cercanas a la muerte (ECM), de las cuales hablan miles de personas. Hay un estado intermedio al momento de dejar el cuerpo físico, un estado en el cual se viven ciertas experiencias, tal como narra este bardo. Y, por lo que se ha escuchado, la persona pasa por diversos estadios hasta que regresa a la vida terrenal.




    El parecido es impresionante, todas las personas que vivieron una ECM ven aquella luz que los atrae y a la cual quieren ingresar, una luz resplandeciente que los llama y los invita a quedarse. Las experiencias de estas personas pueden parecer tan comunes que nos llevan a pensar en la imagen prometida que nos dicen tantas escrituras sagradas.




    Los diversos eventos que experimentan las personas son sucesos lúcidos que ocurren cuando se encuentran en lo que, según el Bardo thödol, sería el estado intermedio. La persona se muestra inconsciente, sin latidos, sin respiración, pero hace un viaje a través del túnel, del cual muchos hablan, siguiendo la luz; y es capaz de ver, en el plano terrenal, a quienes está dejando y sufren su partida.




    V.




    La publicación de esta edición está pensada en ofrecerle al lector una nueva experiencia de lectura, bastante clara, que le permita entender el contenido, ponerlo en práctica y emprender el camino hacia la liberación. La finalidad es acercar al ser al nirvana e ir dejando el mundo material.




    Es un libro para leer en vida, tomando conciencia de que el ser humano viene solo a este mundo y es así como se va, sin llevar nada material consigo, por ello la muerte es una etapa para soltar aquello que nos retiene en una vida que ya ha terminado. Este es un libro para leer a los moribundos, para prepararlos en el camino que les tocará recorrer y ayudarlos en este tránsito que dura cuarenta y nueve días. Asimismo, también puede ser leído por quienes han pasado por una gran pérdida, algún tipo de sufrimiento o viven aferrados al duelo.




    El libro tibetano de los muertos te enseña a cómo vivir y a entender el camino que le toca recorrer a todos los hombres que habitan esta tierra. En cada una de sus páginas encontrarás una nueva enseñanza sobre el ser, el Universo y la propia muerte.




    El viaje debe terminar tal como inicia la vida: con una luz que aparece.




    Referencias:




    Burke, J. (2022). Imagina el cielo (M. López, trad.). Aquari.




    Documania TV. (2014). Descifrando la historia: el libro tibetano de los muertos [video]. https://bit.ly/3NDmJBs.




    Eliade, M. (2022). Lo sagrado y lo profano (L. G. Fernández y R. A. Díez, trads.). Paidós, colección Orientalia.




    Fericgla, J. M. (18 de octubre, 2018). Los bardos y la muerte. Inspiraciones sin tiempo. https://bit.ly/3AQBadJ.




    Jiménez Lagos, G. (2012, 5 de septiembre). «Judith L. Leaf, Sin miedo a la muerte. Una mirada budista sobre el encuentro con la muerte, Editorial Maitri, Santiago, 2004, 204 p.». Polis, 8. http://journals.openedition.org/polis/6194.




  


  

        1Bardo: aquello que el individuo habrá de experimentar en la otra vida. Al morir, nacemos en otro lugar, antes de morir experimentamos aquello que conocemos como «vida intermedia», esto se conoce como «estado intermedio».


      




      

        2Puede ver más información en el documental Descifrando la historia: el libro tibetano de los muertos, en el siguiente enlace: https://bit.ly/3NDmJBs.


      


 

    

      [image: ]

    


  







  

[image: libro1]

  




  
[image: orlaup]


  Primera etapa


[image: orlaup]


    La visión de la luz clara al momento de la muerte




    Una vez que se ha producido la muerte, lo que sigue es que la persona ve directamente la luz.




    Es posible que quien ha fallecido, aunque crea que estuvo preparado para este final, no pueda recordar la luz en el estado intermedio. Sin embargo, todas las personas que hayan recibido las enseñanzas prácticas de sus maestros serán puestas frente a la luz y obtendrán el dharma kāya3 por el gran sendero que lleva directamente a la liberación.




    Aplicación del método




    De preferencia, el maestro del difunto debe estar presente y ser ahora quien lo guíe. Pero, si no puede estar presente, también puede ser un hermano del dharma o un hombre que tenga los mismos votos y que posea la capacidad de leer de manera clara este Bardo thödol.




    Así, el difunto logrará recordar todo lo que conocía durante su vida. Podrá ver la luz fundamental y alcanzar su liberación.




    El momento indicado para comenzar con este método es cuando el moribundo deja de respirar y la fuerza vital se hunde en el centro nervioso de la sabiduría, es decir, donde está el corazón. Es en ese instante que aparece la luz del conocimiento y la mente queda en estado natural, es decir, pura, sin ningún pensamiento. Entonces, la fuerza vital es arrojada hacia atrás y viaja a través de los nervios de ambos lados (derecho e izquierdo), lo que da lugar al estado intermedio.




    Esto debe realizarse antes de que la fuerza vital llegue al nervio izquierdo, fenómeno que sucede mientras aún está presente la inspiración con una duración aproximada de lo que se tarde en ingerir una comida.




    Transferencia de la conciencia




    Se recomienda que la transferencia se realice cuando la respiración esté a punto de detenerse. Si eso aún no sucede, entonces el guía deberá leer:




    ¡Oh, hijo noble nacido (nombre del difunto), ahora que tu respiración está por detenerse, ha llegado para ti el momento de que encuentres el sendero! Tu maestro te ha dejado para que veas la gran luz y ahora estás próximo a experimentarla en su totalidad, sumergido en una realidad donde tu mente estará limpia y vacía, en un espacio sin límites ni centro. Cuando llegue el momento para que conozcas tu espíritu virgen y permanezcas en ese estado, yo estaré ahí para ayudarte en ese momento.




    Este texto debe repetirse varias veces en el oído del moribundo de manera que quede grabado en su espíritu. Luego de ello, cuando existan señales de que la respiración está cerca a su fin, debe volcarse al moribundo sobre su lado derecho en la posición del león tumbado.4 Así, se impide la circulación del hálito en el canal de las emociones perturbadoras y se presionan las dos arterias sobre los lados derecho e izquierdo de la garganta.




    Si el moribundo comienza a quedarse dormido o parece que está entrando en un estado somnoliento, hay que impedir que lo haga, presionando las arterias, pues, de esa manera, la fuerza vital no podrá regresar al nervio medio y saldrá a través del orificio de Brahmā.




    Entonces es el momento de colocar al difunto con la pura realidad. Es el instante en el que todos los seres sensibles experimentan la luminosidad de la verdad en sí, el conocimiento del cuerpo de Vacuidad no desnaturalizado. Es el intervalo que va desde el fin de la aspiración hasta el fin de la inspiración; es decir, la fuerza vital se ubica en el nervio medio mientras el corazón sigue latiendo.




    Este es el estado que comúnmente se conoce como el desvanecimiento de la conciencia del difunto, cuya duración es variable y depende de las capacidades físicas y espirituales del fallecido, y del estado de sus canales sutiles.




    En las personas que han experimentado alguna vez el pacífico estado de dhyana, así como en quienes tienen sus canales sutiles sanos, es probable que este estado tenga una larga duración. Durante el enfrentamiento cara a cara con la realidad, debe repetirse lo que se ha explicado anteriormente hasta el momento en que se vea que fluye un líquido amarillento por los agujeros del cuerpo muerto.




    Sin embargo, para quienes no vivieron una vida correcta o no tienen sus nervios sutiles sanos, este estado puede demorar mucho en ser alcanzado.




    Existen sutras5 y tantras6 en donde se dice que el estado de desvanecimiento dura unos tres días y medio, o un poco más, tiempo durante el cual hay que persistir con perseverancia frente a la luz.




    Modo de aplicación




    Si el moribundo puede entender por su propia cuenta los síntomas de su muerte cercana, debe ser él mismo quien se enfrente a la luz; pero si no tiene la fuerza para hacerlo, deberá ser su maestro o su hermano en la fe quien repita con él las siguientes palabras:




    ¡Aquí que la tierra se transforma en agua, el agua en fuego, el fuego en aire y el aire en conciencia!




    Una vez que se han completado los síntomas de la muerte, se debe hablar al oído del moribundo repitiendo en voz baja:




    ¡Oh, noble hombre, no permitas que tu pensamiento te distraiga!




    Si el moribundo fuera un hermano en la misma fe u otra persona, debe ser llamado por su nombre, mientras se dice:




    ¡Oh, noble hijo nacido (nombre del difunto), ha llegado a ti la muerte y debes estar dispuesto de tu espíritu!




    ¡Oh! Es esta la hora de mi muerte y la aprovecharé obrando de modo tal que pueda despertar en mí el amor, la compasión y la disposición del espíritu de la vigilia.




    Quisiera poder alcanzar la perfecta luz y el estado búdico perfecto dirigiéndome hacia la perfección única, que es el bien de todos los seres.




    Al pensar de esta manera y, particularmente, si tu deseo es aprovechar la muerte para el bien de todos los seres, es necesario que reconozcas la luz a fin de alcanzar con ella la sublime coronación del estado del Gran Símbolo. Para ello, debes decir:




    Es posible que no pueda comprenderlo, pero conoceré este bardo y, dominando al gran cuerpo de unión en él, renaceré en la forma que le sea necesaria a los seres sensibles. Estaré dispuesto a servir a cada uno de los que están por el Universo y no me detendré en ningún momento. No interrumpiré el pensamiento de la disposición del espíritu durante la vigilia.




    Para este momento, el moribundo deberá tratar de recordar todo lo religioso y sagrado que durante su vida le fue enseñado. Al pronunciar estas palabras, el maestro debe acercarse al oído del moribundo y repetirlas las veces que sean necesarias de forma clara hasta lograr que estas se perpetúen en la mente del moribundo y que él no tenga la oportunidad de olvidarse de ellas: el único fin será que se mantenga en el camino. Tras la última aspiración, se le debe oprimir levemente el nervio del sueño. Después, si quien ha muerto es un lama7 o una persona con mayor instrucción, se le quedarán de manera perpetua las siguientes palabras:




    Reverendo Señor, la luminosidad clara y fundamental aparecerá ahora para ti. Reconócela y te ruego que permanezcas en ese estado.




OEBPS/image/padma-interior.jpg







OEBPS/image/orlad.jpg





OEBPS/image/orlaup.jpg







OEBPS/image/libro1.jpg
N/

Libro |

~ Chikhai Bardo ~

TN

,,





OEBPS/image/cover_el_libro_tibetano_de_los_muertos.jpg
PADMASAMBHAVA

Bl |BiR-©

TIBETANO

D-E> 105

MUERTOS

~Bardo thodol ~

« aquari









OEBPS/image/portadilla.jpg
Padmasambhava

EL LIBRO

TIBETANO

DE LOS

MUERTOS

~Bardo thédol ~

nnnnnnnnnnnnnnnnn

& aquari





OEBPS/image/intro.jpg
o

oy
~ Introduccién ~
TN

o





