



[image: Portada del libro «El viaje del escritor» de Christopher Vogler. Fondo claro con tipografía en tonos grises y rojos, título en el centro con palabras rodeadas en rojo, figuras humanas esquemáticas y línea discontinua roja.]








Índice




	Portada


	Portadilla


	Dedicatoria


	Prólogo. No despiertes a la serpiente


	Introducción. (Cuarta) edición del 25 aniversario


	Introducción a la edición anterior. Los preparativos para el viaje


	
LIBRO PRIMERO. Trazar el mapa del viaje

	Una guía práctica


	Los arquetipos


	El héroe


	El mentor: el anciano sabio o la anciana sabia


	El guardián del umbral


	El heraldo


	La figura cambiante


	La sombra


	El aliado


	El embaucador


	Más allá de los arquetipos






	
LIBRO SEGUNDO. Las etapas del viaje

	Primera etapa. El mundo ordinario


	Segunda etapa. La llamada a la aventura


	Tercera etapa. El rechazo de la llamada


	Cuarta etapa. El encuentro con el mentor


	Quinta etapa. La travesía del primer umbral


	Sexta etapa. Las pruebas, los aliados y los enemigos


	Séptima etapa. La aproximación a la cueva más profunda


	Octava etapa. La gran prueba


	Novena etapa. La recompensa


	Décima etapa. El camino de regreso


	Undécima etapa. La resurrección


	Duodécima etapa. El retorno con el elixir






	Epílogo. El viaje en perspectiva


	El viaje del escritor


	
Apéndices

	¿Estamos de acuerdo?


	Las historias están vivas


	Polaridad


	Catarsis


	La sabiduría del cuerpo


	La clave está en las vibras


	Confía en el camino






	Filmografía


	Bibliografía


	Agradecimientos


	Notas


	Créditos









Landmarks




	Portada












El viaje del escritor


Las estructuras narrativas clásicas
de las grandes obras de ficción


CHRISTOPHER VOGLER


 


EDICIÓN DEL 25 ANIVERSARIO


 


Traducción de Marta Miranda


Ilustrado por Michele Montez







[image: Logotipo compuesto por las letras «E» y «D» dispuestas en dos cuadros, acompañado del texto «EDICIONES DEUSTO» en mayúsculas.]









​







A mamá y papá









Prólogo


No despiertes a la serpiente


No despiertes a la serpiente, no sea que ignore cuál es el camino a seguir.


PERCY BYSSHE SHELLEY


Un escritor se sienta ante la página en blanco, guiado apenas por la intuición de algo que lo atrae o repele. En el suelo cava hasta que se abre una grieta y, con una lámpara temblorosa, inicia el descenso a sus propias profundidades. El camino es escarpado, lleno de tropiezos y dudas, por momentos cede al impulso de escapar («¿quién me mandará a mí meterme en este lío?»). Pero allí, en el fondo, late algo oscuro que lo reclama, que se dirige a su cuerpo entero: piel, nervios, sangre, huesos y órganos. Al cruzar el umbral, descubre que no desciende solo: lo esperan figuras familiares, amigos y enemigos, máscaras de sí mismo que lo acompañan o lo desafían. En ese espejo múltiple comienza el verdadero viaje, el de confrontar sus sombras y reconocer su rostro fragmentado. Poco a poco reúne las piezas dispersas y se acerca a la unidad interior que su escritura, como rito, le exige alcanzar. Los días se convierten en semanas, las semanas en meses y los meses en años. «¡Luego, era esto!», se dice al fin.


En una entrevista de la BBC (1959), le preguntaron a C. G. Jung si creía en Dios. El psiquiatra suizo, ya octogenario, se quedó pensativo y respondió: «Yo no creo. Yo sé». Esa respuesta no apuntaba a una fe doctrinal, sino experiencia directa: una vida dedicada a explorar el alma humana como un territorio real, poblado de símbolos, arquetipos, sombras, luces y misterios. En ese momento, Jung no era el teórico, sino el caminante que había descendido a sus propios infiernos interiores y regresado con un mapa: el proceso de individuación.


Ese mismo mapa, expresado en otro lenguaje, es lo que Christopher Vogler sistematiza en El viaje del escritor. Aunque este último autor se mueve en lo narrativo y Jung en lo psicológico, ambos trabajan con los mismos materiales: símbolos universales que surgen del inconsciente colectivo, caminos interiores que los héroes —reales o ficticios— deben recorrer y la certeza de que sólo hay transformación verdadera al enfrentar la sombra y encontrar el centro del sí mismo.


Para Jung, los mitos no eran ficciones ni folclore, sino manifestaciones espontáneas del alma colectiva. Cada figura mítica —el héroe, el mentor, el embaucador, el guardián del umbral— representaba una parte de la psique en movimiento. Al analizar sueños, rituales, cuentos y religiones, descubrió que la humanidad repetía las mismas estructuras narrativas en todas las culturas y épocas. Este hallazgo inspiró a Joseph Campbell, quien, a su vez, influyó directamente en Vogler. Mientras Campbell organizó los arquetipos desde la mitología comparada, Jung los entendió como funciones psíquicas vivas que se activan cuando el individuo atraviesa una gran transformación interior.


El viaje del escritor toma este legado y lo lleva a la narrativa y al cine con claridad accesible y poderosa, usando ejemplos como El Rey León, donde Simba enfrenta la sombra en Scar; El Mago de Oz, con Dorothy atravesando un mundo onírico poblado de arquetipos; La guerra de las galaxias, donde Luke Skywalker confronta la oscuridad de Darth Vader; Titanic, con Rose transitando liberación y renacimiento; y Apocalypse Now, que muestra el descenso al inconsciente y el choque con el tirano en Kurtz. En el fondo, es una versión moderna y aplicada del proceso de individuación: un personaje siente una llamada, cruza un umbral, enfrenta pruebas, desciende a su abismo, encuentra un tesoro y regresa transformado. ¿No es ése, precisamente, el camino junguiano hacia el sí-mismo?


La intuición más profunda de Vogler fue entender que el escritor también es un héroe. Al sentarse a escribir, enfrenta lo desconocido, debe escuchar su llamada interior, cruzar el umbral de la página en blanco, lidiar con sus sombras —miedos, bloqueos, inseguridades—, encontrar aliados, pasar por pruebas y, con suerte, regresar con una historia capaz de transformar. En este sentido, el libro ofrece un mapa que ayuda cuando es fácil perderse, aunque nunca sustituye la experiencia de recorrerlo. Cada historia escrita desde el núcleo donde el alma habla será reveladora.


Este libro, que celebra su 25 aniversario con un epílogo lleno de herramientas útiles, ha dejado un legado profundo: innumerables escritores, directores, productores y estudiantes lo han usado para crear algunas de las obras más memorables de los últimos tiempos. Tanto Vogler como Jung nos recuerdan que la historia más importante no está sólo en la página ni en la pantalla. Reside más bien en la vida diaria, cuando elegimos escuchar la llamada de ese poder dormido en el interior —la serpiente, de la que habla el poeta Shelley—, cruzar el umbral y enfrentarnos con valor al misterio de ser quienes somos.


CRISTINA SÁNCHEZ-ANDRADE









Introducción


(Cuarta) edición del 25 aniversario


Conocí al editor Michael Wiese hace un cuarto de siglo. Por aquel entonces tenía una idea descabellada: escribir un libro que combinara las teorías del mitólogo Joseph Campbell con mi experiencia como analista de guiones y novelas en los estudios de Hollywood. Wiese, un director de cine documental, alto, de voz suave y espíritu visionario, acababa de poner en marcha una empresa de lo que entonces se llamaba «edición electrónica», con la que aprovechaba las nuevas herramientas de la era informática para sortear la publicación tradicional y crear su propia línea de libros para que cineastas independientes pudieran hacer realidad sus sueños. Aquel día escuchó mi propuesta, pese a los nervios con los que la expuse; aunque en realidad ya estaba convencido de sacar adelante un libro que acercara las teorías de Campbell a guionistas y a quienes se dedican a contar historias de todo tipo. Me tomó la palabra y me retó a escribir, por fin, ese libro del que llevaba años hablando.


Aunque los dos estábamos entusiasmados con la idea y convencidos de que sería útil para la escritura creativa, ninguno imaginaba que la obra seguiría en circulación más allá de unos pocos meses, como suele ocurrir con la mayoría de los libros que se publican. Estimábamos que unos cuantos miles de ejemplares serían suficientes para llegar a la mayoría de los guionistas del mundo.


Para nuestra sorpresa, el libro se abrió camino y acabó siendo una herramienta clave, que seguía atrayendo a nuevas lectoras y lectores año tras año. Pasó a formar parte del imaginario narrativo de Hollywood y pronto fue adoptado como libro de texto en escuelas de cine y talleres de escritura creativa en todo el mundo. Aunque el texto estaba pensado especialmente para guionistas, atrajo a personas de perfiles tan diversos como novelistas y profesionales de la animación, del diseño de videojuegos, de la dramaturgia, de la interpretación, de la danza y de la composición musical, así como personal militar, agentes de viajes y profesionales del trabajo social. El modelo de viaje en doce etapas se aplicó a una amplia variedad de disciplinas, como el marketing y el diseño de productos, a modo de sistema de referencia para predecir con exactitud los altibajos de cualquier proyecto exigente. También aporta un lenguaje y unas metáforas que ayudan a artistas a afrontar con más confianza sus propios procesos creativos. Además, ha pasado a formar parte de la vida de muchas personas, pues les proporciona una guía para orientarse en la trama de la vida y una manera de prever y afrontar desafíos.


Hoy sabemos que El viaje del escritor pertenece a una nueva rama del conocimiento: la ciencia del heroísmo, que estudia el patrón heroico y su manifestación en la biología, el arte y la psicología humana. Las académicas y los académicos fundadores, entre ellos la doctora Olivia Efthimiou y los doctores Philip Zimbardo, Zeno Franco, Scott T. Allison y George R. Goethals, abordan esta corriente desde un enfoque multidisciplinar y siguen su rastro hasta lo más remoto de la existencia, donde hay quienes identifican el ciclo heroico en plena acción desde los orígenes de la vida. Se trata de una ciencia optimista, que contempla el ciclo heroico como un factor clave en la evolución de la humanidad y como una herramienta valiosa en la vida personal. El patrón narrativo en doce etapas de El viaje del escritor, junto con el ciclo del viaje del héroe de diecisiete etapas de Campbell, es uno de los distintos modelos que se están aplicando en el estudio del heroísmo.



CÓMO HAN CAMBIADO LAS COSAS



No cabe duda de que, en estos veinticinco años, el panorama de la narración ha cambiado. Para bien o para mal, los relatos heroicos dominan hoy la narrativa mundial, ya sea a través de los videojuegos o de las superproducciones épicas de superhéroes. La razón es evidente. Dado que se entienden con facilidad en diversas culturas, a menudo conectan con elementos propios de los mitos y leyendas locales, que, aunque resultan conocidas, siguen atrayendo y satisfaciendo al público. Su continua representación de figuras humanas que desafían a la muerte parece responder a un deseo profundo de un público que nunca se cansa de verlas.


Las narraciones heroicas también cumplen una función en nuestra salud mental colectiva al reflejar las necesidades y los deseos de la sociedad. En las luchas y triunfos de superhéroes casi divinos vemos magnificadas nuestras propias batallas, y podemos pensar en cómo desenvolvernos con mayor acierto en la vida. Los relatos heroicos influyen en la sociedad y ayudan a darle forma. Nos unen mediante referentes culturales compartidos y nos ofrecen creencias colectivas, códigos de honor y modelos que seguir.


Sin embargo, el cine de superhéroes corre el riesgo de volverse demasiado predecible, y necesita renovarse de manera constante a través de la experimentación y el deseo de romper con los modelos narrativos tradicionales. Para mantener el interés del público, quienes cuentan historias deben conocer los patrones clásicos y, al mismo tiempo, saber cómo romperlos de forma intencionada en cada relato. El inicio de este atrevimiento narrativo lo marcó la serie Juego de tronos, que impactó y cautivó a millones de personas de todo el mundo tanto por apartarse de las normas no escritas sobre el comportamiento de los personajes como por sacar de la historia de forma abrupta a héroes entrañables que, tradicionalmente, deberían haber llegado con vida al final como figuras de identificación para el público. Algunas personas de la audiencia más fiel se sintieron conmocionadas y otras abandonaron la serie con la sensación de haber sido traicionadas; sin embargo, fueron muchas más las que acudieron con entusiasmo, deseosas de descubrir qué otros límites se atrevería a cruzar. Mi deseo es que quienes escriben encuentren en estas páginas un conjunto de pautas flexibles que les permita llevar a cabo ese tipo de transgresión, y no una estructura rígida, un modelo prefabricado ni un patrón que deba seguirse de manera automática.


Por supuesto, las historias de superhéroes y las fantasías no son la única forma de narración, y espero que la comunidad lectora encuentre aquí pautas y esquemas que puedan enriquecer tanto relatos íntimos sobre la vulnerabilidad y el conflicto humano como narraciones épicas y colosales.


Debido a los cambios tecnológicos y a las nuevas formas de difusión del entretenimiento, las historias tienden a hacerse más largas, pero al mismo tiempo más breves. En un extremo de la balanza, con la actual ola de series de gran calidad y formato largo producidas por plataformas como HBO, la BBC, Showtime, el Canal Historia o Disney+, el público ha mostrado predilección por relatos de gran extensión, que avanzan con vistas a un desenlace o, como ocurre con los universos de La guerra de las galaxias y Star Trek, prolongarse indefinidamente. En el otro extremo del espectro narrativo, parece que la gente también disfruta de historias que comienzan y terminan en unos pocos minutos, o incluso menos, y que se consumen en las pequeñas pantallas de un teléfono móvil o un reloj inteligente.


Aunque el modelo del viaje del héroe que se presenta en este volumen fue concebido sobre todo para describir el desarrollo de un largometraje de entre hora y media y dos horas, siempre ha sido bastante flexible como para adaptarse tanto a narraciones muy breves como a universos narrativos extremadamente extensos. Los universos narrativos que tardan décadas en desplegarse pueden mantener la atención del público gracias a nuevas historias secundarias que recorren todas las etapas del periplo de un solo héroe, mientras mantiene viva una gran pregunta dramática que convierte toda la obra en un viaje del héroe para una familia, una nación o incluso la vida de una sola persona. En el otro lado de la balanza, hasta los relatos más breves pueden resonar con el viaje del héroe al dramatizar de forma efectiva uno o dos elementos esenciales del esquema, como la gran prueba, la resurrección o el retorno del héroe. Al fin y al cabo, en el mundo antiguo se creía firmemente que una sola imagen, ya fuera una estatua o una figura pintada en una vasija, era capaz de condensar la esencia completa de una historia mítica.


Al mirar atrás, después de veinticinco años de trabajo con El viaje del escritor y de haber observado su influencia en el entretenimiento de masas, me muestro animado y optimista. Las historias ofrecen una gran capacidad de resistencia y parecen estar adaptándose a una era distinta y a realidades cambiantes, gracias a quienes escriben, que siempre buscan formas inesperadas de combinar los elementos esenciales. El público también está cambiando y se muestra mucho más consciente de las técnicas narrativas y del lenguaje cinematográfico. Esto plantea un reto, aunque también puede entenderse como una oportunidad. El público ya conoce todas las fórmulas narrativas convencionales y resulta difícil sorprenderlo o provocarle una emoción auténtica. La oportunidad, en cambio, surge cuando logras descolocarlo con un giro narrativo completamente inesperado. En ese caso, la respuesta emocional puede ser intensa y placentera. Además, dado que el público reconoce las formas tradicionales de contar historias, puedes permitirte recurrir a atajos, con alusiones rápidas a algunos giros clave o incluso tratarlos con ironía, haciendo que la audiencia se sienta parte del juego.


Como verás en estas páginas, el viaje del héroe es una renovación constante de un antiguo esquema que representa las luchas de los personajes, ya sean personas comunes, dioses, reyes o superhéroes, contra fuerzas implacables, como la muerte y la destrucción. A lo largo del tiempo esa batalla ancestral volverá a librarse una y otra vez. Ahí la tenemos en Los Vengadores, donde un solo chasquido de Thanos hace desaparecer a la mitad de los seres vivos del universo. En Juego de tronos, con el Rey de la Noche al frente de legiones de zombis resucitados. Al final, la muerte siempre gana. Se trata de un enemigo implacable; pero las historias nos recuerdan que los humanos también son luchadores feroces y que a veces pueden hacer retroceder a las fuerzas de la destrucción durante un tiempo, uno glorioso, y resurgir como héroes.


Cuando era niño, mientras crecía en una granja de Misuri, me preguntaba qué eran las historias, por qué despertaban algo tan profundo en mí y cómo conseguían hacerme ver más allá. Emprendí un viaje para responder a esas preguntas y, en el camino, tropecé con una revelación inesperada que me guio en mi carrera como desarrollador de historias en Hollywood y me ha servido de guía a lo largo de la vida. Confío sinceramente en que encuentres entre estas páginas algo que ilumine tu camino y te permita disfrutar aún más del poder ilimitado de las historias para entretener, sanar almas heridas y transformar vidas.



QUÉ HAY DE NUEVO



Y bien, ¿qué novedades trae esta edición del 25 aniversario?


En los últimos años he estado analizando con más profundidad una forma de entender las historias como instrumentos para elevar la conciencia del público o, en el lenguaje del movimiento psicodélico de los años sesenta y setenta, para afinar su frecuencia vibratoria. En un capítulo titulado «La clave está en las vibras», abordamos el concepto de los chakras desde las antiguas tradiciones espirituales y sugerimos que estos centros invisibles de energía pueden resultar útiles para quienes narran, ya que funcionan como puntos de referencia emocional en sus relatos. Representan un mapa de cómo se experimentan las emociones en distintas zonas del cuerpo. Señalan un camino hacia una conciencia más elevada. Creo que es precisamente eso lo que también intentan hacer las historias.


Un aspecto importante de la narración que no se abordó en ediciones anteriores es la pregunta ¿qué es una escena? Para añadir esa herramienta a la caja de recursos de quienes narran, tomo prestado un capítulo de mi libro Memo from the Story Department: Secrets of Story and Character, escrito en colaboración con David McKenna. El capítulo se titula «¿Cuál es el verdadero trato?» y propone una forma de pensar las escenas que puede ayudarte a determinar cuándo han cumplido su función y cuándo es momento de cerrarlas. Este capítulo se encuentra en la sección «Lo que queda por contar», donde he reunido algunas herramientas adicionales que complementan el dominio del arte de contar historias.


El apartado sobre los patrones arquetípicos de los personajes se ha ampliado con una lista de preguntas sobre personajes bajo el título «Más allá de los arquetipos».


Al apartado en el que trazo el viaje del héroe en películas concretas, he añadido un análisis del mágico sueño cinematográfico de Guillermo del Toro, La forma del agua, porque pocas películas recientes me han impresionado tanto por su humanidad y su potencial visual. Por último, he revisado por completo el manuscrito para ajustar construcciones poco naturales y eliminar erratas, aunque estoy seguro de que aún queda alguna y que quienes leen con atención y buena disposición seguirán detectándolas y señalándolas.









Introducción a la edición anterior


Los preparativos para el viaje


Ésta es la historia que ruego a la divina musa que nos revele.
Comiénzala, diosa, desde donde desees.


HOMERO, Odisea


Te invito a acompañarme en el viaje de un escritor, una misión de descubrimiento para explorar y trazar las esquivas tierras fronterizas entre el mito y la narrativa moderna. Nos guiará una idea sencilla: todas las historias están formadas por unos pocos elementos estructurales comunes, presentes en mitos universales, cuentos populares, sueños y películas. El conjunto de estos elementos se conoce como el viaje del héroe. Comprenderlos y saber utilizarlos en la escritura moderna es el objetivo de nuestra travesía. Bien empleadas, estas herramientas ancestrales del arte de contar historias conservan un enorme poder para sanar a la humanidad y transformar el mundo en un lugar mejor.


Mi propio viaje del escritor comienza con el extraño poder que la narración siempre ha tenido sobre mí. Me aficioné a los cuentos populares y a los libros infantiles de la serie Little Golden Books11 que mi madre y mi abuela me leían en voz alta. Devoraba los dibujos animados y las películas que ofrecía sin parar la televisión en los años cincuenta, las emocionantes aventuras en las pantallas de los autocines, los cómics sensacionalistas y la fascinante ciencia ficción de la época. Cuando un esguince de tobillo me obligó a quedarme en cama, mi padre aprovechó para ir a la biblioteca municipal y volvió cargado con relatos asombrosos de mitología nórdica y celta que me ayudaron a olvidarme del dolor.


Una serie de acontecimientos hizo que me dedicara a la lectura profesional y que comenzara a trabajar como analista de guion para los estudios de Hollywood. Aunque revisé miles de novelas y guiones, nunca me cansé de explorar el laberinto de la narración, con sus patrones sorprendentemente recurrentes, sus variantes desconcertantes y sus preguntas siempre intrigantes.


¿De dónde vienen las historias? ¿Cómo funcionan? ¿Qué nos dicen de quiénes somos? ¿Qué significan? ¿Por qué las necesitamos? ¿Cómo podemos usarlas para mejorar el mundo?


Pero, sobre todo, ¿qué hacen quienes cuentan historias para que éstas tengan significado? Las buenas historias te hacen sentir que has vivido una experiencia completa y satisfactoria. Has llorado, has reído, incluso ambas cosas. Terminas la historia con la sensación de haber aprendido algo sobre la vida o sobre ti. Quizá has descubierto una nueva conciencia, un nuevo carácter o una forma de ver la vida. ¿Cómo consiguen todo eso los escritores y las escritoras? ¿Cuáles son los secretos de este oficio ancestral? ¿Qué principios y reglas lo sustentan?


Con el paso de los años, empecé a notar algunos elementos comunes en las historias de aventuras y en los mitos: personajes, objetos, lugares y situaciones que resultaban curiosamente familiares. Poco a poco, me di cuenta de que existía un patrón o una plantilla que guiaba la estructura de las historias. Tenía algunas piezas del rompecabezas, pero el plan general se me escapaba.


Entonces, en la escuela de cine de la Universidad del Sur de California, tuve la suerte de cruzarme con la obra del mitólogo Joseph Campbell. El encuentro con Campbell fue, para mí y para otras muchas personas, una experiencia que me cambió la vida. Bastaron unos pocos días explorando el laberinto de su libro, El héroe de las mil caras, para que mi vida y mi forma de pensar se reorganizaran de una forma electrizante. Ahí estaba, perfectamente desarrollado, el patrón que había intuido. Campbell había descifrado el código secreto de la narración. Su trabajo fue como una luz que iluminó de pronto un paisaje en penumbra.


Trabajé con la idea del viaje del héroe de Campbell para comprender por qué películas como La guerra de las galaxias y Encuentros en la tercera fase siguen siendo un éxito. La gente volvía a ver estas cintas como si buscara algún tipo de experiencia religiosa. Me parecía que estos filmes atraían a las personas de esta manera especial porque reflejaban los patrones universalmente satisfactorios que Campbell encontró en los mitos. Tenían algo que el público necesitaba.


El héroe de las mil caras fue una tabla de salvación cuando empecé a trabajar como analista de guion para los grandes estudios de cine. En mis primeros encargos sentí un profundo agradecimiento por esta obra, que se convirtió en un conjunto utilísimo de herramientas para detectar problemas narrativos y solucionarlos. Sin la guía de Campbell y la mitología, me habría sentido perdido.


Me parecía que el viaje del héroe era una técnica narrativa emocionante y útil, que podía ayudar a cineastas y profesionales con cargos ejecutivos a reducir parte de la incertidumbre y los costes implicados en el desarrollo de historias para el cine. A lo largo de los años, conocí a varias personas que seguían marcadas por sus encuentros con Joe Campbell. Éramos como una sociedad secreta de auténticos creyentes, que compartíamos la fe en «el poder del mito».


Poco después de comenzar a trabajar como analista de guion para Walt Disney Company, escribí un informe de siete páginas titulado Guía práctica de El héroe de las mil caras, en el que describía la idea del viaje del héroe, con ejemplos de películas clásicas y actuales. Entregué el informe a amistades, colegas y profesionales en puestos ejecutivos de Disney para probar y perfeccionar las ideas a través de sus comentarios. Poco a poco, fui ampliando la Guía práctica hasta convertirla en un ensayo más extenso y empecé a utilizar el material en una asignatura de análisis de guiones que impartí en el UCLA Extension Writers’ Program.22


En una serie de conferencias de escritores y escritoras por todo el país, puse a prueba las ideas en seminarios con personas dedicadas al guion, la novela romántica, la literatura infantil y otras formas de creación narrativa. Comprobé que muchas otras también exploraban los caminos entrelazados del mito, la historia y la psicología.


Fue entonces cuando descubrí que el viaje del héroe es mucho más que una simple descripción de los patrones ocultos de la mitología. Es una guía útil para la vida, en particular para la vida de quien escribe. Al adentrarme en la travesía de mi propia escritura descubrí que las etapas del viaje del héroe aparecían con la misma fiabilidad y utilidad que en libros, mitos y películas. En mi vida personal, agradecí contar con este mapa que guiaba mi búsqueda y me ayudaba a anticipar lo que me esperaba a la vuelta de la esquina.


Fui consciente de la utilidad del viaje del héroe como guía para la vida cuando me preparé por primera vez para hablar en público sobre ello en un gran seminario de la UCLA. Un par de semanas antes, aparecieron dos artículos en el Herald-Examiner de Los Ángeles, en los que un crítico de cine arremetía contra el productor George Lucas y su película Willow (que ahora se está adaptando en formato serie para Disney+). De alguna manera, el crítico se había hecho con la Guía práctica y aseguraba que había ejercido una profunda influencia hasta el punto de corromper a guionistas de Hollywood. Culpó a la Guía práctica de todos los fracasos, desde Ishtar hasta Howard, un nuevo héroe, así como del éxito de Regreso al futuro. Según él, cargos ejecutivos de la industria, perezosos e incultos, ansiosos por encontrar una fórmula rápida para hacer dinero, habían tomado la Guía práctica como una fórmula mágica y se la estaban metiendo a la fuerza a quienes escribían las historias, de este modo ahogaban su creatividad con una herramienta que los propios cargos ejecutivos no se habían molestado en comprender.


Aunque me sentí halagado de que alguien pensara que yo tenía tanta influencia sobre la mente colectiva de Hollywood, la acusación me afectó profundamente. Justo cuando estaba en el umbral de una nueva etapa en la elaboración de estas ideas, me tumbaron antes de empezar. O al menos eso parecía. Amistades con más experiencia en esta guerra de ideas me hicieron ver que lo que estaba viviendo no era más que un encuentro con un arquetipo, uno de los personajes habituales que conforman el mundo del viaje del héroe, concretamente el guardián del umbral.


Esa información me proporcionó de inmediato un punto de referencia y me enseñó a manejar la situación. Campbell describió cómo los héroes a menudo se enfrentan a estas «fuerzas desconocidas pero curiosamente cercanas, algunas de las cuales representan una verdadera amenaza». Los guardianes tienden a aparecer en los distintos umbrales del viaje, esos pasajes estrechos y peligrosos que marcan la transición de una etapa de la vida a otra. Campbell mostró las múltiples formas en que los héroes pueden lidiar con los guardianes del umbral. En lugar de afrontar de manera directa estas fuerzas aparentemente hostiles, quienes viajan aprenden a burlarlas o a unir fuerzas con ellas; así absorben su energía en vez de rendirse.


Comprendí que el aparente ataque de este guardián del umbral podría ser, en realidad, una bendición, no una maldición. Había pensado en desafiar al crítico (gran duelo de portátiles al amanecer), pero lo pensé mejor. Con un pequeño cambio de actitud, podía convertir su hostilidad en una ventaja. Me puse en contacto con el crítico y le ofrecí debatir sobre nuestras distintas opiniones en el seminario. Aceptó mi propuesta y se unió a una mesa redonda que acabó convirtiéndose en una charla animada y entretenida, y que arrojó luz sobre aspectos del mundo de la narrativa que nunca había vislumbrado. El seminario fue más enriquecedor y mis ideas cobraron fuerza al ser desafiadas. En lugar de hacer frente a mi guardián del umbral, lo convertí en parte de mi aventura. Así, lo que parecía un golpe mortal se transformó en algo útil y saludable. El enfoque mitológico había demostrado su valor tanto en la vida como en el arte de contar historias.


En aquel momento me di cuenta de que la Guía práctica y las ideas de Campbell sí tenían influencia en Hollywood. Los departamentos de desarrollo de guion no tardaron en pedirme copias de la Guía práctica. Además, escuché que en otros estudios el personal ejecutivo entregaba el folleto a quienes se dedicaban al guion, la dirección y la producción, como referencia para estructuras narrativas universales y comerciales. Al parecer, Hollywood encontraba útil el viaje del héroe.


Mientras tanto, las ideas de Joseph Campbell irrumpieron con fuerza en un público más amplio gracias al programa de entrevistas de Bill Moyers en la PBS, El poder del mito. El programa tuvo tanto éxito que superó las barreras de edad, política y religión, apelando directamente al espíritu de la audiencia. La versión en formato libro, una transcripción de las entrevistas, estuvo en la lista de superventas de TheNew York Times durante más de un año. El héroe de las mil caras, la obra infalible de Campbell, se convirtió de repente en un éxito editorial tras cuarenta años de cifras pausadas pero constantes.


El programa de la PBS acercó las ideas de Campbell a millones de personas y puso de relieve el impacto de su trabajo en cineastas como George Lucas, John Boorman, Steven Spielberg y George Miller. De repente, noté un aumento importante en la difusión del conocimiento y la aceptación de las ideas de Campbell en Hollywood. Más cargos ejecutivos y guionistas estaban familiarizados con estos conceptos y mostraban interés en aprender a aplicarlos en la producción de películas y la escritura de guiones.


El modelo del viaje del héroe siguió dándome buenos resultados. Me ayudó a leer y evaluar más de diez mil guiones para media docena de estudios. Era mi atlas, una guía con mapas para mis propios viajes de escritura. Me ayudó a conseguir un nuevo puesto en Disney como analista para la división de animación de largometrajes, justo cuando estaban trabajando en La sirenita y La Bella y la Bestia. Las ideas de Campbell resultaron tremendamente valiosas mientras investigaba y desarrollaba historias basadas en cuentos populares, mitología, ciencia ficción, cómics y aventuras históricas.


Joseph Campbell murió en 1987. Tuve la oportunidad de conocerlo brevemente en un par de seminarios. A sus 80 años seguía siendo un hombre imponente: alto, vigoroso, elocuente y divertido, lleno de energía y entusiasmo, y revestido de un encanto irresistible. Poco antes de fallecer, me dijo: «Sigue adelante con esto. Te llevará muy lejos».


Hace poco me enteré de que durante un tiempo la Guía práctica ha sido lectura obligatoria para quienes se encargan de desarrollo de Disney. Las solicitudes diarias del libro, así como innumerables cartas y llamadas de personas dedicadas a la novela, el guion, la producción, la escritura y la actuación, indican que las ideas del viaje del héroe se usan y desarrollan más que nunca.


Y así es como llego a la escritura de este libro, descendiente directo de la Guía práctica. El libro está concebido, en cierto modo, siguiendo el modelo del I Ching, con una visión general introductoria seguida de comentarios que amplían las etapas típicas del viaje del héroe. El libro primero, «El trazado del mapa de viaje», ofrece un recorrido rápido por el territorio. El primer capítulo es una revisión de la Guía práctica y una exposición resumida de las doce etapas del viaje del héroe. Bien podrías considerarlo como el mapa de un viaje que emprenderemos juntos a través del particular mundo de las historias. El segundo capítulo presenta los arquetipos, los dramatis personae del mito y la narración. Describe ocho tipos comunes de personajes o funciones psicológicas que aparecen en la mayoría de las historias.


El segundo libro, «Las etapas del viaje», examina con más detalle los doce momentos del viaje del héroe. Cada capítulo incluye sugerencias para que profundices en el tema, en la sección «Cuestionario sobre el viaje». Un epílogo, «El viaje en perspectiva», se centra en la aventura única del viaje del escritor y señala algunos obstáculos que deben evitarse en el camino. Incluye, además, el análisis del viaje del héroe en películas influyentes como Titanic, El Rey León, Pulp Fiction, La forma del agua y La guerra de las galaxias. En uno de estos casos, concretamente en El Rey León, tuve la oportunidad de aplicar las ideas del viaje del héroe como consultor experto de guion durante su desarrollo, y comprobé de primera mano lo útiles que pueden ser estos principios.


A lo largo del libro hago referencia a películas, tanto clásicas como actuales. Puede que quieras ver algunas de ellas para comprobar cómo funciona el viaje del héroe en la práctica. En el apéndice, en la sección de filmografía, hay una lista representativa.


También puedes elegir una película o relato y tenerlo en mente mientras vives tu propio viaje del escritor. Sumérgete en la historia que elijas: mírala o léela varias veces, pero toma notas breves sobre qué sucede en cada escena y cómo contribuye al desarrollo de la trama. Te resultará práctico ver la película en un dispositivo que te permita pausarla y anotar rápidamente lo que sucede en cada escena, así como su significado y cómo encaja en el conjunto de la historia.


Te sugiero que sigas este proceso con una historia o película y lo utilices para poner a prueba las ideas de este libro. Observa si tu relato refleja las etapas y los arquetipos del viaje del héroe. Fíjate en cómo estas se transforman según las necesidades de la historia y el marco cultural en el que nacieron. Desafía estas ideas, ponlas a prueba en la práctica, adáptalas a tus necesidades y hazlas tuyas. Utiliza estos conceptos para desafiar e inspirar tus propias historias.


El viaje del héroe ha acompañado a quienes cuentan las historias y a quienes las escuchan desde los albores del tiempo, y sigue tan vivo como siempre. Acompáñame en este viaje del escritor para explorar estas ideas. Confío en que te sirvan de llave para abrir las puertas de las historias y adentrarte en el laberinto de la vida.









LIBRO PRIMERO


TRAZAR EL MAPA DEL VIAJE


[image: Ilustración en blanco y negro con pergaminos, un mapa antiguo, una brújula, una regla y un compás, enmarcada por motivos de hojas y el texto «TRAZAR EL MAPA DEL VIAJE».]









Una guía práctica


[image: Ilustración en blanco y negro de una figura encapuchada en una barca, sosteniendo una lámpara encendida. Bordes decorativos con hojas y el texto «UNA GUÍA PRÁCTICA».]


Sólo existen dos o tres historias humanas, y éstas se repiten con tanta intensidad como si nunca antes hubieran ocurrido.


WILLA CATHER, en Pioneros


A la larga, uno de los libros más influyentes del siglo XX podría ser El héroe de las mil caras de Joseph Campbell.


Las ideas expresadas en esta obra están ejerciendo un impacto significativo en la manera de contar historias. Quienes escriben están tomando cada vez más conciencia de los patrones universales identificados por Campbell y enriqueciendo sus obras con ellos.


Como era de esperar, Hollywood ha captado rápidamente la utilidad del enfoque de Campbell. Directores como George Lucas y George Miller reconocen abiertamente su deuda con él, y su influencia también es evidente en las películas de Steven Spielberg, John Boorman, Francis Coppola, Darren Aronofsky o Jon Favreau, entre otros muchos.


No es de extrañar que Hollywood haya adoptado las ideas expuestas por Campbell en sus libros. Para quienes escriben, producen, dirigen o diseñan, sus conceptos constituyen un valioso conjunto de herramientas, repleto de instrumentos útiles y bien afinados para el oficio de contar historias. Con este material puedes construir un relato adecuado para casi cualquier situación, dramático, entretenido y veraz en su vertiente psicológica. Con estos recursos puedes detectar los problemas de casi cualquier trama que no funcione bien y corregirla hasta alcanzar su mejor versión.


Todas estas pautas han resistido el paso del tiempo. Son más antiguas que las pirámides, Stonehenge o las primeras pinturas rupestres.


La contribución de Joseph Campbell al conjunto de herramientas consistió en reunir estas ideas, reconocerlas, articularlas, nombrarlas y organizarlas. Por primera vez reveló el patrón que subyace detrás de todas las historias jamás contadas.


El héroe de las mil caras constituye la afirmación del tema más persistente en la tradición oral y la literatura escrita: el mito del héroe. Al estudiar los mitos heroicos del mundo, Campbell descubrió que todos ellos son en esencia la misma historia, contada una y otra vez con infinitas variaciones.


Determinó que toda narración, de manera consciente o inconsciente, sigue los patrones antiguos del mito y que todas las historias, desde el chiste más rudimentario hasta las grandes obras literarias, pueden comprenderse en términos del viaje del héroe: el «monomito», cuyos principios expone en su libro.


El modelo del viaje del héroe es universal, dado que está presente en cada cultura y época. Es tan variado como la humanidad misma, aunque su forma básica permanece inalterada, y constituye un conjunto increíblemente tenaz de rasgos que brota sin cesar desde lo más profundo de la mente humana. Sus detalles varían según la cultura, pero en esencia es siempre el mismo.


El pensamiento de Campbell corre en paralelo con el del psicólogo suizo Carl G. Jung, que escribió sobre los arquetipos: personajes o fuerzas que se repiten constantemente y aparecen en los sueños de todas las personas y en los mitos de todas las culturas. Jung sugirió que estos arquetipos reflejan diferentes aspectos de la mente humana, de tal modo que nuestras personalidades se dividen en estos personajes para representar la trama de nuestras vidas. Observó un claro paralelismo entre las figuras que aparecen en los sueños de sus pacientes y los arquetipos comunes de la mitología, y sugirió que ambos procedían de una fuente más profunda, el inconsciente colectivo de la humanidad.


Los personajes recurrentes en la mitología mundial, como el joven héroe, el anciano sabio o la sabia anciana, la figura cambiante o el antagonista oscuro, son los mismos que aparecen reiteradamente en nuestros sueños y fantasías. Por este motivo los mitos y la mayoría de las historias basadas en modelos mitológicos tienen una resonancia psicológica verdadera.


Dichas historias son modelos precisos del funcionamiento de la mente humana, auténticos mapas de la psique. Son psicológicamente válidas y emocionalmente realistas, incluso cuando retratan acontecimientos fantásticos, imposibles o irreales.


Esto explica el poder universal de este tipo de historias. Las historias construidas según el modelo del viaje del héroe tienen un atractivo que cualquiera puede percibir, porque brotan de una fuente común en el inconsciente compartido y reflejan preocupaciones universales.


Abordan preguntas universales propias de la infancia: ¿quién soy? ¿De dónde vengo? ¿Adónde iré cuando muera? ¿Qué es el bien y qué es el mal? ¿Qué debo hacer al respecto? ¿Cómo será el mañana? ¿Dónde quedó el ayer? ¿Hay alguien más ahí fuera?


Las ideas que subyacen en la mitología y que Campbell identificó en El héroe de las mil caras pueden aplicarse para entender casi cualquier problema humano. Son una clave importante para la vida, así como un instrumento esencial para conectar de manera más efectiva con grandes audiencias.


Si de verdad deseas comprender las ideas que hay tras el viaje del héroe, no hay nada mejor que leer directamente la obra de Campbell. Es una experiencia que tiene el poder de transformar a las personas.


También es buena idea leer muchos mitos, si bien será mejor leer la obra de Campbell, ya que es un maestro de la narrativa que disfruta ilustrando sus planteamientos con ejemplos procedentes del rico acervo de la mitología.


Campbell ofrece un esquema del viaje del héroe en el capítulo IV, «Las claves», de El héroe de las mil caras. Me he tomado la libertad de ajustar ligeramente dicho esquema para intentar reflejar algunos temas recurrentes en el cine. Para ello he ilustrado mis argumentos con ejemplos extraídos de películas tanto contemporáneas como clásicas. De este modo, es posible comparar ambos esquemas y su terminología en la tabla 1.


Tabla 1. Comparación de esquemas y terminología
















	

EL VIAJE DEL ESCRITOR




	

EL HÉROE DE LAS MIL CARAS









	

Primer acto




	

La partida, la separación









	

El mundo ordinario




	

El mundo cotidiano









	

La llamada a la aventura




	

La llamada a la aventura









	

El rechazo de la llamada




	

El rechazo de la llamada









	

El encuentro con el mentor




	

La ayuda sobrenatural









	

El cruce del primer umbral




	

El cruce del primer umbral









	

 




	

El vientre de la ballena









	

SEGUNDO ACTO




	

EL DESCENSO, LA INICIACIÓN, LA PENETRACIÓN









	

Las pruebas, los aliados y los enemigos




	

La senda de pruebas









	

La aproximación a la cueva más profunda




	

 









	

La gran prueba




	

El encuentro con la diosa









	

 




	

La mujer como tentación









	

 




	

La reconciliación con el padre









	

 




	

La apoteosis









	

La recompensa




	

La bendición final









	

TERCER ACTO




	

RETORNO









	

El camino de regreso




	

El rechazo al retorno









	

 




	

El vuelo mágico









	

 




	

El rescate desde el interior









	

 




	

El cruce del umbral









	

 




	

El retorno









	

La resurrección




	

El señor de los dos mundos









	

El retorno con el elixir




	

La libertad para vivir












Yo estoy contando el mito del héroe a mi manera, y tú también deberías sentirte libre de hacer lo mismo. Quien narra adapta el modelo mítico a sus propios fines o a las necesidades de una cultura concreta


De ahí que el héroe tenga mil caras.


Un apunte sobre el término héroe: tal como se utiliza aquí, la palabra, al igual que ocurre con poeta, puede referirse a una persona de cualquier género.13



EL VIAJE DEL HÉROE



En el fondo, pese a sus infinitas variantes, la historia del héroe es siempre un viaje. Un héroe abandona su entorno cómodo y cotidiano para adentrarse en un mundo desconocido y desafiante. Podría tratarse de un viaje exterior hacia un lugar real: un laberinto, un bosque o una cueva, una ciudad o un país extraño, un nuevo escenario que se convierte en el campo de batalla frente a fuerzas hostiles o antagonistas.


Pero, al mismo tiempo, existen muchas otras historias que conducen al héroe a través de viajes al interior: hacia la mente, el corazón o el espíritu. En toda buena historia, el héroe crece y se transforma, y atraviesa un recorrido vital que lo lleva de un estado a otro: de la desesperación a la esperanza, de la debilidad a la fortaleza, de la necedad a la sabiduría, del amor al odio... y de vuelta. Son estos viajes emocionales los que atrapan al público y hacen que una historia merezca ser contada.


Las etapas del viaje del héroe pueden rastrearse en todo tipo de relatos, no sólo en aquellos que presentan acción física y aventuras heroicas. Quien protagoniza la historia emprende el viaje, aunque ese camino lleve únicamente al interior de su mente o al ámbito de las relaciones.


Las paradas del viaje del héroe surgen de forma natural incluso cuando quien escribe no es consciente de ellas. Aun así, conocer esta guía ancestral de la narración puede ser útil para detectar problemas y contar mejores historias. Considera estas doce etapas como un posible mapa del viaje del héroe: una de las muchas formas de ir de un punto a otro, pero también una de las más flexibles, duraderas y fiables.


LAS ETAPAS DEL VIAJE DEL HÉROE




	El mundo ordinario


	La llamada a la aventura


	El rechazo de la llamada


	El encuentro con el mentor


	El cruce del primer umbral


	Las pruebas, los aliados y los enemigos


	La aproximación a la cueva más profunda


	La gran prueba


	La recompensa (apoderarse de la espada)


	El camino de regreso


	La resurrección


	El regreso con el elixir





[image: Diagrama en blanco y negro que muestra la estructura del viaje del héroe dividida en tres actos, con doce etapas y referencias a la extensión en páginas de guion.]


EL MODELO DEL VIAJE DEL HÉROE


[image: Diagrama en blanco y negro de un círculo dividido en actos y etapas numeradas del viaje del héroe, con una flecha descendente y un barco en la parte superior.]


1. El mundo ordinario


La mayoría de las historias sacan al héroe del mundo ordinario y cotidiano y lo trasladan a un mundo especial, nuevo y totalmente ajeno a su entender. Es la conocida idea del pez fuera del agua, que ha dado lugar a infinidad de películas y series de televisión (El fugitivo, Los Beverly Ricos, Caballero sin espada, Un yanqui en la corte del rey Arturo, El Mago de Oz, Único testigo, Límite: 48 horas, Entre pillos anda el juego, Superdetective en Hollywood...).


Si vas a colocar a un pez fuera de su hábitat natural, primero debes mostrarlo dentro de ese mundo ordinario, de esta forma se crea un contraste claro con el nuevo mundo que está a punto de descubrir.


En Único testigo, vemos tanto al policía de ciudad como a la madre y el hijo amish en sus respectivos mundos, antes de que sean arrojados a entornos completamente ajenos: los amish se sienten abrumados por la ciudad y el policía urbanita que se enfrenta al mundo decimonónico de los amish. También vemos por primera vez a Luke Skywalker, el héroe de La guerra de las galaxias, aburrido hasta la desesperación como campesino antes de lanzarse a conquistar el universo.


De igual modo, en El Mago de Oz se dedica bastante tiempo a mostrar la vida monótona y gris de Dorothy en Kansas antes de entrar en el maravilloso mundo de Oz. El contraste se acentúa al rodar las escenas de Kansas en blanco y negro, mientras que en las de Oz se utiliza un vibrante tecnicolor.


Oficial y caballero traza un vívido contraste entre el mundo ordinario del héroe, un chico duro de la Marina, hijo de un militar alcohólico y mujeriego, y el mundo especial de una escuela de élite de la Marina, donde todo es disciplina y perfección, y en la que él ingresa.


2. La llamada a la aventura


Al héroe se le presenta un problema, un reto o una aventura que debe emprender. Una vez recibida la llamada a la aventura, ya no puede permanecer en la comodidad del mundo ordinario.


Quizá la tierra está moribunda, como ocurre en las historias del rey Arturo y la búsqueda del Santo Grial, el único tesoro capaz de sanar un reino herido. En La guerra de las galaxias, la llamada a la aventura llega a través de un holograma de la princesa Leia, dirigido al sabio y anciano Obi Wan Kenobi, quien le pide a Luke que se una a la misión. El malvado Darth Vader ha secuestrado a Leia, al igual que la diosa griega de la primavera, Perséfone, raptada al inframundo por Hades, señor de los muertos. Su rescate es vital para restaurar el equilibrio natural del universo.


En muchas historias de detectives, la llamada a la aventura es el momento en que el investigador privado recibe un nuevo caso, un crimen que ha alterado el estado de las cosas. Un buen detective no sólo resuelve delitos, también corrige injusticias.


En argumentos de venganza, la llamada a menudo se manifiesta como una injusticia que debe repararse, una ofensa en el orden natural. En El conde de Montecristo, Edmond Dantès es encarcelado injustamente y su deseo de venganza lo impulsa a escapar. En Superdetective en Hollywood, todo se pone en marcha con el asesinato del mejor amigo del héroe. En Acorralado, Rambo se ve empujado a actuar tras el maltrato que recibe a manos de un sheriff intolerante.


En las comedias románticas, la llamada a la aventura puede ser ese primer encuentro con una persona especial, a menudo irritante, a la que el héroe perseguirá y con la que discutirá.


La llamada a la aventura establece las reglas del juego y define el objetivo del héroe: conquistar un tesoro o a un ser amado, obtener venganza o corregir una injusticia, alcanzar un sueño, afrontar un reto o transformar una vida.


Lo que está en juego suele formularse como una pregunta que plantea la propia llamada. ¿Conseguirá E. T. regresar a casa? ¿Y Dorothy de El Mago de Oz? ¿Logrará Luke rescatar a la princesa Leia y derrotar a Darth Vader? En Oficial y caballero, ¿será expulsado el héroe de la escuela de élite de la Marina por su egoísmo y por el acoso de un duro instructor de marines o ganará el título de oficial y caballero? Chico conoce a chica... pero ¿consigue quedarse a su lado?


3. El rechazo de la llamada (el héroe reticente)


Esta etapa tiene que ver con el miedo. A menudo, en este punto, el héroe retrocede ante el umbral de la aventura, rechaza la llamada o muestra resistencia. Al fin y al cabo, afronta el mayor de los temores: el miedo a lo desconocido. Aún no se ha comprometido del todo con el viaje y puede estar considerando echarse atrás. Para superar este punto de inflexión, suele ser necesario algún tipo de influencia externa: un cambio de circunstancias, una nueva ofensa contra el orden natural de las cosas o el aliento de un mentor.


En las comedias románticas, el héroe puede mostrar reticencia a involucrarse (quizá debido al dolor de una relación anterior). En una historia detectivesca, el investigador privado puede rechazar inicialmente el caso para acabar aceptando después, en contra de su criterio.


En La guerra de las galaxias, este momento llega cuando Luke rechaza la llamada a la aventura de Obi Wan y vuelve a la granja de sus tíos. Pero, al llegar, descubre que han sido calcinados por los soldados imperiales. De pronto, Luke deja de mostrarse reticente y está ansioso por emprender la misión. El mal del imperio se ha convertido en algo personal. Ahora tiene un motivo.


4. El mentor (la figura del anciano sabio o la anciana sabia)


A estas alturas, muchas historias ya han presentado a un personaje similar al de Merlín, que actúa como mentor del héroe. La relación entre el héroe y el mentor es uno de los temas más frecuentes en la mitología y también uno de los más ricos en el plano simbólico. Representa la relación entre progenitor y descendencia, quien enseña y quien aprende, profesional de la salud y paciente, deidad y ser humano.


El mentor puede aparecer como un viejo mago sabio (La guerra de las galaxias), un sargento instructor implacable (Oficial y caballero) o un entrenador de boxeo ya entrado en años (Rocky). En la mitología de La chica de la tele, era Lou Grant, el jefe gruñón, pero de buen corazón de Mary. En Tiburón, es el personaje cascarrabias interpretado por Robert Shaw, que lo sabe todo sobre estos peces.


La función del mentor es preparar al héroe para hacer frente a lo desconocido. Este arquetipo puede ofrecer consejos, orientación o algún objeto mágico. Obi Wan, en La guerra de las galaxias, le entrega a Luke la espada láser de su padre, que necesitará para luchar contra el lado oscuro de la Fuerza. En El Mago de Oz, Glinda, la Bruja Buena, guía a Dorothy y le da los zapatos rojos que al final la ayudarán a regresar a casa.


Sin embargo, el mentor sólo puede acompañar al héroe hasta cierto punto. Tarde o temprano, el héroe debe enfrentarse solo a lo desconocido. A veces, el mentor tiene que darle un empujón para que comience la aventura.


5. La travesía del primer umbral


En este punto, el héroe se compromete de verdad con la aventura y por primera vez entra de lleno en el mundo especial de la historia. Esto lo consigue al atravesar el primer umbral. Acepta afrontar las consecuencias del problema o desafío planteado en la llamada a la aventura. La historia despega en este momento y la acción comienza de verdad: el globo se eleva, el barco zarpa, empieza el romance, el avión o la nave espacial se lanzan al aire, el tren echa a andar.


Muchas películas están estructuradas en tres actos, que pueden entenderse como la decisión del héroe de actuar, la acción propiamente dicha y las consecuencias de esa acción. El primer umbral marca el punto de inflexión entre el primer y el segundo acto. El héroe, una vez que ha vencido el miedo, decide lidiar con el problema y pasar a la acción. Se ha comprometido con el viaje y ya no hay marcha atrás.


Éste es el momento en que Dorothy sigue el camino de baldosas amarillas. Axel Foley, protagonista de Superdetective en Hollywood, desobedece la orden de su jefe y deja atrás su mundo ordinario en las calles de Detroit para investigar el asesinato de su amigo en el mundo especial de Beverly Hills.


6. Las pruebas, los aliados y los enemigos


Una vez que ha cruzado el primer umbral, el héroe se enfrenta de forma natural a nuevos desafíos y pruebas, donde se encuentra con aliados y enemigos, y empieza a aprender las reglas del mundo especial.


Los salones y bares de mala muerte suelen ser buenos escenarios para estos encuentros. En incontables wésterns, el héroe entra en un salón donde se pone a prueba su temple y determinación, y donde se presentan los amigos y los villanos. Los bares también sirven como fuente de información o como lugares donde aprender las normas del mundo especial.


En Casablanca, el Café de Rick es la guarida donde se cuecen intrigas, se forjan alianzas y enemistades y donde se pone constantemente a prueba la integridad moral del héroe. En La guerra de las galaxias: Una nueva esperanza (la primera película que se estrenó de la saga), la cantina es el escenario donde se establece una alianza fundamental con Han Solo y nace una enemistad crucial con Jabba el Hutt, que tendrá consecuencias dos películas después, en El retorno del Jedi. En ese ambiente eufórico, surrealista y violento, lleno de criaturas extrañas, Luke prueba por primera vez la emoción y el peligro del mundo especial en el que acaba de entrar.


Escenas como ésta permiten desarrollar a los personajes, pues vemos cómo reaccionan tanto el héroe como sus acompañantes bajo presión. En la cantina, Luke presencia la forma en que Han Solo se maneja en situaciones tensas y descubre que Obi Wan es un caballero jedi muy poderoso.


En Oficial y caballero hay una secuencia equivalente en este punto de la historia, en la que el héroe encuentra aliados y rivales, y conoce a su interés amoroso. En estas escenas, algunas de ellas situadas en un bar, salen a la luz diversos rasgos del héroe: su agresividad, su destreza en las peleas callejeras y su visión de las mujeres. Estas cualidades se revelan al enfrentarse a momentos decisivos.


Por supuesto, no todas las pruebas, alianzas y enemistades tienen lugar en bares. En muchas historias, como en la de El Mago de Oz, se trata simplemente de encuentros en el trayecto. En esta fase del camino de baldosas amarillas, Dorothy encuentra a sus compañeros, el Espantapájaros, el Hombre de Hojalata y el León Cobarde, y también a algunos enemigos, como un huerto lleno de árboles parlantes y malhumorados. Además, supera una serie de pruebas: descuelga al Espantapájaros de la estaca, engrasa al Hombre de Hojalata y ayuda al León Cobarde a deshacerse del miedo.


En La guerra de las galaxias, las pruebas continúan después de la escena de la cantina. Obi Wan inicia a Luke en el uso del campo de la energía místico haciéndole combatir con los ojos vendados. Las primeras batallas láser con los cazas imperiales son también una prueba que Luke logra superar con éxito.


7. La aproximación a la cueva más profunda


El héroe llega por fin al umbral de un lugar peligroso, a veces situado bajo tierra, donde se oculta el objeto de su búsqueda. Suele tratarse del cuartel general de su mayor enemigo, el lugar más amenazante del mundo especial, la cueva más profunda. Al entrar en ese espacio tan temido, el héroe cruzará el segundo gran umbral. Antes de hacerlo, suele detenerse en la entrada para prepararse, trazar un plan o burlar a los guardianes del villano. Ésta es la fase de la aproximación.


En la mitología, la cueva más profunda puede representar el reino de los muertos. El héroe tal vez tenga que descender al infierno para rescatar a un ser querido (Orfeo), adentrarse en una cueva para vencer a un dragón y obtener un tesoro (Sigurd, en la mitología nórdica) o perderse en un laberinto para combatir a un monstruo (Teseo y el minotauro).


En los relatos artúricos, la cueva más profunda es la capilla peligrosa, la cámara sagrada y siniestra donde se podría encontrar el Santo Grial.


En la mitología moderna de La guerra de las galaxias, la aproximación a la cueva más profunda es el momento en que Luke Skywalker y sus compañeros son absorbidos por la Estrella de la Muerte, donde deberán derrotar a Darth Vader y rescatar a la princesa Leia. En El Mago de Oz, esta fase coincide con el secuestro de Dorothy, acto seguido la llevan al tenebroso castillo de la Bruja Malvada, lo que obligará a sus amigos a adentrarse en éste para liberarla. El título Indiana Jones y el templo maldito nos revela de forma explícita la cueva más profunda de esa película.


La aproximación abarca todos los preparativos para entrar en esa cueva profunda, donde espera la muerte o el peligro supremo.


8. La gran prueba


Aquí la fortuna del héroe toca fondo y se enfrenta con su mayor miedo. Encara la posibilidad de la muerte y llega al límite en un combate con una fuerza hostil. Esta gran prueba es un momento oscuro también para el público, que contiene la respiración sin saber si el héroe vivirá o morirá. Al igual que Jonás, el héroe se encuentra en el vientre de la bestia.


En La guerra de las galaxias, es ese momento angustioso en las entrañas de la Estrella de la Muerte cuando Luke, Leia y compañía quedan atrapados en una trituradora de basura gigante. Luke es arrastrado por los tentáculos del monstruo que habita las aguas residuales y permanece sumergido tanto tiempo que el público empieza a temer por su vida. En E. T., el entrañable alienígena parece morir sobre la mesa de operaciones. En El Mago de Oz, Dorothy y sus amigos caen en manos de la Bruja Malvada y parece que no hay escapatoria. En Superdetective en Hollywood, Axel Foley es capturado por los secuaces del villano, que le apuntan con un arma a la cabeza.


En Oficial y caballero, Zack Mayo atraviesa su gran prueba cuando su instructor lo atormenta y lo humilla para que acabe abandonando el programa. Se trata de un momento de gran tensión psicológica, es cuestión de vida o muerte porque, si se rinde, habrá perdido toda posibilidad de convertirse en oficial y caballero. Supera la gran prueba cuando se niega a rendirse, y ésta lo transforma. El sargento instructor, una especie de viejo sabio astuto, lo obliga a reconocer su dependencia de los demás; a partir de entonces, será más cooperativo y menos egoísta.


En las comedias románticas, la muerte con la que se topa el héroe puede ser la ruptura temporal de la relación, que no es más que el segundo movimiento del clásico patrón narrativo «chico conoce chica, chico pierde chica, chico recupera chica». En este punto, las posibilidades de recuperar al ser amado parecen desvanecerse por completo.


La gran prueba es un momento decisivo en el que el héroe debe morir o parecerlo para poder renacer. Es una de las herramientas más potentes de la magia del mito heroico. Las experiencias vividas en las etapas anteriores han hecho que el público se identifique con el héroe y su destino. Lo que le pasa a él nos pasa también a quienes seguimos de cerca su historia. Se nos invita a experimentar ese instante en el borde de la muerte a su lado. Nuestras emociones se hunden por un instante, lo que abre la posibilidad de una resurrección emocional al regreso del héroe. El resultado es una sensación de euforia y exaltación.


Los diseñadores de montañas rusas lo saben bien y consiguen que quienes se suben crean que van a morir, puesto que existe una gran emoción en rozar la muerte y sobrevivir. Nunca se vive con más intensidad que cuando se mira a la muerte de cerca.


Este mismo principio es clave en las ceremonias de tránsito y de iniciación en hermandades o sociedades secretas. El iniciado o la iniciada debe saborear la muerte en una experiencia terrible para luego renacer como miembro nuevo del grupo. El héroe de toda historia es, en el fondo, un iniciado en el misterio de la vida y la muerte.


Toda historia necesita este momento de vida o muerte en el que el héroe o sus objetivos estén en verdadero peligro.


9. La recompensa (apoderarse de la espada)


Después de haber sobrevivido a la muerte, vencido al dragón o a la bestia, tanto el héroe como el público tienen motivos más que suficientes para celebrar. El héroe se hace con el tesoro que ha venido a buscar: su recompensa. Puede tratarse de un arma especial, como una espada mágica, o de un objeto simbólico, como el Grial o un elixir capaz de sanar la tierra herida.


A veces esa espada es en realidad conocimiento y experiencia, algo que proporciona una mayor comprensión y permite la reconciliación con las fuerzas hostiles.


En La guerra de las galaxias, Luke rescata a la princesa Leia y consigue los planos de la Estrella de la Muerte, fundamentales para poder derrotar a Darth Vader.


Dorothy escapa del castillo de la Bruja Malvada con su escoba y sus zapatos rojos, esenciales para su vuelta a casa.


En este punto, el héroe puede también resolver un conflicto con una figura paterna. En El retorno del Jedi, Luke se reconcilia con Darth Vader, que resulta ser su padre y no un personaje tan malvado.


En las comedias románticas puede haber también una reconciliación con la otra parte. En muchas historias, la persona amada es el tesoro que el héroe ha venido a conquistar o rescatar, y no es raro que en este punto se dé una escena amorosa para celebrar la victoria.


Desde el punto de vista del héroe, el sexo opuesto puede parecer una figura cambiante, un arquetipo que encarna lo inestable. Se transforma sin cesar, cambia de forma o de edad, reflejando los aspectos confusos y cambiantes que hombres y mujeres creen ver los unos en los otros. Los cuentos de vampiros, hombres lobo y otras criaturas que mutan son ecos simbólicos de esa cualidad escurridiza que proyectamos sobre quienes nos rodean.


La gran prueba puede otorgar al héroe una nueva comprensión del sexo opuesto: la capacidad de ver más allá de las apariencias cambiantes y así alcanzar la reconciliación.


Sobrevivir a esa gran prueba también hace al héroe más atractivo. Se ha ganado el título de héroe por haber asumido el riesgo extremo en nombre de la comunidad.


10. El camino de regreso


El héroe aún no está a salvo. Aquí comienza el tercer acto, el momento en el que el héroe debe afrontar las consecuencias de haber desafiado a las fuerzas oscuras durante la gran prueba. Si todavía no se ha reconciliado con la figura paterna, los dioses o las fuerzas hostiles, puede que ahora regresen con furia para vengarse. Muchas de las mejores escenas de persecución surgen en este punto, cuando el héroe es perseguido en su camino deregreso por esas fuerzas alteradas al arrebatar la espada, el elixir o el tesoro.


Así, Luke y Leia son perseguidos sin descanso por Darth Vader al escapar de la Estrella de la Muerte. En E. T., el camino de regreso es el vuelo en bicicleta a la luz de la luna de Elliott y E. T., mientras escapan de Keys (Peter Coyote), símbolo de una autoridad gubernamental represora.


Esta etapa marca la decisión de regresar al mundo ordinario. El héroe comprende que debe abandonar el mundo especial, aunque todavía queden peligros, tentaciones y pruebas por delante.


11. La resurrección


En tiempos antiguos, los cazadores y guerreros debían purificarse antes de regresar a sus comunidades, puesto que llevaban las manos manchadas de sangre. Del mismo modo, el héroe que ha visitado el reino de los muertos debe renacer y purificarse en una última prueba de muerte y resurrección antes de regresar al mundo ordinario de los vivos.


Suele tratarse de un segundo momento crucial, casi un eco de la gran prueba anterior. La muerte y la oscuridad lanzan aquí su último y desesperado ataque antes de ser derrotadas definitivamente. Es una especie de examen final, una nueva prueba que demostrará si el héroe ha aprendido de verdad las lecciones de la gran prueba.


El héroe se transforma a través de esta experiencia de muerte y renacimiento, y regresa a la vida ordinaria convertido en alguien nuevo, alguien con una mirada renovada.


Las películas de La guerra de las galaxias juegan constantemente con este elemento. En cada entrega de la trilogía original hay una batalla final en la que Luke está a punto de morir, parece que lo está durante unos instantes y luego sobrevive milagrosamente. Cada una de estas grandes pruebas le proporciona nuevos conocimientos y dominio sobre la fuerza. Su experiencia lo transforma en un ser nuevo.


En Superdetective en Hollywood, Axel Foley vuelve a enfrentarse a la muerte en la secuencia final. Pero esta vez, la Policía de Beverly Hills interviene y lo rescata. Sale de la experiencia con mayor respeto por la cooperación y convertido en un ser humano más completo.


Oficial y caballero plantea una serie final de grandes pruebas aún más complejas. Zack deja atrás su egoísmo al renunciar a un trofeo deportivo personal para ayudar a otro cadete a superar un obstáculo. Su relación amorosa parece haber terminado y debe sobrevivir al golpe devastador del suicidio de su mejor amigo. Como si esto no fuera suficiente, libra, en un último combate cuerpo a cuerpo con su instructor, una lucha a vida o muerte. Pero sobrevive a todo eso y, transformado, se convierte en el oficial y caballero del título de la película.


12. El regreso con el elixir


El héroe regresa al mundo ordinario, pero el viaje carece de sentido si no trae consigo algún elixir, tesoro o lección aprendida del mundo especial. El elixir puede ser una poción mágica con poder sanador, un objeto valioso como el Grial, que cura la tierra herida, o algo tan simple como un conocimiento o experiencia que en algún momento podría ser útil a la comunidad.


Dorothy regresa a Kansas con la certeza de que tiene gente que la quiere y la convicción de que no hay lugar como el hogar. E. T. vuelve a su planeta habiendo experimentado la amistad humana. Luke Skywalker derrota (de momento) a Darth Vader y restablece la paz y el orden en la galaxia.


Zack Mayo consigue graduarse y abandona el mundo especial de la base de entrenamiento con una nueva perspectiva. En su flamante uniforme de oficial, con una actitud renovada, literalmente levanta en brazos a su novia y se la lleva consigo.


A veces el elixir no es otra cosa que el tesoro conseguido tras la búsqueda; pero otras es amor, libertad, sabiduría o el simple conocimiento de que el mundo especial existe y no siempre conlleva la muerte. En ocasiones, basta con volver a casa con una buena historia que contar.


A menos que se traiga algo de la gran prueba en la cueva más profunda, el héroe está condenado a repetir la aventura. Muchas comedias emplean este tipo de final, en el que una persona insensata se niega a aprender la lección y vuelve a lanzarse a la misma locura que le trajo problemas en un principio.


A MODO DE RECAPITULACIÓN DEL VIAJE DEL HÉROE




	Se presenta al héroe en el mundo ordinario, donde


	recibe la llamada a la aventura.


	Al principio se muestra reacio o rechaza la llamada, pero


	un mentor lo anima a


	
atravesar el primer umbral y entrar en el mundo especial, donde


	se enfrenta a pruebas, aliados y enemigos.


	Se aproxima a la cueva más profunda y cruza un segundo umbral,


	donde supera la gran prueba.


	Se apodera de la recompensa y


	es perseguido en el camino de regreso al mundo ordinario.


	Atraviesa el tercer umbral, experimenta una resurrección y se transforma a través de la experiencia.


	
Regresa con el elixir: una recompensa o un tesoro que beneficia al mundo ordinario.





 


 


El viaje del héroe ofrece una estructura que tendrá que completarse con los detalles y las sorpresas de cada historia en particular. No conviene seguirla al pie de la letra ni dejar que su forma llame la atención. El orden que aquí se propone de las distintas etapas es sólo una de las muchas opciones posibles. Puedes eliminar algunas, añadir otras nuevas o reorganizarlas sin que eso debilite la fuerza de tu historia.


Lo que realmente importa son los valores que transmite el viaje del héroe. Las imágenes clásicas de jóvenes que buscan espadas mágicas de los viejos sabios, doncellas que arriesgan la vida por amor o caballeros que cabalgan hacia cuevas oscuras para luchar contra dragones funcionan como símbolos de experiencias universales. Los símbolos pueden cambiarse tantas veces como sea necesario para adaptarlos a la historia y a las necesidades de la sociedad.


El viaje del héroe puede adaptarse fácilmente a dramas, comedias, romances o aventuras contemporáneas si se sustituyen las figuras y elementos simbólicos de la historia del héroe por equivalentes modernos. El anciano o la anciana sabios pueden ser un chamán o un mago reales; pero también cualquier tipo de mentor, docente, médico, terapeuta, jefe gruñón pero bondadoso, sargento duro pero justo, padre, madre, abuelo... o cualquier figura que guíe y ayude.


Los héroes modernos no siempre bajan a cuevas o atraviesan laberintos para combatir a bestias míticas, aunque sí se adentran en mundos especiales y en una cueva profunda cuando parten hacia el espacio, a las profundidades del mar, a las grandes ciudades modernas o el interior de sus propias emociones.


Los patrones del mito pueden emplearse tanto para crear el cómic más sencillo como para desarrollar la trama más sofisticada. El viaje del héroe crece y madura a medida que se llevan a cabo nuevas variaciones dentro de su estructura. Cambiar el género tradicional o la edad de los personajes arquetípicos no hace sino volverlos más interesantes, además de permitir tejer entre ellos redes de comprensión cada vez más complejas. Las figuras básicas pueden combinarse o cada una de ellas puede dividirse en varios personajes para mostrar distintos aspectos de una misma idea.


El viaje del héroe es infinitamente flexible, capaz de ofrecer variaciones sin fin sin perder ni un ápice de su magia, y seguirá vivo cuando ya no estemos.


Ahora que ya hemos recorrido el mapa, toca conocer a los personajes que lo habitan: los arquetipos.









Los arquetipos


[image: Ilustración en blanco y negro de una mano saliendo de una nube, sosteniendo una llave antigua sobre un castillo. Borde decorativo con hojas y el texto «LOS ARQUETIPOS».]


Invocado o no, el dios vendrá.


Inscripción sobre la puerta 
de la casa de CARL JUNG


Tan pronto como nos adentramos en el mundo de los cuentos populares y los mitos, detectamos tipos de personajes y relaciones que se repiten: héroes en busca de una misión, heraldos que los llaman a la aventura, personas ancianas sabias que les entregan dones mágicos, guardianes del umbral que parecen bloquearles el paso, figuras cambiantes que los acompañan y los confunden o deslumbran, villanos sombríos que intentan destruirlos y embaucadores que alteran el orden establecido y aportan un respiro cómico. Para describir este tipo de personajes, símbolos y relaciones comunes, el psicólogo suizo Carl G. Jung empleó el término arquetipos, que designa patrones antiguos de personalidad compartidos por toda la humanidad.


Jung propuso la existencia de un inconsciente colectivo, paralelo al inconsciente individual. Los cuentos populares y los mitos son como los sueños compartidos de toda una cultura, surgidos de ese inconsciente colectivo. Los mismos tipos de personajes parecen aparecer tanto a nivel personal como colectivo. Los arquetipos son asombrosamente constantes a lo largo del tiempo y las culturas, presentes en los sueños y en las personalidades individuales, así como en el imaginario mítico del mundo entero. Comprender estas fuerzas es uno de los recursos más poderosos en el repertorio de las personas que narran historias en la actualidad.


El concepto de arquetipo es una herramienta indispensable para comprender el propósito o la función de los personajes en una historia. Si se identifica la función arquetípica que expresa un personaje concreto, eso puede ayudarnos a determinar si dicho personaje cumple plenamente su papel dentro del relato. Los arquetipos son parte del lenguaje universal utilizado en la narración, de manera que el hecho de que quien escribe controle su energía es tan importante como la propia respiración.


Para Joseph Campbell, los arquetipos eran una realidad biológica: manifestaciones tan inherentes al ser humano como los órganos de su cuerpo, integradas en el entramado de nuestra propia naturaleza. La universalidad de estos patrones hace posible la experiencia compartida de la narración. Quienes cuentan historias eligen instintivamente personajes y relaciones que resuenan con la energía de los arquetipos para crear experiencias dramáticas fáciles de identificar para cualquier persona. Tomar conciencia de los arquetipos sólo puede ampliar el dominio del propio oficio.



LOS ARQUETIPOS ENTENDIDOS COMO FUNCIONES



Cuando empecé a trabajar con estas ideas, pensaba que un arquetipo era un rol fijo que un personaje desempeñaba de forma exclusiva a lo largo de toda una historia. Al identificar a un personaje como mentor, esperaba que permaneciera en ese papel y nada más que en ese papel. Sin embargo, mientras trabajaba con motivos de cuentos populares como analista de guiones para Disney Animation, me encontré con otra forma de entender los arquetipos: no como roles fijos, sino como funciones que los personajes desempeñan de forma temporal para lograr determinados efectos en una historia. Esta observación procede del trabajo del experto ruso en cuentos populares Vladímir Propp, cuyo libro Morfología del cuento analiza motivos y patrones recurrentes en cientos de relatos tradicionales rusos.


Entender los arquetipos de este modo, como funciones flexibles y no como tipos de personajes fijos, puede aportar mayor libertad a la narración. Así se explica, por ejemplo, cómo un personaje puede manifestar cualidades de más de un arquetipo a lo largo de la historia. Podemos pensar en los arquetipos como máscaras que los personajes se ponen sólo el tiempo necesario para impulsar la historia. Así, un personaje puede entrar en escena desempeñando el papel de heraldo y después cambiar de máscara para actuar como embaucador, mentor o sombra.



LAS FACETAS DE LA PERSONALIDAD DEL HÉROE



Otra forma de entender los arquetipos clásicos es considerarlos facetas de la personalidad del héroe (o de quien escribe la historia). Los demás personajes representan posibilidades para el héroe, tanto positivas como negativas. A veces, el héroe avanza a lo largo de la historia recogiendo e incorporando la energía y los rasgos de los demás personajes. Aprende de ellos, integrando sus cualidades hasta convertirse en un ser humano más completo, que ha recogido algo de cada persona con la que se ha cruzado en el camino.


Los arquetipos como emanaciones del héroe


[image: Diagrama en blanco y negro con un círculo central que contiene la palabra «HÉROE» y ocho flechas apuntando hacia diferentes arquetipos, rodeado de un marco decorativo de hojas.]


También podemos ver los arquetipos como símbolos personificados de distintas cualidades humanas. Como las cartas de los arcanos mayores del tarot, que representan aspectos de una personalidad completa. Toda buena historia refleja la historia humana en su totalidad, la condición universal de nacer en este mundo, crecer, aprender, luchar por llegar a ser alguien y morir. Las historias pueden leerse como metáforas de esta situación general, con personajes que encarnan cualidades arquetípicas universales, comprensibles de manera individual y colectiva.



LOS ARQUETIPOS MÁS FRECUENTES Y ÚTILES



Hay ciertos arquetipos de personajes que son herramientas indispensables del oficio. Sin ellos, es imposible contar historias. Los arquetipos que aparecen con más frecuencia en los relatos, y que resultan más útiles para quien escribe, son:


El héroe


El mentor (el anciano sabio o la anciana sabia)


El guardián del umbral


El heraldo


El cambiante


La sombra


El aliado


El embaucador


Claro está que hay muchos más arquetipos, tantos como cualidades humanas sea posible representar en las historias. Los cuentos populares están repletos de figuras arquetípicas: el lobo, el cazador, la madre buena, la madrastra malvada, el hada madrina, la bruja, el príncipe o la princesa, el posadero codicioso..., cada uno con funciones narrativas muy específicas. Jung y otras voces han identificado numerosos arquetipos psicológicos, como el puer aeternus o niño eterno, presente en los mitos como el siempre joven Cupido, en las historias como personajes del tipo de Peter Pan y en la vida real como personas que nunca quieren crecer.


Ciertos géneros de historias modernas tienen sus propios tipos de personajes especializados, como la prostituta de gran corazón o el teniente arrogante de West Point en los wésterns, la pareja del poli bueno y el poli malo en las buddy movies (o películas de colegas) o el sargento duro pero justo en las películas bélicas.


Sin embargo, todos ellos no son más que variaciones y matices de los arquetipos que se abordarán en los próximos capítulos. Son patrones básicos, moldeables según las necesidades de cada historia o género.


Hay dos preguntas pueden ayudarte a identificar qué tipo de arquetipo estás trabajando: ¿qué función psicológica o parte de la personalidad representa? ¿qué función dramática cumple dentro de la historia?


Ten en mente estas cuestiones al adentrarnos en ocho arquetipos básicos, esas figuras o energías que suelen aparecer en el viaje del héroe.









El héroe


[image: Ilustración en blanco y negro de una figura con capa y bastón, de pie entre árboles en un bosque, rodeada de un marco decorativo de hojas y el texto «EL HÉROE».]


Estamos en una misión de Dios.


Del guion de Granujas a todo ritmo, 
por DAN AYKROYD y JOHN LANDIS


La palabra héroe procede del griego, cuya raíz significa ‘proteger y servir’ (casualmente, el lema del Departamento de Policía de Los Ángeles). Desde sus orígenes, la idea del héroe está vinculada al sacrificio personal, pues se trata de alguien dispuesto a sacrificar sus propias necesidades por los demás. Sería el caso de un pastor dispuesto a sobrellevar la soledad, la incomodidad y el peligro para proteger y servir al rebaño.



LA FUNCIÓN PSICOLÓGICA



En términos psicológicos, el arquetipo del héroe representa lo que Freud denominó el yo, esa parte de la personalidad que se separa de la madre y se percibe a sí misma como distinta del resto de la humanidad. En última instancia, el héroe es quien logra trascender los límites y las ilusiones del yo. Pero al principio los héroes son puro ego: el yo, el único, esa identidad personal que se piensa separada del resto del grupo. El viaje de muchos héroes es el relato de esa separación de la familia o la tribu, equivalente al sentimiento de un niño cuando se separa de su madre.


El arquetipo del héroe representa la búsqueda del yo para alcanzar la identidad y la plenitud. En el proceso de convertirnos en seres humanos completos e íntegros, todos somos héroes enfrentándonos a guardianes, monstruos y aliados internos. En la exploración de nuestra mente nos encontramos con maestros, guías, demonios, dioses, camaradas, sirvientes, chivos expiatorios, figuras de poder, seductores, traidores y aliados, como aspectos de nuestra personalidad y personajes de nuestros sueños. Todos los villanos, embaucadores, amantes, amigos y enemigos del héroe existen en el interior de cada persona. La labor psicológica que tenemos por delante es la de integrar todas esas partes en una sola entidad completa y equilibrada. El yo (el héroe que cree estar separado de todos esos aspectos de sí mismo) debe incorporarlos para convertirse en el sí-mismo.14



LAS FUNCIONES DRAMÁTICAS



La identificación con el público


El propósito dramático del héroe es ofrecer al público una ventana abierta a la historia. Cada persona que escucha un relato o ve una obra de teatro o una película recibe, en las primeras etapas de la historia, la invitación a identificarse con el héroe, a fundirse con él y ver el mundo de la historia a través de sus ojos. Esto se consigue al dotar a los héroes de una combinación de cualidades, una mezcla de rasgos universales e individuales.


Los héroes tienen características con las que cualquier persona puede identificarse y que reconoce en su propio ser. Se ven impulsados por una serie de motivaciones universales que cualquiera puede comprender: el deseo de ser amado y comprendido, tener éxito, sobrevivir, ser libre, vengarse, remediar injusticias o expresarse.


Las historias nos invitan a depositar parte de nuestra identidad personal en el héroe mientras dura la experiencia. En cierto modo, nos convertimos en el héroe por un tiempo. Proyectamos nuestro ser en su psique y vemos el mundo a través de sus ojos. Por eso, los héroes deben tener algunas cualidades dignas de admiración que nos hagan desear parecernos a ellos. Queremos experimentar la confianza en sí misma de Katharine Hepburn, la elegancia de Fred Astaire, el ingenio de Cary Grant y la sensualidad de Marilyn Monroe.


Los héroes deberían poseer rasgos, emociones y motivaciones universales que cualquiera haya sentido alguna vez: venganza, ira, deseo, competitividad, territorialidad, patriotismo, idealismo, cinismo o desesperanza. Pero, al mismo tiempo, deben ser personas únicas, no meras criaturas estereotipadas o falsos ídolos sin defectos ni capacidad de sorprender. Al igual que cualquier gran obra de arte, necesitan tanto universalidad como originalidad. Nadie quiere ver una película o leer una historia en la que las cualidades abstractas cobren forma humana. Queremos relatos sobre personas reales. Un personaje auténtico, como una persona de verdad, no se define por un único rasgo, sino por una combinación única de muchas cualidades e impulsos, algunos de ellos en conflicto. Así, cuanto mayor sea el conflicto, mejor. Un personaje desgarrado por lealtades en conflicto entre el amor y el deber resulta, por naturaleza, interesante para el público. Un personaje con una combinación única de impulsos contradictorios, como confianza y sospecha o esperanza y desesperación, parece más realista y humano que aquel que muestra un único rasgo de carácter.


Un héroe completo puede ser, al mismo tiempo, decidido, inseguro, encantador, olvidadizo, impaciente y de aspecto robusto, aunque vulnerable en lo emocional. Es esa singular combinación de cualidades lo que da al público la sensación de que ese héroe es único, una persona real y no un simple estereotipo.


El crecimiento


Otra función narrativa del héroe es el aprendizaje o el crecimiento. A veces, al evaluar un guion, no está claro quién es el personaje principal o quién debería serlo. A menudo, la mejor respuesta a esta pregunta es ésta: aquel que aprende o crece más a lo largo de la historia. Los héroes superan obstáculos y alcanzan metas, pero también adquieren nuevos conocimientos y sabiduría. El corazón de muchas historias es el aprendizaje que se produce entre un héroe y un mentor, entre un héroe y su amante o incluso entre un héroe y un villano. Todos somos maestros de todos.


La acción


Otra función heroica es actuar o hacer. El héroe suele ser la persona más activa del guion. Su voluntad y deseo son lo que impulsa la mayoría de las historias. Un error frecuente en los guiones es que el héroe se mantiene bastante activo durante el relato, pero en el punto álgido de la historia se vuelve pasivo y es salvado por la oportuna llegada de alguna fuerza externa. Precisamente, en ese momento, el héroe debe ser plenamente activo, tomar las riendas de su destino. El héroe es quien debe llevar a cabo la acción decisiva de la historia, aquella que implica mayor riesgo o responsabilidad.


El sacrificio


Se suele pensar que los héroes son fuertes o valientes, pero estas cualidades son secundarias frente al sacrificio, el rasgo que verdaderamente define a un héroe. Ese sacrificio es la disposición del héroe a renunciar a algo valioso, incluso a su propia vida, en nombre de un ideal o de una comunidad.


El sacrificio significa ‘santificar’. En la Antigüedad se hacían sacrificios, incluso humanos, para reconocer la deuda con los dioses o la naturaleza, para apaciguar esas fuerzas poderosas y santificar los procesos de la vida cotidiana. Se santificaba incluso la muerte.


El enfrentamiento con la muerte


En el corazón de toda historia hay un enfrentamiento con la muerte. Si el héroe no encara la muerte real, al menos hay una amenaza de muerte o una muerte simbólica, ya sea a través de un juego de alto riesgo, una relación amorosa o una aventura en la que puede triunfar (vivir) o fracasar (morir).


Los héroes nos enseñan a mirar de frente a la parca. Pueden sobrevivir y demostrar que no es tan terrible. Pueden morir (quizá sólo de forma simbólica) y renacer, lo que demuestra que es posible trascender la muerte, e incluso sufrir una muerte heroica y superarla al entregar voluntariamente su vida por una causa, un ideal o un grupo.


El auténtico heroísmo aparece en las historias cuando los héroes se ofrecen en el altar del azar, dispuestos a asumir el riesgo de que su aventura pueda conducirlos al peligro, la pérdida o la muerte. Igual que quienes, al alistarse, aceptan de antemano dar su vida si su país se lo pide, los héroes aceptan la posibilidad del sacrificio.


Los héroes pueden experimentar el sacrificio al perder por el camino a un ser querido o a un amigo. También es posible que tengan que dejar atrás algún vicio o excentricidad como condición para entrar en una nueva forma de vida. Pueden devolver parte de lo ganado o compartir lo que han obtenido en el mundo especial. Pueden regresar a su punto de partida, la tribu o la aldea, y llevar de vuelta dones, elixires, alimentos o conocimientos para compartirlos con el resto del grupo. Grandes héroes culturales como Martin Luther King o Gandhi entregaron su vida en pos de sus ideales.


El heroísmo en otros arquetipos


Hay veces en las que el arquetipo del héroe no se manifiesta sólo en el personaje principal, quien protagoniza la historia y lucha con valentía contra los villanos y vence. Este arquetipo también puede aparecer en otros personajes cuando actúan de forma heroica. Un personaje no heroico puede llegar a crecer hasta convertirse en héroe. El personaje principal de Gunga Din comienza como un arquetipo completamente distinto, un embaucador o bufón; sin embargo, al esforzarse por convertirse en héroe y sacrificarse en un momento crucial por sus amistades, se gana el derecho a ser considerado como tal. En La guerra de las galaxias, Obi-Wan Kenobi encarna claramente el arquetipo del mentor durante gran parte de la historia. Sin embargo, actúa de forma heroica y se pone por un momento la máscara del héroe cuando se sacrifica para permitir que Luke escape de la Estrella de la Muerte.


Del mismo modo, podría resultar muy eficaz que un villano o antagonista manifieste de forma inesperada cualidades heroicas. En el terreno de la comedia televisiva, cuando un personaje como el despreciable Louie, jefe de centralita de Taxi interpretado por Danny DeVito, de pronto revela que tiene un lado tierno o ha hecho algo noble, el episodio se lleva un Emmy. Un villano galante, heroico en ciertos aspectos y despreciable en otros, puede resultar muy atractivo. Lo ideal es que todo personaje bien construido conserve algo de cada arquetipo, ya que éstos representan las partes que conforman una personalidad completa.


Los defectos de los personajes


Unos defectos interesantes humanizan a un personaje. Podemos reconocernos en un héroe que debe enfrentarse a dudas internas, errores de juicio, culpas o traumas del pasado o al miedo al futuro. Las debilidades, imperfecciones, manías y vicios consiguen de inmediato que un héroe o cualquier otro personaje resulte más real y atractivo. Parece que, cuanto más neuróticos son los personajes, más gustan al público y más se identifica éste con ellos.


Los defectos también ofrecen un punto de partida para la evolución del personaje: lo que se conoce como el arco de transformación, en el que pasa de la condición A a la Z a través de una serie de pasos. Los defectos son un punto de partida incompleto o imperfecto desde el que un personaje puede crecer. Puede tratarse de algunas carencias en el personaje. Quizá un héroe no tenga pareja y busque su media naranja para completar su vida. En los cuentos populares, esto se suele simbolizar mediante la pérdida o la muerte de un familiar. Muchas de estas historias empiezan con la muerte de un progenitor o el secuestro de un hermano o una hermana. Esa sustracción en la unidad familiar pone en marcha la energía nerviosa de la historia, que no se detiene hasta que se restaura el equilibrio mediante la creación de una nueva familia o la reunión de los miembros de la antigua.


En la mayoría de las historias modernas, lo que se busca es recrear o restaurar la integridad del héroe. La pieza que falta puede ser un elemento esencial de la personalidad, como la capacidad de amar o de confiar en el resto. El héroe puede verse en la tesitura de tener que superar problemas como la falta de paciencia o de determinación. El público disfruta viendo cómo los héroes afrontan problemas de personalidad hasta que los superan. ¿Logrará Edward, el empresario rico, pero de corazón frío de Pretty Woman, ablandarse bajo la influencia de Vivian, quien ama la vida, y convertirse en su príncipe azul? ¿Ganará Vivian autoestima y logrará escapar de su vida como prostituta? ¿Recuperará Conrad, el adolescente atormentado de Gente corriente, su antigua capacidad de aceptar el amor y las relaciones íntimas?


Las variantes del héroe


Hay muchos tipos de héroes, entre ellos encontramos los que desean serlo y los que no, los sociables y los solitarios, los antihéroes, los héroes trágicos o los catalizadores. Como todos los demás arquetipos, el héroe es un concepto flexible capaz de expresar muchos tipos de energía. Puede combinarse con otros arquetipos para dar lugar a híbridos, como el héroe embaucador, o ponerse temporalmente la máscara de otro arquetipo, convirtiéndose en figura cambiante, como mentor de otra persona o incluso sombra.


Aunque normalmente se representa como una figura positiva, el héroe también puede mostrar aspectos oscuros o negativos del yo. El arquetipo del héroe suele simbolizar el espíritu humano en acción positiva, pero también puede revelar las consecuencias derivadas de la debilidad y la reticencia a actuar.


Los héroes resueltos y los reticentes


En muchas historias, prevalecen dos tipos de héroes. Por un lado, los resueltos, activos, entusiastas, comprometidos con la aventura, valientes y decididos. Por otro lado, los reticentes, llenos de dudas y vacilaciones, pasivos, desmotivados por naturaleza y que necesitan ser empujados a la aventura por fuerzas externas. Ambos tipos pueden dar lugar a historias igual de entretenidas, aunque un héroe que permanezca pasivo durante todo el relato puede acabar resultando poco interesante desde el punto de vista dramático. Lo más habitual es que un héroe reticente cambie en algún momento y se comprometa con la aventura después de recibir la motivación necesaria.


Los antihéroes


El término antihéroe es escurridizo y puede causar bastante confusión. En pocas palabras, un antihéroe no es lo opuesto a un héroe, sino un tipo de héroe muy concreto. Se trata de alguien que, desde el punto de vista de la sociedad, puede ser una persona que vive al margen de la ley o incluso un villano, pero con quien el público simpatiza. Nos identificamos con estas figuras marginales porque todos nos hemos sentido fuera de lugar en algún momento u otro de la vida.


Existen dos tipos de antihéroes. El primero, aquellos que actúan de forma muy parecida a los héroes convencionales, aunque con un matiz cínico o con una vulnerabilidad latente, como los personajes interpretados por Bogart en El sueño eterno y Casablanca. El segundo, los héroes trágicos, que son figuras centrales de una historia que quizá no resulten agradables ni admirables, e incluso cuyas acciones nos parezcan reprobables, como Macbeth, Tony Montana en El precio del poder o la Joan Crawford de Queridísima mamá.


El primer arquetipo de antihéroe sería el herido, un caballero heroico con la armadura deslustrada, alguien solitario que ha rechazado a la sociedad o ha sido rechazado por ella. Puede ganar al final y gozar de la simpatía total del público en todo momento, pero a ojos de la sociedad es un marginado, como Robin Hood, los héroes piratas, bandidos de aire pícaro o muchos de los personajes que interpreta Bogart. A menudo son personas honorables que se han retirado de una sociedad corrupta, quizá antiguos policías o militares desilusionados que ahora operan en los márgenes de la ley como detectives privados, contrabandistas, jugadores de apuestas o mercenarios. Nos encantan estos personajes porque son unos rebeldes que se burlan de las normas de la sociedad como a cualquiera le gustaría hacerlo. Otro arquetipo de esta clase está personificado por James Dean en Rebelde sin causa y Al este del Edén, o por el joven Marlon Brando, cuyo personaje en Salvaje encarnaba la insatisfacción de una generación nueva y muy distinta de la anterior. Actores como Mickey Rourke, Matt Dillon y Sean Penn continúan hoy esa tradición.


El segundo tipo de antihéroe se parece más a la idea clásica del héroe trágico. Son héroes con defectos que nunca se libran de sus demonios internos y acaban siendo derrotados y destruidos por ellos. Pueden ser encantadores y tener cualidades admirables, pero sus defectos terminan por imponerse. Algunos antihéroes trágicos no resultan tan admirables, pero vivimos su caída con fascinación porque pensamos: «Ahí, si no fuera porque Dios no lo quiere, podría estar yo». Como los antiguos griegos que observaban la caída de Edipo, nos liberamos emocionalmente y aprendemos a evitar esos mismos errores al presenciar la destrucción del personaje de Al Pacino en El precio del poder, de Sigourney Weaver como Dian Fossey en Gorilas en la niebla o de Diane Keaton en Buscando al Sr. Goodbar.


Los héroes sociables


Es necesario hacer otra distinción sobre los héroes en relación con la sociedad. Al igual que quienes narraban las primeras historias, los seres humanos primitivos que salían a cazar y recolectar en las llanuras de África, la mayoría de los héroes son sociales. Éstos forman parte de una sociedad al inicio de la historia y su viaje los lleva a una tierra desconocida, lejos de su hogar. Cuando los conocemos por primera vez, pertenecen a un clan, una tribu, una aldea, un pueblo o una familia. Su historia es la de la separación de ese grupo (primer acto), una aventura en solitario en la naturaleza pero lejos del grupo (segundo acto) y, por lo general, la reintegración final en el grupo (tercer acto).


Los héroes sociales normalmente deciden entre regresar al mundo ordinario del primer acto o permanecer en el mundo especial del segundo. Los que optan por quedarse en el mundo especial son raros en la cultura occidental, pero bastante comunes en los relatos clásicos asiáticos e indios.


Los héroes solitarios


En contraste con el héroe social, está el héroe solitario del género wéstern, como en Raícesprofundas, el hombre sin nombre de Clint Eastwood, Ethan (interpretado por John Wayne) en Centauros del desierto o El llanero solitario. En este tipo de héroe, las historias empiezan con quien protagoniza el relato al margen de la sociedad. Su hábitat natural es la naturaleza salvaje, y su estado natural, la soledad. Su viaje es el de la reentrada en el grupo (primer acto), la aventura dentro del grupo en el territorio habitual de éste (segundo acto) y el regreso a la soledad en la naturaleza (tercer acto). Para ellos, el mundo especial del segundo acto es la tribu o la aldea, un lugar que visitan brevemente, pero en el que siempre se sienten incómodos. La magnífica toma de John Wayne al final de Centauros del desierto resume la fuerza de este tipo de héroe. Wayne aparece enmarcado en la puerta de una cabaña, como un forastero apartado para siempre de las alegrías y comodidades de la familia. Este tipo de héroe no tiene por qué limitarse al Lejano Oeste. Puede funcionar muy bien en dramas o películas de acción en los que un detective solitario es tentado a volver a la aventura, en los que una persona ermitaña o retirada recibe de nuevo a la sociedad o en los que alguien emocionalmente aislado se ve desafiado a regresar al mundo social.



OEBPS/image/img-p0037-r001.jpg
TERCERACTO
EL RETORNO

12. El retorno con el elixir

(desenlace)

PRIMER ACTO
LA SEPARACION

1.Elmundo ordinario

2.Lallamada a la aventura
(suceso desencadenante)
11. La resurreccion
. 3. El rechazo
(climax)

de lallamada

4. El encuentro
«con el mentor

10.El camino
de regreso

5.Latravesia
del umbral

6.Las pruebas,
los aliados y

9.Larecompensa os enemigos

7. La aproximacion

SEGUNDO ACTO B

SEGUNDO ACTO A
LA INICIACION

EL DESCENSO

8.Lagran prueba central
(punto medio, muerte y renacimiento)





OEBPS/image/img-p0027-r001.jpg
S\wime

o

e

)

o

=i

=\

-

e

a2

\whev

=

~

o~

~

TRAZAR EL MAPA DEL VIAJE I

S\ e\l

(@3

a

P

i i i S S e i S s\ S S

{

S\ \ s\ e\ e\ S

S\t \ i\ i\ v N\

o

s

S\ \ s\

¥

2






OEBPS/image/img-p0059-r001.jpg
e

e

S\
S\ S\ \ s i\ e\ S

e

i\ i

EL HEROE
e s\

=
&
_‘

HWW

_ el

s

S

R NIRRT
v
(AR
S e\

A






OEBPS/image/deusto.jpg
=

D)

EDICIONES DEUSTO






OEBPS/image/img-p0029-r001.jpg
UNA GUIA PRACTICA






OEBPS/image/img-p0055-r001.jpg
El ser mas elevado

Lafigura
El mentor I cambiante

El guardian
del umbral

Los aliados g—<&& HEROE 3-—

El heraldo El embaucador

La sombra






OEBPS/image/img-p0051-r001.jpg
S\ S\ s\ e\ S\

\shua

=

A\

S\t \ e\ S\ s L\

S\

©n
o
&
=
=
Q
~
<
n
Q
-

S\

o
w
s Wil

‘ﬁ/; %o . (%_ﬁ/\ .\.&\, L%.Nv

O\~ o\ o\ i\ S\ s\ S\ e\ i\ S\ v\ S i S

e\

~






OEBPS/image/9788423440252_epub_cover.jpg
Las estructuras narrativas clasicas
de las grandes obras de ficcion

Christopher
Vogler

Prologo de Cristina Sanchez-Andrade
DEUSTO





OEBPS/image/img-p0036-r001.jpg
Crisis

Climax
& S
&I o
N & & 5
Sl O o R
@"?’ o o o P, & o
& L & & s R &8
© S B & SO
o o5 & 0% o & F F N o°
& 5 \\O\Q AR S N S &
e s Q@ o o8 CRR I
PRIMER ACTO SEGUNDO ACTO TERCER ACTO

Aprox. 30 paginas de guion|

60 péginas de guion

30 péginas de guion





