



[image: Portada blanca con patrón de puntos verdes; título 'Ensayos' de Michel de Montaigne, selección de André Gide y traducción de Juan Gabriel López Guix.]








Índice




	Portada


	Portadilla


	Biografía


	Prólogo: Montaigne, de Andrés Gide


	Nota del traductor


	
ENSAYOS

	Al lector


	Cómo llegó Montaigne a escribir sus Ensayos


	Reflexiones sobre la muerte


	De la costumbre


	De la educación


	Amistad con Étienne de la Boétie


	Testimonios sobre el Nuevo Mundo


	De la poesía


	Cómo compone su libro


	De la inestabilidad del hombre


	Sobre su padre


	Sobre su accidente


	Del comportamiento con los hijos


	De los libros


	De la opinión


	Su casa sin defensa durante la guerra civil


	Su manera de escribir y hablar


	De la belleza


	Sus características corporales


	De la falsedad


	De la memoria


	Su ignorancia


	De la salud


	El hombre, mezcla de cualidades


	Del arrepentimiento


	De la vejez


	De los tres comercios


	De la diversión


	Del exceso de severidad en la vejez


	De la salud


	Odio a la austeridad


	De la franqueza


	Del matrimonio


	Del estilo


	Del amor en la vejez


	Conquista de México y Perú


	De la conversación


	De las palabras


	De la revolución


	De la guerra civil


	París


	De los viajes


	De la ausencia en el matrimonio y la amistad


	La edad de los viajes


	De los viajes en la vejez


	De la obediencia de las leyes


	De la aparente negligencia de estos Ensayos


	Odio a la oscuridad


	Roma


	De los hijos


	De los deberes públicos


	Su conducta como alcalde de Burdeos


	Rumores y exageraciones


	Sócrates


	De la guerra civil


	De la peste


	De la aprensión ante la muerte


	De la belleza


	De la apariencia


	De las leyes


	De los juristas


	De los comentarios


	De la libertad


	De las reglas de la naturaleza


	Del juicio


	De la inconsecuencia


	Reglas de vida y hábitos personales


	Enfermedad y salud


	De la convalecencia


	Sus hábitos personales


	La vida militar


	Satisfacción de sí


	De los hábitos personales


	De la primera educación


	De los gustos personales


	De una larga vida


	Del sano goce de los placeres del cuerpo


	Para vivir bien


	Valor de la vida






	Notas


	Créditos












Landmarks




	Cover












Ensayos


«Páginas inmortales» seleccionadas por André Gide


Michel de Montaigne


 


 Traducción de Juan Gabriel López Guix







[image: Silueta negra de una cabra con varias estrellas blancas de diferentes tamaños en su cuerpo y alrededor, sobre fondo blanco.]


[image: Logotipo compuesto por un círculo con líneas curvas que evocan un planeta y la palabra 'Planeta' escrita al lado en tipografía simple y moderna.]









Biografía







Michel de Montaigne (castillo de Montaigne, Périgord, 1533-1592). Escritor moralista francés. Estudia Derecho en la Universidad de Toulouse y se convierte en consejero del tribunal de Périgueux (1554), de donde pasa al Parlamento de Burdeos. Paulatinamente abandona estas funciones y empieza a frecuentar la vida de la corte. Entre 1571 y 1572, comienza a escribir los Ensayos, cuya primera edición aparece en 1580. Ese mismo año inicia un viaje por Francia, Alemania, Suiza, Austria e Italia, que dura hasta 1581 y que recoge en el libro Journal de voyage en Italie (que no se publicará hasta 1774 y se ha traducido como Diario de viaje). A su regreso, se convierte en alcalde de Burdeos, cargo que ejerce durante cuatro años (1581-1585) y, al final de su mandato, redacta la segunda edición de los Ensayos, que aparece con numerosas adiciones y con un tercer volumen en 1588. La tercera edición se publica póstumamente en 1595.









Montaigne


Montaigne es autor de un solo libro: los Ensayos. Pero, en ese libro único, escrito sin un plan establecido de antemano, sin método, al albur de los acontecimientos y las lecturas, pretende dársenos todo entero. Publica cuatro ediciones sucesivas de los Ensayos —e iba a decir: cuatro versiones—; la primera en 1580, a los cuarenta y siete años. Ese texto lo retoma, corrige, pule y deja aún al morir (en 1592) un ejemplar de la obra lleno de enmiendas y añadidos que las ediciones futuras tendrán en cuenta. Mientras, Montaigne viaja por el sur de Alemania e Italia (1580-1581), y ocupa luego (de 1581 a 1585) el importante cargo de alcalde de Burdeos: sus lectores se beneficiarán de las observaciones que pudo recoger en países extranjeros, de la experiencia de la vida pública en unos tiempos bastante agitados por las guerras de religión.


Desde ese momento, apartando el espíritu de los asuntos públicos para no ocuparse más que de sí mismo —quiero decir, de su propio pensamiento—, se encerrará en su biblioteca y ya no abandonará hasta su muerte el pequeño castillo del Périgord en el que nació. Escribe nuevos capítulos, que constituirán el tercer libro de los Ensayos; vuelve sobre los dos primeros, los corrige, los mejora, introduce seiscientos añadidos. Pero también recarga y entorpece el primer texto con multitud de citas recogidas en el curso de las constantes lecturas, porque Montaigne está convencido de que todo se ha dicho ya y le interesa mostrar que el espíritu del hombre permanece siempre y en todas partes inalterado. La abundancia de esas citas que forman, en algunos capítulos, una compacta masa de autores griegos y latinos, podría hacernos dudar de la originalidad de Montaigne; esta tendrá que ser muy intensa para dominar todo ese fárrago.


El despliegue de la erudición no era algo privativo de Montaigne, en esa época deslumbrada por la cultura griega y romana. Gibbon observa con bastante buen juicio que el estudio de las letras antiguas, que se remonta mucho más allá de los inicios del Renacimiento, antes que activar retardó el desarrollo intelectual de los pueblos de Occidente. Porque se buscaba en ellas no tanto una inspiración y un impulso cuanto unos modelos. La erudición, en la época de Boccaccio y Rabelais, pesaba sobre las inteligencias y, muy lejos de ayudar a liberarlas, las ahogaba. La autoridad de los antiguos y, en particular, de Aristóteles hundió la cultura en un atolladero y, durante el siglo XVI, la Universidad de París no formó otra cosa que pedantes.


Montaigne no llegó a sublevarse contra esta erudición libresca, sino que supo asimilarla, hacerla suya, hasta tal punto que en nada estorba su pensamiento, y en esto se distingue de todos los demás. A lo sumo, cediendo a la moda, sobrecarga los escritos con citas; pero «¿de qué nos sirve tener la barriga llena de carne —dice— si no se digiere?, ¿si no se transforma en nosotros?, ¿si no nos hace crecer y fortalecernos?» (Libro I, XXV). Y, más hermosamente aún, se compara a las abejas que «visitan aquí y allá las flores, pero que luego fabrican la miel, que es suya» (Libro I, XXVI).


El éxito de los Ensayos sería inexplicable sin la extraordinaria personalidad del autor. ¿Qué aportaba de novedoso al mundo? El conocimiento de sí mismo; pues cualquier otro conocimiento le parecía incierto; sin embargo, el ser humano que descubre, y que nos descubre, es tan auténtico, tan verdadero, que cada lector de los Ensayos se reconoce en él.


En cada época de la historia hay una imagen convencional de la humanidad que intenta ocultar ese ser real. Montaigne apartará la máscara para alcanzar lo esencial; si lo logra es mediante el esfuerzo continuado de una singular perspicacia; oponiendo a la convención, a las creencias establecidas, a los conformismos, un espíritu crítico siempre despierto, a la vez muy ágil y tenso, juguetón, divertido con todo, sonriente, indulgente, pero sin complacencia, puesto que lo que él pretende es conocer, en absoluto moralizar.


Para Montaigne, el cuerpo importa tanto como el espíritu; jamás separa el uno del otro, y se cuida de no presentarnos nunca su pensamiento de un modo abstracto. Por lo tanto, es particularmente importante, antes de escucharlo, verlo. Además, él mismo nos ofrece todos los elementos de su retrato, de pies a cabeza. Mirémoslo.


Es un tanto bajo de estatura; de cara rellena sin ser gorda; lleva barba, no muy larga, según la moda de la época. Todos los sentidos, en él, están «enteros casi a la perfección». Aun cuando haya abusado licenciosamente de una salud robusta, esta se mantiene vigorosa y solo los cálculos la alteran un poco a la altura de los cuarenta y siete años. Su paso es firme; los gestos, bruscos; la voz, alta y sonora. Habla de buen grado, siempre con vehemencia, y se mueve mucho al hacerlo. Come de todo con una glotonería tal que llega a morderse los dedos, porque en esa época no se empleaban todavía los tenedores. Monta mucho a caballo, ni siquiera en la vejez lo cansarán las más largas galopadas. El dormir, nos dice, le ocupa una gran parte de la vida.


La importancia de un autor depende no solo del propio valor, sino también, y en gran medida, de la oportunidad de su mensaje. Los hay cuyo mensaje solo tiene una importancia histórica y carece hoy de eco; pudieron, en su tiempo, despertar las conciencias, alimentar entusiasmos, encender revoluciones; ya no se dirigen a nosotros. Los grandes autores son aquellos cuya obra no responde únicamente a las necesidades de un país y una época, sino que presentan un alimento susceptible de saciar las hambres diversas de nacionalidades diferentes y generaciones sucesivas. «Un lector capaz descubre a menudo en los escritos de los demás perfecciones diferentes de las que el autor ha puesto y visto, y da sentidos y aspectos más ricos», dice Montaigne (Libro I, XXIV). ¿Será él «capaz» y sabrá responder a las preguntas nuevas que podrán plantearle los «lectores capaces» de los jóvenes Estados Unidos?1Es lo que me permito esperar.


En nuestra época, y sea cual sea el país en cuestión, los espíritus constructores gozan de un favor especial; aquello por lo que más se felicita a un autor es que nos proponga un sistema bien ordenado, un método con el cual resolver los angustiantes problemas políticos, sociales y morales que atormentan más o menos a todos los pueblos y a cada uno de nosotros en particular. Montaigne, es cierto, no nos aporta ningún método —¿cómo podría ser practicable hoy un método válido en su época?—, ningún sistema filosófico o social. Nada menos ordenado que su pensamiento; lo deja debatirse y correr al azar. E incluso su duda permanente, que hizo que Emerson lo considerara como el representante más perfecto del escepticismo —es decir, del antidogmatismo, del espíritu de búsqueda e investigación—, es comparable, como se ha dicho, a las medicinas purgativas que el enfermo expulsa junto con las materias que el medicamento ha evacuado. De manera que algunos han podido ver en el «¿qué sé?» el epítome de su sabiduría y su enseñanza; no puedo conformarme con eso. El escepticismo no es lo que me gusta en los Ensayos, ni constituye la lección principal que extraigo de ellos. Un «lector capaz» sabrá encontrar en Montaigne más y mejores cosas que dudas e interrogaciones.


Da la impresión de que Montaigne, ante la atroz pregunta de Pilatos, cuyo eco retumba a lo largo de los siglos: «¿Qué es la verdad?», retome por su cuenta, aunque de un modo completamente humano y profano, en un sentido muy diferente, la divina respuesta de Cristo: «Yo soy la verdad». Es decir, que considera no poder verdaderamente conocer nada, sino solo a sí mismo. Es eso lo que le lleva a hablar tanto de él; porque el conocimiento de sí le parece enseguida más importante que cualquier otro. «Hay que quitar la máscara —escribe— tanto a las cosas como a las personas» (Libro I, XX). Se describe para desenmascararse. Y, como la máscara pertenece mucho más al país y a la época que al propio hombre, es sobre todo por la máscara por lo que difieren las personas, de tal modo que, en el ser verdaderamente desenmascarado, podemos reconocer con facilidad a nuestro semejante.


Montaigne llega incluso a pensar que la descripción que nos presenta podría ser de un interés tanto más general cuanto más particular es; y es en razón de esta verdad profunda por lo que nos interesa tanto su descripción; porque «cada hombre lleva la forma entera de la condición humana» (Libro III, II). Es más: Montaigne está convencido de que «el ser verdadero es el comienzo de una gran virtud» (Libro II, XVIII), como decía Píndaro; y esas admirables palabras, que Montaigne toma de Plutarco (que las recoge del propio Píndaro), las hago mías; me gustaría colocarlas al inicio de los Ensayos, porque es esa la enseñanza que ante todo extraigo de ellos.


Con todo, no parece que Montaigne haya captado desde un buen comienzo la valentía y el alcance de esa resolución suya de no admitirse más que verdadero y de pintarse al natural. De ahí cierta vacilación inicial en su trazo y la búsqueda de refugio en las espesas breñas de la historia, ese amontonamiento de citas y ejemplos —iba a decir: de autorizaciones—, los tanteos infinitos. Se interesa por él confusamente al principio, sin saber demasiado lo que importa y dudando de si lo más despreciable en apariencia y lo desdeñado con mayor frecuencia no es precisamente lo que merece más atención. Todo, en él mismo, es objeto de su curiosidad, diversión, sorpresa: «No he visto prodigio y milagro más claro en el mundo que yo mismo. Nos acostumbramos a cualquier extrañeza por el uso y el tiempo; pero cuanto más me frecuento y me conozco, menos me comprendo» (Libro III, IX). ¿No resulta divertido oírlo hablar así de su «deformidad», cuando lo que amamos en él es lo que nos permite reconocerlo igual a nosotros, simplemente hombre y hombre corriente?


Solo a partir del tercer y último libro de los Ensayos (que no figura en las primeras ediciones), Montaigne, en plena posesión, no de sí —nunca lo estará; es imposible estarlo—, sino de su tema, deja de tantear; sabe lo que quiere decir, lo que le importa decir, y lo dice de manera excelente, con una gracia en el estilo, un entusiasmo, una felicidad de expresión y unos repliegues incomparables. «Los otros [los moralistas] forman al hombre; yo lo describo», anota (Libro III, II) y, un poco más abajo, más sutilmente: «No describo el ser. Describo el pasaje» (los alemanes dirían el Werden). Porque Montaigne sigue preocupado por el perpetuo transcurrir de todas las cosas y, con esas palabras, indica la no estabilidad de la personalidad humana, que nunca es, sino que solo adquiere conciencia de sí misma en un inatrapable devenir. Esa es, al menos, la certeza que crece en medio del derrumbamiento de todas las demás: que, sobre el tema que es él mismo, él es «el hombre más sabio que existe»; y que «jamás ninguno [...] llegará más exacta y plenamente al fin que se había propuesto en su tarea» (ibid.), razón por la cual no se exige ninguna otra virtud más que la «fidelidad»; y Montaigne cree deber añadir enseguida: «Está aquí, la más sincera y pura que se encuentra».


 


 


Creo que el gran placer que obtenemos de los Ensayos de Montaigne proviene del gran placer que él obtuvo al escribirlos y que sentimos, podríamos decir, en cada frase. De todos los capítulos que componen los tres libros de los Ensayos, uno solo parece claramente aburrido; es, con mucho, el más largo, el único que escribió con aplicación, perseverancia y esmero en la composición: la «Apología de Raimundo Sabunde», filósofo español del siglo XV que ejerció la medicina en Francia, en la Universidad de Toulouse, y del que Montaigne trabajosamente tradujo la Theologia naturalis a instancias de su padre. «Era una ocupación muy extraña y nueva para mí; pero al encontrarme por entonces ocioso, y no pudiendo negarme a la petición del mejor padre que haya existido, la llevé a cabo como pude» (Libro II, XII). Ese capítulo, situado en medio del libro segundo de los Ensayos, es el primero que escribió Montaigne. Es uno de los más célebres y uno de los citados con mayor frecuencia, porque es uno de esos donde su pensamiento, tan desordenado y errante por naturaleza, realiza el mayor esfuerzo por desarrollar una especie de doctrina y dar consistencia aparente al inconsistente escepticismo. Pero este pensamiento, precisamente por llevarlo sujeto, pierde aquí casi toda la gracia, el exquisito encanto de su discurrir ocioso; sentimos que lo dirige hacia un objetivo y nunca nos gustará tanto como cuando, más tarde, le dejará recoger, al azar de los encuentros, todas las flores de un sendero no trazado de antemano por el que se aventura incierto. Quiero destacar aquí que las obras más conseguidas, las más hermosas, son también aquellas en las que el autor ha hallado más alegría y diversión al escribirlas, aquellas en las que sentiremos menos la contención y el esfuerzo. En arte, no hay seriedad que se sostenga; el placer es el más seguro de los guías. En todos o casi todos los demás escritos que forman los diferentes capítulos de los Ensayos, el pensamiento de Montaigne permanece en estado fluido, podríamos decir, tan inseguro, tan mudable e incluso contradictorio que ha sido posible, luego, darle las interpretaciones más diversas. Algunos, como por ejemplo Pascal y Kant, buscan en Montaigne un cristiano; otros, como Emerson, un parangón del escepticismo; otros más, un precursor de Voltaire; Sainte-Beuve llegaba incluso a ver en los Ensayos una especie de preparación, de antecámara, para la Ética de Spinoza. Me parece, sin embargo, que Sainte-Beuve se acerca más a la verdad cuando escribe: «Bajo la apariencia de describirse en los mínimos detalles, de reducirse a manías singulares, ha tocado la fibra a todos y, así, con su propio retrato (el que ha trazado de sí mismo descuidada, pacientemente, retomándolo sin cesar), ha sido el mejor pintor e imitador de la mayoría de los hombres, casi siempre, con solo describirse minuciosamente [“tornadizo y diverso”, dirá]. Cualquiera encuentra en él un pedazo de sí» (Port-Royal, III, II).


A mi juicio la gran fuerza de Montaigne consiste en haber sabido aceptar en sí mismo las inconsecuencias y las contradicciones. Ya en el inicio del segundo libro de los Ensayos, una frase nos sirve a la vez de aviso y de voz de alerta: «Quienes se dedican a examinar las acciones humanas en nada se encuentran tan ocupados como en reordenarlas y presentarlas bajo una misma luz; pues, por lo general, se contradicen de manera tan extraña que parece imposible que hayan salido de la misma tienda» (Libro II, I). Inconsecuencia del ser humano que ninguno de los grandes especialistas del corazón, ya sea Shakespeare, Cervantes o Racine, ha dejado de percibir al menos fugazmente. Pero sin duda era necesario establecer, de modo provisional, una psicología un tanto reducida, con algunos grandes caracteres bien definidos y fijos, para permitir la construcción de un arte clásico. Hacían falta enamorados que solo fueran enamorados, avaros completamente avaros, celosos íntegramente celosos: hombres, en fin, que no llegaran a ser un poco de todo eso simultáneamente. Montaigne habla de esos «buenos autores» (y lo que dice puede aplicarse a los que vinieron después más adecuadamente que a los que ya conocía) que «eligen un rasgo universal, y a partir de esa imagen, ordenan y explican todas las acciones de un personaje, y, si no pueden doblegarlo bastante, acaban atribuyéndolas a la simulación» (Libro II, I). Y añade: «Augusto se les escapó», con el mismo tono con el que Saint-Évremond dirá más tarde: «Hay repliegues y recovecos en nuestra alma que se le escaparon [a Plutarco] [...]. Juzgó al hombre demasiado en su conjunto y no lo creyó tan diferente a como es de sí mismo [...]. Lo que parece ser contradicción lo achaca a causas ajenas [...] que Montaigne comprendió mucho mejor». Me parece que Montaigne ha sabido ver mucho más que solo «inconstancia», como hace Saint-Évremond. Creo que, al amparo de esta palabra, se esconde precisamente la verdadera pregunta, que solo será abordada mucho más tarde por Dostoievski, y luego por Proust, y que hará decir a algunos: «Lo que se pone aquí en tela de juicio es la noción misma del hombre, sobre la cual vivimos», nociones que hoy Freud y otros están socavando. Quizá sea por algunas iluminaciones súbitas que nos aporta, inesperadamente y como sin querer, sobre las imprecisas fronteras de la personalidad y sobre la inestabilidad del yo por lo que Montaigne me parece más sorprendente y más directamente dirigido hacia nosotros.


Sin duda sus contemporáneos pasaron por encima de los pocos pasajes que más nos hacen vibrar hoy y no tuvieron ojos para verlos, o al menos para valorar su importancia. Y, sin duda, el propio Montaigne, compartiendo en parte su indiferencia a este respecto, al igual que compartía las curiosidades de su época en relación con aquello que ya no nos interesa, podría decir, si volviera hoy a la vida: «¡De haber sabido que era esto lo que os iba a interesar, habría dicho muchas más cosas!». ¿Y por qué diablos no lo hizo? Lo importante no era que gustara a sus contemporáneos, sino a nosotros. Es casi siempre por las cosas que se le reprocharon o por aquellas que su época más descuidó por lo que un escritor consigue comunicar con nosotros a través de los siglos. Prever lo que, entre las preocupaciones cotidianas, merecerá seguir interesando a las generaciones futuras exige una singular perspicacia.


 


 


Parece que el amor no desempeñó un gran papel en la vida de Montaigne; más bien fue la voluptuosidad. Por lo visto se casó sin gran entusiasmo y, aunque fuera buen marido, no dejó de escribir hacia el final de su vida: «Es quizá más fácil prescindir llanamente de todo sexo que mantenerse como es en todo punto debido en la compañía de la propia mujer» (Libro II, XXXIII); lo que en absoluto indica que lo haya hecho. Tiene a las mujeres en pésima estima y, pasado el placer que obtiene con ellas, las confina a los cuidados de la casa. He anotado en los Ensayos los pasajes en los que Montaigne habla de ellas; no hay uno que no sea injurioso. En cuanto a los hijos que tuvo, «se me mueren todos en la nodriza», nos anota sumariamente (Libro II, VIII). Una sola hija «escapa a este infortunio» (ibid.) y esos duelos sucesivos no parecen haberle afectado mucho.


Sin embargo, en modo alguno es Montaigne incapaz de simpatía y, en particular, en relación con los pequeños y los humildes: «Me entrego de buen grado a los pequeños, sea porque hay más gloria, sea por compasión natural, que puede infinitamente en mí» (Libro II, XIII). Pero es importante para el equilibrio de su razón que enseguida se reponga: «Me compadezco muy débilmente de las aflicciones de los demás, y lloraría por acompañar si, en la ocasión que fuera, supiera llorar» (Libro II, XI). La Rochefoucauld dirá más adelante, a la espera del famoso «Seamos duros» de Nietzsche: «Soy poco sensible a la piedad y me gustaría no serlo en absoluto». Pero tales declaraciones me conmueven en especial cuando proceden de quienes, como Montaigne o Nietzsche, tienen naturalmente un alma blanda.


De la vida sentimental de Montaigne, solo la amistad encuentra eco en su obra. La que sintió por Étienne de la Boétie, tres años mayor que él, autor de un único pequeño escrito: Discurso sobre la servidumbre voluntaria, parece haber ocupado en su corazón y su espíritu un lugar considerable. Este librito no nos permite considerar a La Boétie como el hombre «más grande que he conocido al vivo», tal como hacía Montaigne (Libro II, XVII); pero sí comprender la naturaleza de ese apego del futuro autor de los Ensayos por un alma extraordinariamente generosa y noble.


Otra amistad ocupó en la vida de Montaigne un lugar considerable. La que tuvo por la señorita Marie de Gournay, a quien llamaba «su hija por alianza», «sin duda amada por mí mucho más que paternalmente, e incluida en mi retiro y soledad como una de las mejores partes de mi propio ser» (ibid.), nos dice hacia el final de su vida. E incluso añade: «Ya solo la miro a ella en el mundo». Tenía veinte años y Montaigne cincuenta y cuatro cuando ella sintió por el autor de los Ensayos una admiración y un afecto «más que sobreabundante». Sería ingrato no hablar de esta relación, de naturaleza completamente espiritual, porque es a los cuidados de la señorita de Gournay a los que debemos la tercera y muy importante edición de los Ensayos (1595) aparecida a los tres años de la muerte de Montaigne, y a su devoción, la conservación de los manuscritos que sirvieron para establecer más tarde las ediciones más completas.


Por hermosa que haya sido su amistad con Étienne de la Boétie, podemos quizá pensar si no constreñiría un poco a Montaigne; preguntarnos cómo habría sido, este ser voluptuoso, de no haber encontrado a La Boétie; preguntarnos sobre todo qué habrían sido los Ensayos de no haber muerto La Boétie tan joven (a los treinta y tres años); si, en el espíritu del amigo, hubiera continuado ejerciéndose su imperio. Sainte-Beuve cita a este propósito una frase muy hermosa de Plinio el Joven: «He perdido el testigo de mi vida... temo a partir de ahora vivir más negligentemente». Pero es ese «negligentemente» lo que tanto nos gusta en Montaigne. Bajo los ojos de La Boétie, se arropaba un poco a la antigua. Sincero también aquí, como siempre, pues está muy cautivado por el heroísmo, pero no le gusta, le gustará cada vez menos, que el hombre se vuelva afectado y temerá cada vez más que no le sea necesario encogerse para elevarse.


La Boétie, en unos versos latinos que dirige a Montaigne, le dice: «Para ti será más arduo el combate, tú, nuestro amigo, que sabemos inclinado por igual a los vicios y las virtudes notables». Montaigne buscará cada vez menos «combatirse» una vez desaparecido La Boétie, tanto por disposición natural como por filosofía. No hay nada que le repugne más que una personalidad —debería decir una impersonalidad— artificial y laboriosamente obtenida, y con contención, según la moral, la decencia, la costumbre y lo que asimila a los prejuicios. Diríase que atribuye una especie de valor místico al ser verídico a quien todo esto estorba, oculta o deforma y que espera de él no se sabe qué revelación. Y, por supuesto, comprendo cuán fácil es aquí jugar con las palabras, no querer ver en esta enseñanza de Montaigne más que el consejo de abandonarse a la propia naturaleza, de seguir ciegamente los propios instintos, e incluso de ajustar el paso a los más viles que parecerán siempre los más sinceros, es decir, los más naturales, los que, por su misma densidad, su espesor, se encontrarán fielmente en el fondo del jarro, aun después de que este haya sido agitado por los más nobles arrebatos... Pero creo que esto sería comprender bastante mal a Montaigne, quien, aunque concede gran importancia, quizá demasiada, a esos instintos que tenemos en común con los animales, sabe coger impulso sobre ellos y no acepta nunca ser su esclavo o su víctima.


Es natural que con tales ideas Montaigne se sienta bien poco dispuesto al arrepentimiento y la contrición. «He envejecido ocho años desde mis primeras publicaciones —escribe en 1588—, pero dudo que haya mejorado una pulgada» (Libro II, IX). Y: «Los excesos de los que me he visto presa [...] ya los he condenado, según lo merecían [...]. Pero nada más» (Libro II, XI). Declaraciones semejantes abundan en la última parte de los Ensayos. Y más tarde añade además, con gran indignación de algunos: «Si tuviera que volver a vivir, viviría como he vivido; ni lamento el pasado, ni temo el futuro» (Libro III, II). Estas declaraciones, sin duda, no pueden ser menos cristianas. Cada vez que Montaigne habla del cristianismo, lo hace con la más extraña —a veces casi diríamos la más maliciosa— impertinencia. Se ocupa a menudo de la religión; jamás de Cristo. Ni una sola vez se remite a sus palabras; es como para que dudáramos de que hubiera leído el Evangelio o, más bien, es como para no dudar de que nunca lo leyó bien. En cuanto a la reverencia que muestra con respecto al catolicismo, hay en ella a buen seguro mucho de prudencia. (Porque no hay que olvidar que en 1572 Catalina de Médicis y Carlos IX dieron ciertas órdenes que provocaron la matanza de los protestantes en todo el reino de Francia.) El ejemplo de Erasmo (muerto en 1536) lo pone en guardia y por lo demás se comprende que tenga pocas ganas de escribir unas Retractaciones. Bien sé que Erasmo, al fin y al cabo, no escribió nunca las suyas; pero tuvo que prometer a la Iglesia que las escribiría: y ese prometer ya es molesto. Es mejor obrar con astucia: en el capítulo que titula «De las oraciones», Montaigne multiplica los añadidos conciliadores en las ediciones de 1582 y, luego, de 1595. Con ocasión de su viaje, en 1581, había presentado el libro al papa Gregorio XIII (fundador del calendario gregoriano, en uso todavía hoy); este lo felicita, pero con algunas reservas que las líneas añadidas tomarán en cuenta. Montaigne insiste hasta el exceso, como también en otra parte, con muchas repeticiones, sobre su perfecta ortodoxia y su sumisión a la Iglesia. Esta se mostraba entonces de lo más tratable; había pactado con el florecimiento cultural del Renacimiento. Erasmo, a pesar de la acusación de ateísmo, fue propuesto para el cardenalato; las obras de Maquiavelo, pese a ser tan profundamente irreligiosas, se habían impreso en Roma en virtud de un «breve» de Clemente VII.


Semejante tolerancia y relajación invitaban a los grandes dirigentes de la Reforma a una intransigencia tanto mayor. Con el catolicismo, Montaigne podía entenderse; con el protestantismo, en absoluto. Aceptaba la religión, siempre que esta se contentara con la apariencia. Lo que escribía a propósito de los «príncipes más capaces» también lo pensaba de las autoridades eclesiásticas: «Toda inclinación y sumisión les es debida, salvo la del entendimiento. Mi razón no está acostumbrada a doblarse, son mis rodillas» (Libro III, VIII).


Para proteger bien su libro, siente la necesidad de añadir aún algunas líneas de lo más tranquilizadoras, y en las que apenas lo reconocemos, en aquellos lugares de los Ensayos que podrían causar más alarma en los corazones sinceramente cristianos. «Este único fin de otra vida felizmente inmortal merece con justicia que abandonemos las comodidades y satisfacciones» (Libro I, XXXIX). Diríase que este pasaje (que, por otro lado, queda manuscrito y que solo conoceremos tras su muerte) y otros parecidos están colocados en el libro a modo de pararrayos o, mejor, están añadidos como esas etiquetas de «jarabe» o «limonada» en las botellas de whisky en tiempos de la ley seca. En efecto, ¿acaso no leemos algunas líneas más abajo del pararrayos: «Hay que retener con todos nuestros dientes y garras la costumbre de los placeres de la vida, que los años nos arrancan de los puños uno tras otro» (ibid.)? Este pasaje de la primera edición, que el fragmento agregado se esfuerza en vano por cubrir, nos ofrece al verdadero Montaigne, ese «enemigo jurado de toda simulación» (Libro I, XL); y me indignaría por esta cautelosa palinodia si no pensara que quizá era necesaria para que nos hiciera llegar su mercancía. «Puede haber parecido muy buen católico, salvo en que no fue nada cristiano», escribe excelentemente Sainte-Beuve. De manera que podría decirse de Montaigne lo que él mismo decía del emperador Juliano: «En materia de religión, estaba equivocado en todo; lo apodaron el apóstata por haber abandonado la nuestra; de todas maneras esta opinión me parece más verosímil, que nunca la tuvo en el corazón, sino que, por la obediencia a las leyes, fingió...». Y citando a Amiano Marcelino «[...] albergaba desde hacía largo tiempo en su corazón el paganismo; pero, puesto que todo su ejército era de cristianos, no osaba descubrirlo» (ibid.). Por eso le atrae tanto la figura de Juliano.



OEBPS/image/planeta.jpg
& Planeta





OEBPS/image/9788408314165_epub_cover.jpg
MICHEL D
MONTAIGNE

ENSAYOS

PAGINAS INMORTALES
SELECCIONADAS
POR ANDRE GIDE

Traduccién
Juan Gabriel Lopez Guix

AUSTRAL






OEBPS/image/austral.jpg





